

からしている しいらいかり



# جامعة آزاد الإسلامية كلية الفلسفة والإلهيات فرع لبنان

## أخلاق الإمام علي بن أبي طالب إليان النظرية والتطبيق

رسالة أعدت لنيل درجة الماجستير في الفلسفة والإلهيات

إشراف الأستاذ الدكتور محمود خضرة

الطالب خضر القزويني

۲۰۰۲ \_ ۲۰۰۲

#### إهداء

إلى مو لاي صاحب العصر والزمان المحة أهدي هذا الجهد المتواضع الذي يحمل في طياته لمحة من أخلاق جده الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب يه وأسأل الله أن يوفقنا للعمل على نهجه العظيم ومنه القبول.

خضر القزويني

#### شكر وتقدير

لا يسعني بعد إنجاز هذه الرسالة إلا أن أستجل خالص الشكر والتقدير لإدارة جامعة آزاد الإسلامية، ومجلسها العلمي؛ لما أبدوه من عون ومساعدة، كما أوجه تقديري واحترامي إلى الأساتذة الكرام في لجنة المناقشة، وأخص بالشكر والعرفان الأستاذ المشرف الدكتور محمود خضرة الذي كان له الفضل الكبير في إنجاز هذه الأطروحة بفضل إرشاداته وملاحظاته القيمة التي كان لها الأثر البالغ في إكمال هذه الرسالة، كما أقدم شكري وامتناني إلى الأستاذ الفاضل شاكر أحمد الجنديل والذي أسهم في تدقيق هذه الرسالة، ووفقنا الله وإياكم للسير على من أبي طالب هيه، إنه نعم المولى، ونعم المجيب.

#### فهرس الموضوعات

#### رقم الصفحة

|            | المقدمة                                        |
|------------|------------------------------------------------|
| _11        |                                                |
|            | ١٧                                             |
| الأول      | الفصل                                          |
| ، الأخلاق  | بیان معنی                                      |
| 19         | تمهید                                          |
| 7.         | المبحث الأول: التعريف بالأخلاق وأهميتها        |
| 71         | أ _ المعاني الاصطلاحية لكلمة أخلاق             |
| 77         | ب ـ أنواع الأخلاق                              |
| 77         | ١_ الأخلاق الحسنة                              |
|            | ٢_ الخلق السيئ                                 |
|            | ج _ معنى القيمة الأخلاقية                      |
|            | د _ طبيعة القيمة الأخلاقية                     |
| ۲٦         | هـ _ أساس القيمة الأخلاقية                     |
| 77         |                                                |
| ۲۸         |                                                |
|            | المبحث الثاني: آراء الفلاسفة في الأخلاق        |
|            | المبحث الثالث: الأخلاق ومعاني الحُسْنُ والقُهُ |
| <b>7</b> 0 | المذهب الأشعري                                 |
|            | المبحث الرابع: معايير الحسن والقبح الأخلاقي    |
| ٣٧         | الأول: موافقة الطبع                            |
|            | الثاني: موافقة الأغراض والمصالح                |
|            | الثالث: موافقة الكمال النفسي                   |
| 79         | الرابع: موافقة العادات والتقاليد               |

الفصل الثاني

| ٤٣ | تقسيم العلم                                     |
|----|-------------------------------------------------|
|    | الحكمة العملية                                  |
|    | خلق المساواة                                    |
|    | الإنصاف                                         |
|    | الإنصاف في القضاء                               |
|    | خلق الإيثار                                     |
|    | الفرق بين الإيثار والاختيار                     |
|    | إيثار الإمام علي ريبي                           |
| ٥٦ | خلق الزهد                                       |
|    | تعريف الزهد                                     |
| 09 | درجات الزهد وأقسامه                             |
| ٦٠ | شروط المزهد                                     |
| ٦٠ | الآثار النفسية والسلوكية للزهد                  |
| ٦٢ | نعم للزهد لا للرهبنة                            |
| ٦٣ | الزهد والمواساة                                 |
| ٦٤ | ذم الدنيا                                       |
| 77 | تحذير الإمام علي من الدنيا                      |
| ٧٠ | هل الدنيا سجن المؤمن                            |
| ٧٢ | ما هي الدنيا المذمومة                           |
| ٧٧ | هل الدنيا والأخرة ضرتان                         |
| ٧٨ | علي والزهد                                      |
|    |                                                 |
|    | الأخلاق والسياسة: (ضرورة الحكومة)               |
| ۸۳ | أ ــ التطبيق الأخلاقي في ممارسة الحكم والسلطة   |
|    | الحكومة العلوية                                 |
|    | ١ _ الصدق                                       |
| Λο | الحق                                            |
|    | الحق بين الطبيعي والثقافي                       |
|    | الحق إلزام أم التزام                            |
|    | ٢ _ محورية الحق                                 |
| ۹١ | ٣ ــ سيادة القانون                              |
|    | ب ـ المفهوم الأخلاقي في رسائل الإمام إلى ولاته. |
| 90 | العدالة                                         |
| 90 | بيان معنى العدالة                               |

| ١ _ العدالة كقيمة أخلاقية عليا ١ _                     |
|--------------------------------------------------------|
| ٢ _ نقد العدالة كقيمة أخلاقية                          |
| العدل عند الإمام على يبير                              |
| من عهده لمالك الأشتر                                   |
| الحرية                                                 |
| ١ _ الحرية الدينية                                     |
| ٢ _ الحرية المدنية                                     |
| ٣ _ حرية الدعوة الإسلامية                              |
| معنى الحرية عند علي                                    |
| ج ـ وصاياه ومواعظه إلى أصحابه وأتباعه                  |
|                                                        |
| الفصل الثالث                                           |
| ١ _ أخلاق الإمام طيع في حال السلم                      |
| الرؤيا السياسية للإمام وليع                            |
| السياسة في المدرسة الأموية                             |
| السياسة في المدرسة العلوية                             |
| حركة الإصلاح العلوي                                    |
| سياسة الإمام في مواجهة الانحراف                        |
| منهج حكومة القلوب                                      |
| السياسة الاقتصادية:                                    |
| أ _ الحث على العمل                                     |
| ب ــ عمارة البلاد ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ج _ التنمية التجارية                                   |
| د ــ الإشراف المباشر على السوق                         |
| هـ ــ سياسة اخذ الخراج                                 |
| و _ عدم التأخر في توزيع المال                          |
| ز _ تقسيم المال العام بالتساوي                         |
| ح ــ تأمين الاحتياجات الأساسية للجميع                  |
| ط ـ حرمة بذل المال العام                               |
| ي ــ تحريم الامتيازات للأولاد والمقربين                |
| ك _ التقشف في المال العام والاحتياط في صرفه            |
| السياسة القضائية:                                      |
| أ ــ اختيار الأكفأ للقضاء                              |

| ب _ تأمين الاحتياجات الاقتصادية للقضاة          |
|-------------------------------------------------|
| ج _ الأمن الوظيفي للقضاة                        |
| د ـ رعاية آداب القضاء                           |
| هـ _ الرقابة الدقيقة على القضاة                 |
| و _ وحدة الرؤيا القضائية                        |
| ر ـ تساوي الجميع أمام القانون                   |
| ح ــ موقع مصالح النظام في إصدار الأحكام         |
| ے دے کے بالسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| ٢ _ أخلاق الإمام يبي في حال الحرب               |
| تمهید                                           |
| قواعد الحرب التي وضعها الإمام على الله وطبقها   |
| القواعد التي توصَّلت البشرية إلى التوافق عليها: |
| أولاً: مشروعية الحرب                            |
| ثانياً: معالجة الجرحي                           |
| ثالثاً: معاملة المستسلمين                       |
| أخلاق الفروسية عند الإمام علي الله              |
| عفة النفس                                       |
| العفو عند المقدرة                               |
| تعاملُه مع الأسرى                               |
| الوفاء بالعهد                                   |
| عدم البدء بالقتال                               |
| موضّوع الماء                                    |
|                                                 |
|                                                 |
|                                                 |
|                                                 |
| الفصيل                                          |
| الرابع                                          |
| و بي<br>الإمام على طبي على وحقوق الإنسان        |
| تمهيد                                           |
| اي مستقدين الإنسان<br>إعلان حقوق الإنسان        |
| أ _ الوضع في أوربا                              |
| ب _ الثورة الفرنسية                             |
| ج _ و ثيقة حقو ق الإنسان                        |

| 171     | ١ ــ الحرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | الحرية في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177     | ٢ _ المساواة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 178     | ٣ _ الإخاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|         | الحقوق العامة للإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|         | أنواع الحقوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 170     | أو لاً : حق الحياة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177     | ثانياً: حق الكرامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177     | ثالثا: حق التعليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٦٨     | رابعاً: حق التفكير والتعبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 179     | خامساً: حق التمتع بالأمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 / .   | سادساً: حق الاعتقاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 / •   | سابعاً: حق المساواة وحق التمتع بالعدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 174     | الإمام علي إلى يعيد العهد النبوي في احترام حقوق الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 140     | الإمام علي هلي مثال العدالة وحقوق الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 177     | الإمام علي إلى يلغي التمييز بين المسلمين في العطاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1 \ \ \ | تنمية الحريات المشروعة والبناءة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|         | الفصل الخامس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 4       | المبادئ الأخلاقية عند الإمام علي الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 141     | تمهید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 141     | ولاً : متى تتحقق الفضيلة وحسن الخلق؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 174     | ثانياً: كيف تكون الفضيلة والرذيلة قيد القصد؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 110     | ثالثاً: أصناف الفعل الصادر عن الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|         | جو هر الفعل وأسلوبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٨٧     | رابعاً: الفضائل وحسن الخلق ميزة الرقي الإنساني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 1 9   | خامساً: الحسنات والسيئات وأصل العلة في كونهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 197     | الحسن والقبح وثبات الأخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 198     | سادساً: الأخلاق ليس في اللفظ ولا في المعنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|         | المذهب العقلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 190     | مقارنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 197     | سابعاً: صدق العبودية لله عند الإمام علي الملي ال |
|         | الخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|         | المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

### بسماليهالحمزالرجيم

#### المقدمة:

الحمد لله الذي خلق محمداً وآل محمد، فجعلهم أنوارا بعرشه محدقين، والصلاة والسلام على الرسول الأمين وعلى آله الطيبين الطاهرين، سيّما سيد الوصيين وأمير المؤمنين وقائد الغر المحّجلين إلى جنات النعيم أسد الله الغالب علي بن أبي طالب أدخلنا الله في حصن ولايته، وحشرنا في زمرة محبيه وشيعته.

وبعد، فإن من شرائط الكتابة عن تاريخ العظماء وحياتهم هو الإحاطة بأبعاد ذلك العظيم الشخصية والاجتماعية ومعرفة آرائه وما انطوت عليه سريرته من العقائد الدينية والاطلاع على رؤاه السياسية وطموحاته الذاتية والأهداف التي كان يتبناها في سيرته وسلوكه وحربه وسلمه. وهذا الشرط إن توافرت عوامله وظروفه، وتهيأت أسبابه في ترجمة لم ما؛ فإنه من الصعوبة بمكان لمن يحاول التحدث أو الكتابة عن شخصية على المرتضى مكمن الأسرار الإلهية ولم الأنوار الربانية. السر في ذلك هو أنَّ العصمة التي تسربل بها إمامنا في معناها بلوغ الكمال أوج الكمال والطهارة من كل رجس ونقص ورذيلة حق الطهارة، الأمر الذي يجعل الوصول إلى ساحة قدسه لغيره من الصعب جدا إن لم يكن من المحال، كما ورد عن رسول الله على الله على الله على الله على الله على المحال، كما ورد عن رسول الله على الله على الله على المحال، كما ورد عن رسول الله على الله على الله على المحال، كما ورد عن رسول الله على المحال، كما ورد عن رسول الله على الله على المحال، كما ورد عن رسول الله على المحال، كما ورد عن رسول الله على الله على المحال، كما ورد عن رسول الله على المحال، كما ورد عن رسول الله على المحال المحال، كما ورد عن رسول الله على المحال المح

(... يا علي لا يعرفك إلا الله وأنا...)(١)، فكل من سواه مهما بلغ في العلم والشرف والفضيلة والأدب والبلاغة والفصاحة والسماحة والحكمة، فهو دونه رتبة، وأقل منه منزلة، وإذا جئنا إلى الشخصية الإنسانية فإنها تعود عند كل إنسان حسب ما يرى علماء النفس إلى ثلاثة عوامل هامة، لكل منها نصيب وافر في تكوين الشخصية وأثر عميق في بناء كيانها وكأن الشخصية الإنسانية لدى كل إنسان أشبه بمثلث يتألف من اتصال هذه الأضلاع الثلاثة بعضها ببعض، وهذه العوامل الثلاثة هي: (الوراثة، التعليم والثقافة، البيئة والمحيط).

إن كل ما يتصف به المرء من صفات حسنة أو قبيحة، عالية أو وضيعة تنتقل إلى الإنسان عبر هذه القنوات الثلاث، وتنمو فيها من خلال هذه الطرق و أن الأبناء لا يرثون منا المال والثروة والأوصاف الظاهرية فقط كملامح الوجه ولون العيون، وكيفيات الجسم، بل يرثون كل ما يتمتع بالآباء من خصائص روحية وصفات أخلاقية عن طريق الوراثة كذلك فالأبوان إنما ينقلان في الحقيقة في الحقيقة من صفاتهما ملتحصة إلى

<sup>(</sup>١) محمديان، محمد: حياة أمير المؤمنين على عن لسانه، ط١، مط: مؤسسة النشر الإسلامي، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ١٤١٧هـ، ج١، ص١٥.

الخلية الأولى، تلك الخلية الجنينية التي تنمو مع ما تحمل من الصفات والخصوصيات الموروثة. ويشكل تأثير الثقافة والمحيط، الضلعين الآخرين في مثلث الشخصية الإنسانية، فان لهذين الأمرين أثرا مهما وعميقا في تنمية السجايا الرفيعة المودعة في باطن كل إنسان بصورة فطرية جبلية أو المتواجدة في كيانه بسبب الوراثة من الأبوين. فان في مقدور كل معلم أن يرسم مصير الطفل ومستقبله من خلال ما يلقى إليه من تعليمات وتوصيات، وما يعطيه من سيرة وسلوك ومن آراء وأفكار، فكم من بيئة حولت أفرادا صالحين إلى فاسدين، أو فاسدين إلى صالحين. إن تأثير هذين العاملين العميق من الوضوح بحيث لا يحتاج إلى المزيد من البيان والتوضيح. ويجب أن لا ننسى دور إرادة الإنسان نفسه وراء هذه العوامل الثلاثة.

ولم يكن الإمام علي الله كبشر بمستثنى من هذه القاعدة، فقد ورث الإمام الله جانباً كبيراً من شخصيته النفسية، والروحية والأخلاقية من هذه العوامل الثلاثة.

هذه الأبعاد التي ألمحنا إليها هي الأبعاد الطبيعية الشخصية العلوية. غير أنَّ أبعاد شخصية الإمام علي إلي لا تتحصر في هذه الأبعاد الثلاثة، فان لأولياء الله سبحانه بعداً رابعد الإمام علي إلى لا تتحصر في هذه الأبعاد الثلاثة، فان لأولياء الله سبحانه بعداً الشخصيات، وأضفى عليهم بريقاً خاصاً ولمعاناً عظيماً. وهذا البعد هو البعد المعنوي الشخصيات، وأضفى عليهم بريقاً خاصاً ولمعاناً عظيماً. وهذا البعد هو البعد المعنوي الذي ميز هذه الصفوة عن الناس، وجعلهم نخبة ممتازة وثلة مختارة من بين الناس، وهو كونهم رسل الله وأنبياءه أو خلفاءه وأوصياء أنبيائه. نرى أنه سبحان يأمر رسوله أن يصف نفسه بقوله: ﴿إنَّ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُلْتُ إِلا بَشِراً رَسُولاً ﴾ (أ) فقوله: "بشراً " بشراً أسولاً ها الأبعاد البشرية الموجودة في كل إنسان طبيعي، وان كانوا يختلفون فيها في ما بينهم كمالا ولمعانا. وقوله: " رسولا " إشارة إلى ذلك البعد المعنوي الذي ميزه عين عن الناس وجعله معلما وقدوة للبشر؛ فلأجل ذلك يقف المرء في تحديد الشخصيات عن الناس وجعله معلما وقدوة للبشر؛ فلأجل ذلك يقف المرء في تحديد الشخصيات ما وصفهم الله به سبحانه، مثل قوله في شأن الرسول الأكرم عين فراً فرين يَبَدِ عُونَ الرَّسُولَ عَن المَّيِّ الأَمِّيُ الْأَذِي يَحِدُونَهُ مَكُوباً عِنْدَهُمْ في التُوْرَاوَالاٍ رُحِيل يَا مُرهُمْ مِ المُعْرُوف وَيَنهَاهُمْ عَنهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَعُلالَالاً تي عَن المُعْرُ ويُحِلُ لَهُمُ المَنْ عَنهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَعُلالَالاً تي كانتُ عَلَيْهُمْ المَنْ عَنهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَعُلالَالاً تي كانتُ عَلَيْهُمْ هَ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية ١٥٧.

وأما الأخلاق عند أمير المؤمنين علي إلى فقد تثير إشكالاً كموضوع أو كعنوان لأطروحة أو لرسالة، وذلك بمقتضى ماهية الإمام، كإنسان معصوم مكلف بمهام الإمامة والخلافة، وقوله وفعله حجة على الناس، هذا من وجهة نظر من يؤمن بعصمته وولايته في معنى الإمامة، وكذا من وجهة نظر من لا يؤمن بهذه المعاني في عقيدته، ولكنه يرى أنه رجل لا يقاس به أحد من الخلق، وبهذا المنظار تبقى أخلاق الإمام مجرَّد مثل، أو مثل مجرَّدة، لا يرقى إليها أحد، في حين أنَّ الأخلاق فعل إرادي غير اعتيادي يصدر من الإنسان لتحقيق فضيلة، فما الجدوى إذن من دراسة ما لا جدوى لبلوغه؟!

يحدثنا محمد بن زيد بن جدعان عن عمه، أن عبد الله بن عمر بن الخطاب تكلم في مجلس فقال: إذا أردنا أن نذكر أصحاب الفضائل، قلنا: أبو بكر، وعمر، وعثمان...

فقال رجل: يا أبا عبد الرحمن!!! فعليّ؟

فقال ابن عمر: (ويحك علي من أهل البيت ولي الذين لا يقاس بهم، علي مع رسول الله علي مع رسول الله علي في درجته)(٢).

ولسنا بصدد مناقشة هذا الموضوع مع ابن عمر، لكن نقول؛ إذا كان الإمام علي الملحة في مما لا يقاس به أحد، وإذا كان كنفس رسول الله يَهِي، فذلك إنما يكون ألزم للحجة في الإتباع وأحكم للبلغة في الرجاء، لأنه شارع منهج رباني واجب الإتباع وواضع أس محكم البناء؛ ولذا فإني حين أقدم هذه الدراسة وتحت هذا العنوان، ليس بقصد أتي أقدم الإمام علي إلى كمنظر فيلسوف أو معلم عسوف (١)، أو صاحب نظرية متخصصة في الأخلاق. إنما أتطرق في دراستي لجانب من سنة الإمام علي إلى باعتباره ترجماناً صادقاً لإرادة الله تعالى في ميزات خليفته على الأرض، ضمن منهج رباني محمدي رصين متكامل.

إذن فهي نظرية الإسلام في الأخلاق، لكن خصوصية الإمام على يلي في الدراسة، هي التي تحدد المنهج والمذهب الصدق في الترجمة الإسلامية المفضي إلى رضا الله تعالى.

ذلك باعتبار أن علياً إلى من أهل البيت إلى بلهو أسهم. وأهل البيت إلى مطهرون بإرادة الله تعالى، والمطهّر ليس كغير المطهّر، والذي أذهب الله عنه الرجس ليس كمن ولد في الرجس، والذي أمر الله بطاعته ليس كالمأمور بالطاعة، والذي يطلب الله من العباد مودته ويكتبها عليهم، ليس كغيره.

ولذا فإن الحديث في أخلاق علي إلى له خصوصية جوهر الإسلام، ولبُيَّة الوحي ومعاني النبوة وذاتيتها، فعلي إلى له من النبوة مكانة لا يدانيه فيها أحد.

<sup>(</sup>٣) الحسكاني، عبيد الله بن احمد: شواهد التنزيل، تح: المحمودي، محمد باقر، الناشر: مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي ـ مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ط1، ١٤١١هـ - ١٩٩٠م، ج٢، ص١٩٨.

<sup>(</sup>١) العسف: السير بغير هداية والأخذ على غير الطريق، وكذلك التعسف والاعتساف، ورجل عسوف إذا لم يقصد الحق: لسان العرب ج٩، ص٢٣٢.

وعندما يصير العبد من ربه بهذه الدرجة يصعب معرفة خيارات فعله، فنجد أن أعداء الله تعالى يرون في تمسك الإمام في ذات الله وشدته في الحق ما يق ض مضاجعهم، فيصفونه بالقسوة \_ حاشاه \_ إنما هو محض رحمة تلبسته ليذوب في خالقه، كما يصفه الشاعر:

#### هو البكَّاء في المحرابِ ليلا هُوَ الضحاك إنْ جدَّ الضراب

ولذا نجده ﴿ إِنَّمَا هِي تَقْسِي الْمُوْفِ الْأَكْبِ الْآلَقُونِ النَّا قُوى لِتَا وَ يَا آمِنَهُ يَوْمَ الْخُوْفِ الْأَكْبِ ) (١) ، أو كما يقول ﴿ في كتابه إلى عثمان بن حنيف الأنصاري: (لأرُوضَنَ تَقْسِي رياضَة تَهْنُ مَعَهَا إِلَى الْقُرْضِ إِذَا قَدَرْتُ عَلَيْهِ مَطْعُوماً وَ لَأَدُوماً وَ لأَدَعَنَّ مُقْلَتِي كَعَيْن مَاءٍ نَضَبَ مَعِينها مُسْتَقُوعَة دُمُوعَها مَطْعُوماً وَ لأَدُعنَّ مُقْلَتِي كَعَيْن مَاءٍ نَضَبَ مَعِينها مُسْتَقُوعَة دُمُوعَها أَ تَمْتَلِئ السَّائِمَة مِنْ رعْدِها قَبْرُكَ وَ تَشْبَعُ الرَّبِيضَة مِنْ عُشْدِهَا قَرْبِضَ وَ يَأْكُلُ عَلِيٍّ مِنْ زَادِهِ فَيَهْجَع ؟ قرَّتْ إذن عَيْنَهُ إِذَا الْقَدَى بَعْدَ السِّنِينَ الْمُتطَاولَةِ بِالْبَهِمَةِ الْهَامِلَةِ وَ السَّائِمَةِ الْمَامِ فِي الْمَامِ فِي اللهِ مَعْمُوسة بتقوى الله ومراعاة حقوق المحرومين والمظلومين. فهي غاية الرحمة وكمالها.

لذا بلغ الإمام الله في ذلك الغاية القصوى، حتى نسب من غزارة حُسْن خُلْقِه إلى الدعابة، وكان مع هذه الغاية في حُسْن الخُلْق، ولين الجانب، يخص ذلك بذوي الدين واللين. وأما من لم يكن كذلك، فكان يوليه غلظة وفظاظة؛ للتأديب، حتى روي عنه أنه قال في هذا المعنى شعراً:

ألينُ لِمَنْ لانَ لي جَنْبه وأنزو على كل صَعْبِ شديدِ

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية ٦٥.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة للإمام علي إلى شرح: محمد عبده، م. س، ج٣، ص٣١٢.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٣، كتابه إلى عثمان بن حنيف رقم ٤٥، ص٣١٢.

#### كذا الماس يعمل فيه الرصاص على أنه عامل في الحديدِ(٣)

فأن بدا الإمام ولي حاداً وشديداً في حساب نفسه وأتباعه، فأنه إنما ينطلق من تلبُسه الرحمة وسعيه إلى تحقيقها؛ اتقاءً من غضب الرحمن.

ومثلما هو طبي شديد وحاد في تحقيق فعل الرحمة في شيوع الفضائل، فأنه دقيق في تشخيص ما يصدر من الآخرين، فيما ينفع ويضر، وما يذهب جفاء وما ينفع الناس؛ لذا فهو دليل لأصحابه وأتباعه، ونجده دوماً في موضع إرشاد وتقويم لهم.

وإذا كان يقرن برسول الله عيرين، ويصفه رسول الله في أكثر من موضع بأنه كنفسه. وكذا القرآن يصفه كنفس الرسول كما في آية المباهلة، فإنما ذلك يشير إلى أن الرحمة التي تلبست الإمام، وصارت سنة سلوكه وعلّة خلقه، إنما هي امتداد لرحمة النفس النبوية التي وصفها الرحمن بقوله لرسول الله عيرين.

﴿ مَا أَرْسَلُنَاكَ إِلا رَحْمَة لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١).

أن المبدأ الخلقى لخيار فعل الإمام عليه؛ هو الرحمة؛ بقصد القربي إلى الله تعالى.

إن الإمام ولل في ميزانه الخلقي الذي يقدمه في منهجه، كإمام معصوم وكوصى لخاتم الأنبياء المصطفى محمد يراله، إنما هو منهج رباني للإنسان الخليفة الذي جعله الله تعالى على سطح هذا الكوكب.

إن هذا الميزان يرتكز على الرحمة، ويمتد لطرفين في تحصيل الفضائل هما الأول: الحرص على رضا الله تعالى وتقواه، والثاني: هو توعية الإنسان بإطلاع المولى على سريرته؛ كي تقترن السريرة بالسيرة على علة واحدة ويجتمعان في اتجاه واحد.

والواقع أنَّ الفضائل لا في ألفاظها ولا في معانيها فضائل، إنما هي بالسرائر التي خلفها. فالكرم الفضيلة ليس هو الكرم المسبوق بطلب السمعة والشهرة، إنما الكرم الفضيلة هو المسبوق بنية رضا الله تعالى.

والكذب الرذيلة، هو ليس الكذب الذي ينوي به صاحبه إنقاذ مظلوم من يد مستكبر ظالم؛ رحمة بالمظلوم، إنما هو الذي يقصد طمس الواقع من ثوابت الصدق القائمة بنسب الحق الذي قام به الوجود.

ولذا فإن الله تعالى عندما يصف المنافقين بالكذب، وهم يشهدون شهادة الصدق بأن محمداً يَيْنِين رسول الله، إنما لأنهم يقولون واقعا اليطمسوا حقاً. أو هي كما يعلمنا الإمام هي كلمة حق يراد بها باطل.

١٣

<sup>(</sup>٣) الريشهري، محمد: موسوعة الإمام علي بن أبي طالب ﴿ فِي الكتاب والسنة والتاريخ، تح: مركز بحوث دار الحديث، الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر، ط٢، مط: دار الحديث، ١٤٢٥هـ، ج٩، ص١٤٠٠.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآية ١٠٧.

﴿ ذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَلْهُمُلُولِيْهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ (١).

لماذا؟ الجواب في سياق السورة، يقول الله تعالى: لأنهم ﴿ اتَّخُنُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةَ فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلَ اللهِ إِنَّهُمْ سَاء مَا كُانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

فالسيرة الفاضلة في خلق الإمام مبنية على السريرة الفاضلة، والسريرة الفاضلة معلولة إلى الرحمة الكونية التي انعقدت سريرة الإمام على مجامع معانيها، ومنها أقام إلي منهجه.

ونحن إنما نتعلم من ذلك المنهج، ولسنا ندعي أننا نحيط به، إنما نسأل الله السداد ومنه التوفيق.

## الفصل الأول بيان معنى الأخلاق

<sup>(</sup>۱) س

<sup>(</sup>۲) سو

#### تمهيد:

يحتل علم الأخلاق مكانة مر لعلوم؛ لشرف موضوعه، وسمو غاياته. فهو نظامها، وواسطة عقدها، ورمز فضائلها، ومظهر جمالها؛ إذ العلوم بأسرها منوطة بالخلق الكريم، تزدان بجماله، وتحلو بآدابه، فإن خلت منه غدت هزيلة شوهاء، تثير السخط والتقزز. ولا بدع فالأخلاق الفاضلة هي التي تحقق في الإنسان معاني الإنسانية الرفيعة، وتحيطه بهالة وضاءة من الجمال والكمال، وشرف النفس والضمير، وسمو العزة والكرامة، أمّا الأخلاق الذميمة المتدنية، فتحط في إنسانية الإنسان وتنقله إلى فصيلة الهمج والوحوش. وليس أثر الأخلاق مقصوراً على الأفراد فحسب، بل يسري على الأمم والشعوب، حيث تعكس الأخلاق حياتها وخصائصها ومبلغ رقيها، أو تخلفها في مضمار الأمم. وقد زخر التاريخ بأحداث، ودروس وعِبَر دلت على أن فساد الأخلاق وتفسخها كان مِعْولاً هداماً في تقويض صروح الحضارات، وانهيار كثير من الدول والممالك:

وَإِذَا أَصِيبَ القومُ في أَخُلاقِهم فأقِمْ عَيْهم مَأْتماً وَعَويلا

ناهيك عن عظمة الأخلاق، إنَّ النبي يَلِيُّ أولى الأخلاق عناية كبرى، وجعلها الهدف والغاية من بعثته ورسالته، فقال: (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق). وهذا هو ما يهدف إليه علم الأخلاق، بما يرسمه من نظم وآداب، تهذب ضمائر الناس وتقوّم أخلاقهم، وتوجههم نحو السيرة الحميدة، والسلوك الأمثل.

المبحث الأول

التعريف بالأخلاق وأهميتها

إن كلمتي (الخُلُق) و (الخُلُق) في اللغة العربية من أصل واحد، فالخُلق هو الصورة الظاهرية والبناء الطبيعي للإنسان، والغرض منه إبداع الشكل الظاهري للإنسان، والخُلُق هو الشكل النفساني والصفات المعنوية، والغرض منه شكله الروحي وحالته لنفسه وصفاته المعنوية، فمثلما أن الخُلق يعني الشكل الظاهري للناس، فبعضه جميل، وبعضه غير جميل، كذلك الخُلُق بوصفه الصورة النفسانية، يكون في بعض الناس مقبولاً، وفي بعضهم غير مقبول. وجاء في قول أمير المؤمنين إلي (حُسْنُ الخُلق للنقس وحُسْنُ الخُلق للنقس ألخَلق البَدَنْ)(١).

(وعليه فالخُلق هو الدين والطبع والسجية، وحقيقته أنه لصورة الإنسان الباطنة، وهي نفسه وأوصافها ومعانيها المختصة بها بمنزلة الخَلق لصورته الظاهرة وأوصافها ومعانيها، ولهما أوصاف حسنة وقبيحة)(٢).

إن صورة الإنسان الظاهرة وبناءه الطبيعي ينجمان عن قوانين الخّلق وسُنَنه، وليس لنا الخيار في كيفيتهما، أما الصورة النفسانية والبناء الأخلاقي والمعنوي فأغلبه اكتسابي، ويكون على المرء السعي والمجاهدة للتخلق بالأخلاق الفاضلة وتحمل المشاق والصعاب في صياغة صورته الباطنية على أحسن وجه إلا أن هناك أشخاصاً بجُلوا على بعض الفضائل، فتراهم يتمتعون ذاتياً بصفات كريمة، من قبيل ضبط النفس، والنبل، والمحبة، وقلة الكلام، والبشاشة من دون أن يتجشموا عناءً في اكتسابها.

وقد ورد عن النبي محمد على أنه قال: الأخلاق منائح من الله عز وجل فإذا أحب عبداً منحه خُلْقاً " سيئاً "(١).

وعن الإمام جعفر بن محمد الصادق الله قال: إن الخُلق منيحة يمنحها الله عزوجل خلقه، فمنه سجية، ومنه نية (٢)، فقلت: فأيهما أفضل؟ فقال صاحب السجية هو مجبول لا يستطيع غيره، وصاحب النية يصبر على الطاعة تصبراً فهو أفضلهما (٣).

وقد ذكر الجرجاني في تعريف الخُلق مايلي:

الخُلق عبارة عن هيئة للنفس راسخة، تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر، من غير حاجة إلى فكر وروية. فإذا كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة، عقلاً وشرعاً، بسهولة، سميت الهيئة خُلقاً حسناً، وإن كان الصادر منها الأفعال القبيحة سميت الهيئة التي هي المصدر خُلقاً سيئاً. وإنما قلنا إنه هيئة راسخة، لان من يصدر منه بذل المال على الندور، بحالة عارضة، لا يقال خُلقه السخاء ما لم يثبت ذلك في نفسه. وكذلك

<sup>(</sup>١) الأمدي، ناصح الدين: فهرست الغرر، ط١، دار الصفوة ـ بيروت لبنانِ: ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٢م، ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، محمد بن مكرم: لسان العرب، مادة خلق، ا لناشر: نشر أدب الحوزة ـ قم ـ إيران، ط٢، مؤسسة التاريخ العربي ـ بيروت، ١٤٠٥هـ، ج١٠، ص٧٢.

<sup>(</sup>۱) المفيد. محمد بن محمد بن النعمان: الاختصاص، تح: الغفاري، على أكبر ـــ الزرندي، السيد محمود، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع ـــ بيروت ـــ لبنان، ط۲، ١٤١٤هـ ــ ١٩٩٣م، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) المنحة: العطية. سجية: جبلة وطبيعة. نية: أي من قَصْدٍ واكتسابٍ وتَعَمُّد.

<sup>(</sup>٣) النجفي، هادي: موسوعة أحاديث أهل البيت ﴿ إِنهِ ، النَّاشِر: دار الحِياء النَّراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت \_ لبنان، ط١٠ مط: دار إحياء النّراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت \_ لبنان، ١٤٢٣هـ \_ ٢٠٠٢م، ج٣، ص١٥٩.

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، علي بن محمد: التعريفات، تح: الإيباري، إبراهيم، ط١، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٨٥م، مادة الخُلق.

من تكلف السكوت عند الغضب، بجهدٍ وروية، لا يقال خُلقه الحلم. وليس الخُلق عبارة عن الفعل، فرب شخصٌ خلقه السخاء ولا يبذل المال، إما لفقد المال أو لمانع. وربما يكون خلقه البخل وهو يبذل لباعث، أو رياء<sup>(٤)</sup>. ولابد من الانتباه إلى أن كلمة (الأخلاق) لا تختص بالصفات الحسنة، بل تشمل الصفات السيئة أيضاً، فكما نقول" فلان عنده خلق السخاء " كذلك نقول" فلان مبتلى بخلق البخل ".

#### أ ــ المعانى الإصطلاحية لكلمة " أخلاق ":

تستعمل كلمة أخلاق في معنيين آخرين هما:

كل الصفات النفسانية التي تعتبر منشأ للأعمال الحسنة، أو غير الحسنة، سواء كانت هذه الصفات راسخة أم غير راسخة، فمثلا إلى افترضنا أنَّ شخصاً بخيلاً جادَ في بعض الأحيان، وعلى خلاف طبعه وعادته، يقال بناءً على هذا الاصطلاح: إنه حائز على خلق الكرم والسخاء في الموارد المذكورة.

وأحياناً تستعمل كلمة " أخلاق "، ويراد بها خصوص الصفات الحسنة، فيقال: الإيثار عمل أخلاقي، والسرقة عمل غير أخلاقي. (١)

أما علم الأخلاق فهو العلم الباحث عن الفضائل والرذائل الروحية التي يكتسبها الإنسان بإرادة واختيار، فهذه الصفات هي موضوع علم الأخلاق، والغاية منها تحلية النفس بالفضائل وتخليتها عن الرذائل.

وأما السلوك العملي فهو من آثار تلك الصفات من حسن وقبح، نعم ربما يطلق علم الأخلاق ويراد منه مجموعة ما يصدر من الإنسان في حياته الفردية أو الاجتماعية من الأفعال، الذي يعرب عن فضيلة أو رذيلة نفسانية.

وتسمى عناصر الجوهر الأخلاقي؛ فضائل VIRTUES إن كانت عناصر أخلاقية مستحسنة، و رذائل VICES إن كانت عكس ذلك.

#### ب ـ أنواع الأخلاق:

تنقسم الأخلاق إلى أخلاق حسنة وأخلاق سيئة، وكذلك الأفعال التي يمكن تقسيمها إلى أفعال جيدة وأخرى رديئة؛ انطلاقاً من الأسس النفسية لهذه الأفعال أو السلوكيات، وانطلاقاً من الصفات الثابتة للأخلاق التي تنقسم بدورها إلى الصفات الحسنة والقبيحة وبذلك تكون الممارسات إفرازاً طبيعياً للأخلاق، وكما يعبر عنها في علم الأخلاق بالفضائل والرذائل.

#### ١ \_ الأخلاق الحسنة:

هي الملكة النفسية الراسخة التي تصدر عنها السلوكيات الجيدة بسهولة ويسر، تلك السلوكيات المقبولة طبقاً لموازين العقل والدين، والتي تتطابق مع ما يسمى في علم

<sup>(</sup>١) مصباح، مجتبى: فلسفة الأخلاق ـ دراسة مقارنة بين المذاهب الأخلاقية، تج: زراقط، محمد حسن، الناشر: معهد الرسول الأكرم العالمي للشريعة والدراسات الإسلامية، ط١، ٢٠١٣هـ، ٢٠٠٢م، ص١٢.

الأخلاق ب (الأخلاق الفاضلة)، التي تكون عادة إحدى مباحث علم الأخلاق، ويكون اكتسابها من الأهداف الغائية عند كل إنسان في سلم الصعود والسلوك الأخلاقي<sup>(١)</sup>. حسن الخلق، الخلق الحسن:

هو ما أكدت عليه كلمات الله عز وجل والنصوص النبوية وكذلك النصوص الواردة عن الأئمة الأطهار ولي أولاً: مُدح الرسول الأعظم على في القرآن الكريم بسبب عظمة أخلاقه فقال تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم ﴾ (٢).

وأكدت الأحاديث النبوية المروية على حسن الخلق بصورة خاصة، فجاء في الأحاديث الشريفة عن الرسول يَبِين (حسن الخلق نماء)، (لا حسب كحسن الخلق)، (إن أحسن الحسب الخلق الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن الخلق)، (من سعادة المرء حسن الخلق) (١) وفي حديث آخر يوصي الرسول الأكرم يَبِين المسلمين بالتخلق بأخلاق الله، فيقول: (خد قوا بأخلاق الله، إن أكثر الناس يدخلون الجنة بتقوى الله وحسن الخلق) (٤)

ويصرح الرسول عليه في حديث له بأن الدين هو الخلق الحسن وهو الهدف النهائي والغائي من بعثة الأنبياء حيث يقول: (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق)(٥).

وجاء في الأحاديث عن الإمام علي إلى تأكيده الصريح والواضح على حسن الخلق في موارد كثيرة، من جملتها (حُسْن الخُلُق رأسُ كليِّر، حُسْن الخُلُق أقضَلُ الدين، لا قرينَ كَحُسْن الخُلُق، أكرَمُ الحَسَبِ الخُلُق الحَسَن)(١).

#### ٢ \_ الخلق السيئ (القبيح):

وهو أيضاً ملكة نفسية راسخة تصدر عنها السلوكيات والممارسات السيئة بسهولة ويسر وعفوية، وتلك الأفعال التي لا يرضى بها العقل ولا الشارع المقدس (الدين) والتي تعكس الصفات البذيئة والأخلاق الرذيلة عند الإنسان.

تناول علم الأخلاق الرذائل الأخلاقية بالبحث والدراسة وكذلك الحال بالنسبة للفضائل الأخلاقية، ذلك لأن علم الأخلاق الذي يعبّر عنه بأنه (طب الأرواح والنفوس) يجب أن يتناول الآلام من جهة، ومن جهة أخرى يصف لها العلاج الناجع؛ ومن هنا فإن الرذائل الأخلاقية هي الآلام والأوجاع، وعلاجها يكمن في الفضائل.

لم نجد في القرآن الكريم آية تتناول الخلق السيئ بصورة صريحة، ولكن الروايات

<sup>(</sup>١) الجرجاني، علي بن محمد: التعريفات، م. س.

<sup>(</sup>٢) سورة القلم: الآية ٤.

<sup>(</sup>٣) الهَيثَمي، نور الدين علي بن أبي بكر: مجمع الزوائد،الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، مؤسسة مكتبة القدسي، القاهرة، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م، ج٨، ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) المهتدي البحراني، عبد العظيم: من أخلاق الإمام الحسين هيي، الناشر: انتشارات شريف الرضي، قم \_ إيران، ط١، المطبعة العلمية \_ قده ١٤٤١هـ - ٢٠٠٠ ه، ص١٤٢

<sup>(</sup>ه) الطبرسي، رضي الدين أبي نصر الحسن بن الفضل: مكارم الأخلاق، الناشر: منشورات الشريف الرضي، ط٦، ١٣٩٢هـ \_ ١٩٧٢م، ص٨.

<sup>(</sup>٦) الأمدي، ناصح الدين: فهرست غرر الحكم، م. س، الحكمة ٣٧٤.

والأحاديث النبوية قد تناولته بشكل صريح، لا لبُّسَ فيه؛ فجاء عن الإمام الصادق المناح قوله: (إن سوء الخُلُق ليفسد العمل كما يفسد الحَلُّ العسل)(١)، ونقل عن الرسول الكريم عيرا فوله: (من ساء خُلْقه عذب نفسه) وجاء في الكلمات القصار المنقولة عن الإمام على طِيرٍ أربع وعشرون كلمة تتناول سوء الخلق جاء في إحداها: (كل داءٍ يُداوي إلا سوء الخلق)<sup>(۲)</sup>.

وهناك ما يشير في كلمته إلى أن سوء الخلق هو سبب التعاسة في الحياة حيث قال: (من ساء خلقه ضاق رزقه)، و (سوء الخلق نكد العيش وعذاب النفس)، ويعلل الإمام كل ذلك بالجهل حيث يقول: (الخلق المذموم من ثمار الجهل)<sup>(۱)</sup>.

ج ـ معنى القيمة الأخلاقية

القيمة في اللغة تعنى المقدار فيقال: قيمة الشيء مقداره، وقيمة المتاع ثمنه، ويطلق من الناحية الذاتية على الصفة التي تجعل من ذلك الشيء مرغوبا ومطلوبا، أما الناحية الموضوعية فتطلق على ما يتميز به الشيء ذاته من صفات تجعله مستحقاً للتقدير، إن كان كثيراأو قليلاً. أما في الأخلاق فلفظ القيمة الأخلاقية يعني الخير، ونقيضه الشر، بحيث تكون قيمة الفعل فيما يتضمنه من خيريه، أو ما نرى فيه من خيريه، وكلما كانت المطابقة بين الفعل والصورة الغائية للخير كلما كانت قيمة الفعل أكبر

#### د \_ طبيعة القيمة الأخلاقية:

إذا كان من السهل أن يقال: إن القيمة الأخلاقية هي المطابقة بين الفعل والصورة الغائية للخير فما طبيعة هذه القيمة؟ هل الخير خير في ذاته ومن ثمة فصورته ثابتة، موضوعية، مطلقة؛ لتكون القيمة الأخلاقية موضوعية مستقلة عنا وعن كل ما يطرأ في حياة الناس من تغيرات؟ أم إن القيمة الأخلاقية (الخير) ذاتية لتكون صورته الغائية متغيرة، نسبية، تتصل بالزمان والمكان؟ بصورة وجيزة: هل طبيعة القيمة الأخلاقية موضوعية أم ذاتية؟

يذهب المثاليون إلى الاعتقاد أن القيم الأخلاقية ينبغي أن تكون موضوعية مستقلة عن عالم الكون والفساد. فأفلاطون قديما يعتقد أن الفضيلة موجودة فـي عالم المثل، والروح تأتى منه وهي محملة بالفضيلة، وعليه فما كان خيرا سيظل كذلك، والروح تدرك بذاتها ما في الفعل من خيرية من خلال التذكر. على أن الفكرة تزداد وضوحا مع كانط الذي سلك منهجا نقديا قاده بالضرورة إلى افتراض ثلاث خصائص للقيمة الأخلاقية حتى تكون قيمة بالمعنى الإنساني، الموضوعية، والثبات والمطلقية، وإلا لم ولن تستطيع القيم الأخلاقية أن تكتسب الطابع الإنساني.

وقد تذهب المعتزلة إلى أن في الفعل من الصفات ما يجعله خيراً، الشرع مخيّر والعقل مدرك. فالفعل الخير كالجوهرة فيه من الصفات الموضوعية ما يجعله خيراً، ويذهب فولتير إلى أن الخير يعرف بداهة، ولا يختلف فيه اثنان، مهما اختلف الزمان والمكان، فالراعي التتري والصبّاغ الهندي والبحّار الإنجليزي يتفقون على أن العدل خير، والظلم شر، ومعناه أن في العدل من الصفات ما يجعله خيراً بشكل موضوعي

(٣) م. ن، ص١٧.

<sup>(</sup>١) الحر ألعاملي، محمد بن الحسن: وسائل الشيعة، الناشر: مؤسسة آل البيت 🍇 لإحياء التراث ــ قم، ط٢، مط: مهر ــ قم، ١٤١٤هـ،

ر ) الليثي الو اسطي، علي بن محمد: عيون الحكم والمواعظ، الناشر: دار الحديث، مط: دار الحديث، ص٣٥٧، نقلا عن شرح الغرر والدرر: ٥٣٥.٤.

وثابت ومطلق.

يتضح من هذا الطرح أن القول بموضوعية القيم الأخلاقية هدفه تأمين اليقين للقيم الأخلاقية وتجاوز كل تضارب أخلاقي يفقد القيم الأخلاقية طابعها الإنساني و هو مسعى لا نعترض عليه، ولكنه طرح يتجاوز الوقائع من جهة، ويتجاوز الحياة الإنسانية من جهة ثانية؛ لأن النظر في الواقع يفيد أن لكل بيئة اجتماعية ثقافية نظاما من القيم يخالف بيئة أخرى،فإذا كان العدل مثلاً مطلباً إنسانيا، فهو لا يُطبق بنفس الكيفية فالعدل كما يراه الصبّاغ الهندي يختلف من طبيعة ذاتية إلى أخرى، ويذهب أنصار الاتجاه الذاتي الذي يشمل ذوي النزعة الواقعية التجريبية أن القيمة الأخلاقية ذاتية به نث بيئتها زمانيا ومكانيا، فإذا كنا نعيش عالماً يتسم بالتغير فالأكيد أن القيم الأخلاقية تتغير ولا وجود لقيم موضوعية هي بذاتها ثابتة. فالنفعيون والاجتماعيون والعاطفيون يتفقون على أن القيم الأخلاقية ذاتية، نسبية، متغيرة، مثلما تتغير المنافع، وتتغير البيئات، وتتقلب العواطف، وخير دليل الواقع، إن تمثلنا للقيم وتبنينا لها يخضع لما نتلقاه من تربية وتلقين، وما يلاحظ من تقارن بين الناس و بين البيئات الثقافية؛ لذا كان حقد نيتشة على كانط كبيراً حينما زعم نمطاً أخلاقياً متعالياً إنسانياً؟ لأن الواقع يفرض نظاما من الأخلاق تبعا لموقع الفرد الطبقي، الثقافي، الثقافي... الخ.

وفي الفكر الإسلامي ناهض الأشاعرة دعوى المعتزلة، واعتقدوا أن الحسن والقبيح شرعيان وليسا عقليين، مختلفان باختلاف الشرائع.

إن كنا لا نستطع إن نقفز فوق الواقع الذي يثبت أن لكل نظام ثقافي منظومة أخلاقية يساهم في إرسائها المعتقد الديني والواقع الثقافي والوضع التاريخي، فإننا في المقابل نؤكد أن هذه النظرة تمثل الأخلاق كممارسة، وهنا نفهم أن طبيعة القيم الأخلاقية من حيث الممارسة متغيرة، وتتأثر بالذات في حين أن النظر إليها من جهة الطبيعية النظرية وفي صورة إنسانية تبدو ثابتة.

ونتيجة لما ذكر يتبين أن طبيعة القيمة الأخلاقية تتأثر بالزاوية التي ننظر منها إلى القيمة، فمن الناحية النظرية تبدو مطلقة لوضعية ثابتة حتى أن نحكم الحياة الإنسانية، أما من الناحية العلمية، فهي تتأثر بالزمان والمكان؛ ليغلب عليها الطابع الذاتي.

#### هـ \_ أساس القيمة الأخلاقية:

إذا كان الاختلاف قائماً حول طبيعة القيمة الأخلاقية، فإن هذا الاختلاف امتد أيضاً إلى الأساس الذي تقوم عليه هذه القيمة، ومن ثم يطرح السؤال: ما هو المعيار الذي بموجبه يغدو الفعل خيراً أو شرا؟ هل يمكن أن تكون التجربة القائمة على اللذة والألم والنفع والضرر أساسا موجها لأحكامنا الأخلاقية، أم أن التجربة تعجز عن ذلك؛ لتضارب اللذات و المنافع، و عليه لا يكون الأساس سوى عقلياً بعيداً عن الميول والعواطف والأهواء، أم أن العقل هو الآخر لا يكفي؛ لأنه قد يؤدي إلى أحكام صورية نظرية يصعب تطبيقها، و بالتالي يكون التفكير في المجتمع كأساس لأحكامنا الأخلاقية ، فما حسنه المجتمع كان حسناً وما قبحه كان قبيحا؟ وبصيغة موجزة هل أساس القيمة الأخلاقية هو الطبيعة البشرية (اللذة والألم)، أم الطبيعة الإنسانية العاقلة (العقل)، أم الطبيعة الإنسانية العاقلة (العقل)، أم الطبيعة الإنسانية أم علة الفعل وجوهره الصادر عن الإنسان؟

#### و \_ أهمية الأخلاق:

إن أهمية الأخلاق وتزكية النفس ليستا بالأمر الذي يخفى على أحد، فإصلاح البشر والمجتمعات المختلفة وإنقاذها من المشاكل، والمفاسد الاجتماعية كالحروب والمجازر وغيرها، كل هذه الأمور المهمة لا تتحقق إلا في ظل ترويج الأخلاق الصالحة، ودعوة الناس إلى التحلي بالفضائل وقد جعل القرآن الكريم التزكية هدفا لبعثة النبي عَلَيْ، إلى جانب تعليم الكتاب والحكمة ﴿ هُوَ الرَّذِي بَعَتُ في الأُمِّيِّينَ رَسُولا مِنْهُمْ يَتَلُو عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالحِكْمَة وَإِنْ كُانُوا مِنْ قَبْلُ لَنْ ضَلالٍ مُبِين ﴾ (١).

وقد أعتبر النبي الأكرم عِبْرِي الهدف من بعثته تتميم مكارم الأخلاق (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق).

والأخلاق بوصفها مجموعة القواعد والأسس التي تحكم الإنسان كوسيلة إلى الحياة الإنسانية السليمة، إذا تم تطبيقها تؤدي إلى إنعاش الحياة الاجتماعية، وإلى راحة الضمير ويرى الباحثون في حياة الإنسان الماضية والحاضرة أن محاسن الأخلاق هي سر نجاح الأمم، ونيلها سبل الفلاح والسعادة.

وقد قيل في بيان أهمية الأخلاق:

#### إنَّما الأمُّم الأخْلاقُ ما بَقِيَتْ فانْ هُمْ ذَهَبَتْ خلاقٌ هم ذَهَبوا

لقد حافظت الأمم على اقتدارها وقوتها مادامت محافظة على الضوابط الأخلاقية وحين تتكرت لها لم تعش إلا برهة، ثم كانت عاقبة أمرها خسراناً وضلالاً مبيناً.

ونذكر كلمة للكاتب الفرنسي الخبير (أندريه موروا) حينما سئل عن سبب اندحار فرنسا في الحرب فقال: (يعود سبب ذلك إلى فساد أخلاق الفرنسيين شعباً وجيشاً).

كما أن لويس الرابع عشر سأل وزيره عن سبب عدم تمكن بلاده من احتلال بلد صغير مثل هولندا، في حين أنه تمكن من حكم بلاد واسعة مثل فرنسا فقال:

(إن عظمة البلاد ليست بسعة مساحتها وإنما هي بأخلاق شعبها وسجاياهم النفسية)(٢).

ولا ينكر أحد أن الأخلاق لا تضر بأحد بل إن لها فوائد كثيرة وحصيلتها ليست سوى سعادة الإنسان والحياة المفعمة بالأمن والثقة وأداء الواجب وإعداد أسباب التكامل والنجاح.

فالمجتمع الإنساني يمكنه في ظل الأخلاق أن يعقد قوانين الصداقة بينه وبين الآخرين وأن يهدي المنحر فين، وينتشل الغارقين في الفساد.

وإنما تتضح قيمة الأخلاق فيما إذا انعدمت في مجتمع؛ فيحكم فيه الطالحون، وعندها سوف ندرك حجم الظلم والمأساة، وأي سعادة سيحرم منها الإنسان، وحقاً أن الشخص أو المجتمع الذي يَرْم نفسه من نعمة الأخلاق يرتكب خطأ فاحشاً يدعو إلى التشكيك بشخصيته وكرامته.

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة: الأية٢.

ومن المناسب أن نشير إلى أن التخلق بالأخلاق الحسنة أو السيئة أنما يعني، من الناحية الدينية والعملية، أن تتشبع روح الإنسان بصفة ما حتى تصبح تلك الصفة من ملكاته النفسية وفي دخيلته، بحيث يستطيع أن يمارس تلك الصفة، بيسر ومن دون تفكير، في تعامله مع الناس. إذن، لا يمكن للإنسان أن يتصف بصفة الكرم بمجرد قيامه بالبذل والإنفاق أياماً، كما أنه بالكذب بضع مرات لا يكون قد تخلق بصفة الكذب المذمومة.

#### ز ـ الأخلاق وعالم اليوم:

تحظى الأخلاق في جميع المجتمعات والعصور بأهمية قصوى، وفي عصرنا الحاضر تحظى بأهمية أكبر ؛ لأسباب منها:

أن ازدهار الصناعات الآلية في عصرنا خلّف أنواعاً من التحلل والغرور والأنانية؛ مما جرّأ الأفراد على ارتكاب المعاصي، وأن أغلب توجهات الإنسان المعاصر تسير نحو المسائل المادية، والتنكر للأمور الأخلاقية، وأن الناس في العصر الحاضر لا يشعرون بالقلق أو الخجل من السيئات والذنوب بل يقدمون على الجرائم والجنايات بوقاحة وصلف.

ففي عالمنا المعاصر انتشر القتل والجرح والظلم والخطف وغيرها من المفاسد الاجتماعية التي عمت جميع المجتمعات؛ مما أوجد تعقيدات كثيرة في الحياة، وأن المجتمعات البشرية المتقدمة تعاني من هذا النقص المعنوي والانحطاط الروحي، وتتمتّى حصول ما يزيل هذا النقص بأسرع ما يمكن؛ ليعود الإنسان إلى التخلّق بالأخلاق الكريمة.

لقد جذبت هذه الإنجازات العلمية والفنية الإنسان نحو عالم الطبيعة إلى درجة أنه نسي عالم الخلق، وسحرته العلوم المادية حتى أنه لم يعد يتذكر المعارف الإلهية. فمن جهة أضْعَفَ تقدم العلوم الطبيعية والتقنية الصناعية المباني الإيمانية والعقائد الدينية، التي هي أساس سعادة الإنسان والضامنة لتنفيذ مكارم الأخلاق، ومن جهة أخرى وسع هذا التقدّم من ميدان نشاط الغرائز والشهوات النفسية، وزاد من تهيئة المجال لعبادة الأهواء والسيئات الأخلاقية، فكانت النتيجة أن هبطت قيمة الصفات الحميدة والسجايا الإنسانية، وفقدت مكانتها واعتبارها، وعلى العكس من ذلك، أخذت الأنانية، وطلب الجاه، والظلم، والفساد، والإرثم، تشتد يوماً بعد يوم.

إذن فلابد من إحداث تحول وتغيير في التوجهات الثقافية في المجتمع؛ ليتجه الأفراد نحو الأخلاق، وينعتقوا من حياة التحلل، وبديهي أن هذه الأخلاق لابد من أخذها واستخلاصها من الدين والخالق؛ وذلك لفشل ماسواه على الصعيد العملي<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) فلسفي، محمد تقي: الأخلاق من منظور التعايش، تج: الخليلي، جعفر صادق، ط۱، مؤسسة البعثة للطباعة والنشر \_ بيروت: ١٤١٢هـ \_ ١٩٩٢م،، ج١، ص١٧.

المبحث الثاني

آراء الفلاسفة في الأخلاق:

من الواضح أن نظرية كل فيلسوف أخلاقي تؤلّف عندما تتّسِق فيما بينها وتنسجم وحدة متميزة، أو مذهباً خاصاً. وقد كثرت لذلك المذاهب الأخلاقية حتى صار في وسعنا أن نتحدث عن وجود أنواع من الأخلاق النظرية يساوي عددها عدد أصحاب النظريات أو المذاهب.

وليس بخافٍ أن النظريات الأخلاقية لا تنفصل لدى كل فيلسوف عن مذهبه العام في الفلسفة. بل أنها في الواقع جزء متمم، أو جزء أساسي، في هذا المذهب؛ ولهذا يمكن القول: إن الأخلاقيين الكبار هم الفلاسفة الكبار.

ويرى بعض المفكرين أن النظريات والمذاهب الأخلاقية هي كالنظريات والمذاهب الفلسفية العامة، حوادث اجتماعية بذاتها، وأنها لا تفهم فهماً صحيحاً إلا إذا أضيفت إلى ظروف نشأتها، وأسباب ولادتها وظهورها، وعوامل نجاحها وانتشارها، أو فشلها وذبولها، فالمذاهب الفكرية في هذا الرأي وليدة البيئة، ووليدة عبقرية أصحابها، وهي تتبدل إذا تبدلت الأوضاع الاجتماعية والوقائع الفكرية تبدلاً عميقاً، وانتقل مركز المدينة من بقعة إلى بقعة، ومن أمة إلى أخرى (١).

<sup>(</sup>١) العوا، د. عادل: المذاهب الأخلاقية، مط الجامعة السورية، دمشق، ١٣٧٨هـ ــ ١٩٥٨م، ج١، ص١٢.

فيرى (دور كهايم): "أن لكل شعب أخلاقه، وهي الأخلاق التي تحددها شروط حياته وظروفه، ولايمكن استبدالها بأخلاق أخرى غيرها مهما سَمَتْ هذه الأخلاق البديلة إلا إذا قبلنا تفكك أواصر هذا الشعب"(٢).

أما سقراط (٣٣٩ ــ٤٧٠ ق.م) فكانت الأخلاق الهم الأساس له، حيث يقول أرسطو: "كان سقراط مهتماً بالأخلاق... وكانت الفضائل الأخلاقية شغله الشاغل"(").

ويرى سقراط أن السعادة هي الغاية والهدف الأعلى حيث يقول: "كلنا نبغي السعادة، وعلينا أن نقوم بأفعالنا لأجلها". وقد ربط سقراط العمل بالمعرفة ربطاً وثيقاً، وذهب إلى أن الخير هو الواقع الحقيقي، وأن القانون هو العقل ومن يعلم الخير حقاً يفهم أن من مصلحته أن يحققه؛ ولذا لا يمكن له إلا أن يريده ويفعله، وأن من يصنع الشر إنما يعود بالشر على نفسه ويسيء إليها، ولا يرتكب إنسان الإثم والشر إلا عن خطأ وجهل وليس في وسع الإرادة الواعية أن تعارض العقل وتخالفه وتخرج عليه، فإذا أنار العقل سبيلها فعلت الخير، وإن أخطأت فخطيئتها صادرة عن خطأ العقل وضلاله. يقول سقراط: "إن الأشياء العادلة وما يفعل الإنسان بدافع الفضيلة، هي كلها أمور طيبة صالحة جميلة. ولا يستطيع الذين يعرفونها ترجيح شيء آخر عليها "(١).

أضف إلى ذلك إلى أن أفلاطون قد أوضح في محاورة (فيدون) الفضيلة الحق وميزها عن الفضيلة الزائفة أو ظل الفضيلة حيث يقول" ليس من الفضيلة استبدال خوف أو لذة أو ألم بخوف آخر أو لذة أو ألم، وهي متساوية كلها، أكبرها بأصغرها، تساوي النقد بالنقد.. أليس في النقد قطعة واحدة صحيحة هي التي ينبغي أن تستبدل بالأشياء جميعاً؟ وتلك هي الحكمة، ولن يشرى شيء بحق أو يباع، شجاعة كان أم عفة أم عدلاً، إلا إن كان للحكمة ملازماً "(٢).

أما أرسطو (٣٨٤ ـ٣٢٦ ق.م) فتميز مذهبه الأخلاقي بالاعتدال والاتزان وتبنى نظرية خاصة في مجال كسب الفضيلة اشتهرت باسم نظرية الاعتدال الذهبي، حيث يمكن لأي فعل من أفعال الإنسان أن يقع في أحد جانبي الإفراط أو التفريط، وهو مذموم في هاتين الحالتين. ويكون فضيلة فيما إذا وقع في الحد الوسط أي بين الإفراط

<sup>(</sup>٣) تاريخ الفلسفة المعاصرة، قسم الدراسات الفلسفية، ط٥، دمشق، جامعة دمشق، ٩٩٧ م، ج١، ص١٢٩.

<sup>(</sup>١) مذكر أت سقر اط نقلاً عن المذاهب الأخلاقية لعادل العوا.

<sup>(</sup>٢) أفلاطون: محاورات أفلاطون، تج زكي نجيب محمود (دلط) القاهرة، مط: لجنة التأليف والترجمة والنشر: ١٩٩٦م، ص١٨٩ ــ ١٩٠٠.

والتفريط ولا يقصد أرسطو من (الحد الوسط) المقدار الرياضي الدقيق، بل يعتقد أن العقل هو الذي يعيِّن الحد الوسط بين الحدين المذمومين (١).

وأقام الفيلسوف الألماني كانت (١٧٢٤ ــ ١٨٠٤ م) مذهبه في الأخلاق على مفهوم "الواجب غير المشروط" معتبراً إياه محور الحياة الأخلاقية، ويرى أننا صحيح قد نعّد مواهب الطبيعة كالذكاء، وقوة الإرادة والشجاعة والمال بمثابة خيرات متعددة، لكن كل هذه الخيرات لا يمكن أن تكون خيرات في ذاتها، لأنها قد تستعمل في الخير، كما تستعمل في الشر. لذلك فهي لأتصبح خيّرة إلا بالنسبة إلى المقصد الذي ترجوه إرادتنا من وراء استخدامها. ومعنى هذا أن ما يكون جوهر الإرادة الخيّرة ليس هو إنتاجها أو نجاحها، وإنما هي (النية الطيبة) التي لا يعْدِلُها أي خير من الخيرات في هذا العالم. فالإرادة الخيّرة لا تستمد خيرتها مما تصنعه، بل من صميم نيّتها. وان الإرادة لتظل خيّرة، حتى ولو عجزت مادياً عن تحقيق مقاصدها، طالما بذلت قصارى جهدها(٢).

ويقول (ابن مسكويه): الخُلق حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولا رؤية وهذه الحال تنقسم إلى قسمين: منها ما يكون طبيعياً من أصل المزاج كالإنسان الذي يحركه أدنى شيء نحو الغضب، ويهيج من أقل سبب، وكالإنسان الذي يجبن من أيسر شيء، كالذي يفزع من أدنى صوت يطرق سمعه، أو يرتاع من خبر يسمعه، وكالذي يضحك ضحكاً مفرطاً من أدنى شيء يعجبه، وكالذي يغتم ويحزن من أيسر شيء يناله. ومنها ما يكون مستفاداً بالعادة والتدريب وربما كان مبدؤه بالرؤية والفكر ثم يستمر عليه شيئاً فشيئاً حتى يصير ملكة وخلقاً (٢).

ويربط بين الأخلاق والتربية حيث يقول:

غرضنا أن نحصل لأنفسنا خُلقاً تصدر به عنّا الأفعال كلها جميلة، وتكون مع ذلك سهلة علينا لا كلفة فيها ولا مشقة، ويكون ذلك بصناعة وعلى ترتيب تعليمي (٤).

المبحث الثالث

الأخلاق ومعاني الحُسْنُ والقُبْح

الحسن والقبح وما يشتق منهما، وكذلك مرادفاتهما، من المفاهيم التي تستعمل محمولاً في قضايا علم الأخلاق، وتستعمل هذه المفاهيم في مجالات أخرى خارج إطار هذا العلم أيضاً، ويراد منها في هذه الموارد واحدٌ من المعاني الثلاثة التالية:

1. قد تستعمل هذه المفاهيم كصفات الشيء، من دون أن نلاحظ في وصفه، علاقته بشيء أو بشخص آخر نقول مثلاً: (شجرة التقاح المثمرة حسنة والشجّرة اليابسة الخاوية قبيحة)، فالحُسن هنا بمعنى الكمال، والقبح بمعنى النقص والفقر، كما سيأتي ذلك في الفصل الأخير.

<sup>(</sup>١) ارسطو: الأخلاق إلى نيقوم اخوس ١١٠٦ ب ٣٦، نقلا عن فلسفة الأخلاق لمجتبى مصباح، ص١١٢.

 <sup>(</sup>٢)كانط: تأسيس ميتافيزيقيا الأخلاق \_ تج: عبد الغفار مكاوي.
 (٣) ابن مسكويه: طهارة الأعراق في تهذيب الأخلاق، ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) ابن مسكويه: تهذيب الأخلاق، تحَّ: قصطنطين زريق، نشر الجامعة الأمريكية، بيروت، ١٩٦٦م.

٢. وفي بعض الأحيان نلاحظ في استعمالنا لهاتين الصفتين، التطابق والانسجام مع الميل الطبيعي، فما كان موافقاً للحالة الطبيعية نسميه (حسنا) وما كان مخالفاً للميل الطبيعي نسميه (قبيحا).

٣. وثالثة، نلاحظ في هذا الوصف، الهدف والنتيجة المتوجّاة من الشيء الموصوف، فما كان محققاً للهدف المرجو كان حسناً، وما لم يكن كذلك كان قبيحاً نقول مثلاً: (القُدُوم حسنة للنجار (١) وقبيحة لصانع الساعات)، أو (الماء والنور حسنان لنمو الشجرة).

هذا، ولكن عندما تُستعمل هذه المفاهيم في قضايا علم الأخلاق، فإنها تتعلق بأفعال الإنسان الاختيارية، وتحمل معنى قيميّاً، فالعمل الحسن والجيد هو: العمل الذي يستحق صاحبه المدح والثناء، والعمل القبيح هو: العمل الذي يُلامُ صاحبه عليه ويذم لأجله.

والأمر الذي يستحق الاهتمام والوقوف عنده هنا هو: البحث عن علة وصف فعل بالحُسن أو القُبح. وبعبارة أخرى، ما هو المعيار الذي على أساسه نحاكم أفعال الإنسان، فنحكم على بعضها بالحُسن وعلى بعضها الآخر بالقبح؟

أهو انسجامها أو عدم انسجامها مع الميل الطبيعي للفرد أو المجتمع؟

وهل يوجد أساس واقعي لا يخضع للأذواق الفردية، أو الاجتماعيَّة يمثل معياراً للحكم على أفعال الإنسان وتصرفاته؟

فعندما نقول مثلاً: " أداء الأمانة عمل حسن، والغيبة عمل قبيح " معنى ذلك أنّ الأمانة صفة ممدوحة، والغيبة صفة قبيحة، ولكن هل ذلك المدح أو الذم مبنيان على رغبة شخص أو أشخاص أو ميولهم، سواء أكان هذا الميل فردياً أم جمعياً، ذاتياً أم توافقياً، أم أنّ ذلك تابع لعلاقة خاصة قائمة بين الفعل ونتائجه المترتبة عليه؟

ولوجود علاقة لزوم وضرورة بين أفعال الإنسان الاختيارية، وبين نتائجها التي تترتب عليها، تشبه العلاقة بين العلة والمعلول، فيمكن لنا أن نقول: عندما نطلق صفة الحسن أو القبح كقيمة أخلاقيَّة على فعل ما، فلابد من كون ذلك الشيء كمالاً نهائياً، وغاية أخلاقيَّة، أو موصلاً إلى الكمال النهائي ومقدمة له. وتكون قيمة ذلك الفعل في الحالة الأولى ذاتية، بل يكون هو المعيار لكل القيم الأخلاقيَّة الأخرى.

وفي الصورة الثانية. تكون قيمته تابعة للهدف المترتب عليه.

وهكذا يتضح أنه، كما يكون القول: إنَّ شجرة التفاح المثمرة حسنة، أو الماء والنور الكافيان لنمو الشجرة حسنان، كذلك يمكن القول: إنَّ الكمال النهائي للإنسان حسن، وكذلك كلُّ عملٍ يقرِّبه من ذلك الكمال النهائي.

والنتيجة التي يمكن استخلاصها من هذا الكلام هي أنَّ مفهوما الحسن والقبح عندما يستعملان في الحكم على أفعال الإنسان الاختيارية، فإتهما يكشفان عن كون بعض هذه الأفعال منسجمة مع الهدف الأخلاقي، وبعضها مغايرة له؛ وحيث إنَّ التناسب والتغاير

77

<sup>(</sup>١) القدّوم: التي ينحت بها: لسان العرب، مادة قدم، ج١٢، ص٤٧١.

يعبّران عن علاقات واقعيَّة بين الأفعال، وبين ذلك الهدف المطلوب أخلاقياً، فلذلك يمكن القول: إنّ مفاهيم الحسن والقبح وما يرادفهما من مفاهيم فلسفية؛ وذلك لأنّها أتت عن طريق المقايسة والربط بين الأشياء أولاً ، ولأنَّ لها منشأ انتزاع واقعيّ ثانياً (١).

#### المذهب الأشعري

تُعدّ فرقة الأشاعرة إحدى الفرقتين الأساسيتين في علم الكلام السنّي؛ حيث يُعدَم وجود ثلاثة اتجاهات كلاميَّة أساسيَّة في علم الكلام الإسلاميّ هي: الأشاعرة، والمعتزلة، والإمامية. ينضوي الاتجاهان الأوّل والثاني تحت المذهب السني، بينما ينضوي الاتجاه الأخير تحت الإطار الشيعي.

يقول الأشاعرة: بأنه لا بدَّ من موجودٍ يكون أعلى وأجلَّ من الإنسان، تثبت له صلاحية الأمر والنهي، وعلى الإنسان أن يأتمر بأمره. وليس هذا الموجود المتعالي إلا الله تعالى. على أنه لا توجد حقيقة خارجيّة تمثل مبنيّ، وأساساً لإرادة الله عزَّ وجل، سوى مشيئته ورغبته

بناءً على هذه النظرة الأشعرية، يكون اتصاف الأفعال بالحسن مستنداً إلى أمر الله تعالى بها، واتصاف مجموعة أخرى من الأفعال بالقبح معلول لنهي الله عنها أيضاً. وبعبارة أخرى إن معيار الحكم بالحسن والقبح هو إرادة الله وأمره ونهيه، ولولا ذلك لما أمكن الحكم بالحسن أو القبح على أي فعل. ومن هنا، يقال: إن الأشاعرة ينكرون الحسن و القبح الذاتبين للأفعال الانسانية.

وعلى ضوء هذه النظرية، لا يوجد معيار واقعى يمكن الاعتماد عليه في تمييز الأفعال القبيحة من الحسنة، فلا يمكن القول: إن الكذب قبيح؛ لأنه يسبب انعدام الثقة بين أفراد المجتمع، أو غير ذلك من التعليلات ويكفى لإثبات قبحه ـ بل هذه هي الوسيلة الوحيدة ــ الاستناد إلى الآيات أو الروايات الناهية عنه، وكذلك القول، في حسن العدل أو الصدق. وصفوة القول، أنه لولا أمر الله ونهيه، لم يكن هناك من فرق بين فعل وفعل، و لا يقدر العقل وحده تمييز ذلك<sup>(١)</sup>.

ونرى أن الأشاعرة لما ضاق عليهم الخناق واتسع عليهم سبيل الانتقاد عمدوا إلى تكثير المعايير واعترفوا بالحسن والقبح في بعضها وأنكروا في البعض الآخر، وحاصل كلامهم:

أن للحسن والقبح معاني ثلاثة:

الأول: صفة الكمال والنقص، يقال العلم حسن، والجهل قبيح، ولا نزاع في أن هذا الأمر ثابت للصفات في أنفسها وأن مدركه العقل ولا تعلق له بالشرع.

 <sup>(</sup>١) مصباح، مجتبى: دراسة مقارنة بين المذاهب الأخلاقية، م. س، ص٢٧.
 (١) الأشعري، أبو الحسن علي بن إسماعيل: اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع، ص١١٦.

الثاني: ملاءمة الغرض و منافرته، فما وافق الغرض كان حسنا وما خالفه كان قبيحا وما ليس كذلك لم يكن حسنا ولا قبيحا، وقد يعبر عنهما بالمصلحة والمفسدة، مما يعني وجود نزعة براغماتية " بالمصطلح الفلسفي " لديهم (١).

الثالث: ما تعلق به مدحه تعالى وثوابه وذمه وعقابه، فما تعلق به مدحه تعالى في العاجل وثوابه في الأجل يسمى حسنا، وما تعلق به ذمه تعالى في العاجل وعقابه في الآجل يسمى قبيحا، وما لا يتعلق به شئ منهما فهو خارج عنهما، هذا في أفعال العباد، وإن أريد ما يشمل أفعال الله تعالى اكتقي بتعلق المدح والذم فقط وترك الكلام في الثواب والعقاب، وهذا المعنى هو محل النزاع، فهو عندنا شرعي، وذلك لأن الأفعال كلها ليس منها شئ في نفسه بحيث يقتضي مدح فاعله وثوابه، ولا ذم فاعله وعقابه، وإنما صارت كذلك بسبب أمر الشارع بها ونهيه عنها(٢).

ويلاحظ عليه: أن الكلام في الأفعال دون الصفات، فإقحام صفة الكمال والنقص في المقام خارج عن إطار البحث، ولأجل ذلك نقول: كل فعل يقع في طريق تحصيل ذلك الكمال أو يقع في طريق هذه فهو حسن أو قبيح، كما أن طرح ملاءمة الغرض ومنا فرته أو المصلحة والمفسدة إطالة في البحث، ومن الواضح بمكان أن فعله سبحانه خارج عن إطار المصلحة والمفسدة. وإن كان تشريعه للعباد غير خال عنهما لكن الكلام في فعله التكويني كتعذيب البريء. ومنه يظهر ضعف الملاك الثالث وهو تقسيرهما بما يقتضي المدح والذم والثواب والعقاب، ولما رأى أن فعله سبحانه فوق إطار الثواب والعقاب حذفهما في فعله وأثبتهما في فعل الإنسان، وهذا مما يعرب عن أن القوم لما ضاق عليهم الخناق مالوا يميناً وشمالا؛ لتكثير معايير الحسن والقبح والاعتراف ببعض الصور وإنكار بعضها الآخر، مع أنه ليس للبحث إلا معيار واحد وهو الذي عرفنا أي: موافقة الفعل للطبع العلوي أو منافرته معه التي ربما يستعقب المدح أو الذم عند العقلاء لكن ليس المدح أو الذم ملاكا لهما(<sup>7)</sup>.

المبحث الرابع

معايير الحسن والقبح الأخلاقية:

إن محور البحث في هذا القسم هو معرفة المعيار والميزان الذي تقاس به الأفعال البشرية، والذي على أساسه يحكم بالحسن والقبح، وبتعبير آخر: ما هو المرجع الذي يصلح لتحديد الحسن والقبح الأخلاقي؟ فنحن حالياً نستعرض أموراً من قبيل: الصدق والأمانة والإنفاق والإحسان، ونحكم بحسنها ولزوم اتباعها، كما نستعرض أموراً أخرى من قبيل: السرقة وأكل الحرام والنفاق ونحكم بقبحها، وبحثنا هنا يدور حول الأساس والمعيار الذي تقوم عليه هذه الأحكام، من خلال الملاكات التالية:

<sup>(</sup>۱) البراغماتية معناه: أسم مشتق من اللفظ اليوناني ومعناه العمل، وهو مذهب فلسفي يقرر أن صدق القضية لا يقاس إلا بنتائجها العملية، والبراغماتي معناه: العملي أو النفعي، صليبا، د. جميل: المعجم الفلسفي، منشورات نوي القربي، ط۱، مط: سليمان زاده ـ قم، ۱۳۸۰هـ، حد، ۲۰۲۰ م

<sup>(</sup>٢) القوشجي، نظام الدين: شرح التجريد، ص٤٤١، دلائل الصدق: ١/٥١٠.

<sup>(</sup>٣) السَّبحانيُّ، جعفر: رسَّالة في التحسين والتقبيح، الناشر: مؤسسة الإمام الصادق وليٌّ، قم، ط١، مط: اعتماد،١٤٢٠ هـ، ص٣٣.

#### الأول: موافقة الطبع

إن من ملاكات الحسن والقبح موافقة الفعل للطبع وعدمها. وهذا أمر مبهم بحاجة إلى المزيد من الإيضاح، فثمة احتمالان:

أ. أن يراد من الطبع، الطبع الحيواني المشترك بين جميع أنواعه. ولكن هذا الاحتمال ضعيف، بل باطل، إذ ليس للحيوان طبع واحد بل طبائع مختلفة حسب اختلاف الأنواع، ولذلك ربما يكون شئ ما لذيذاً في ذائقة وغير لذيذ في ذائقة أخرى، أو رائحة طيبة في شامة حيوان، ورائحة كريهة في شامة حيوان آخر. أضف إلى ذلك أن الغرض من طرح مسألة الحسن والقبح هو الوقوف على كيفية فعل الإنسان، ولا يمكن أن يكون الطبع الحيواني ملاكا لاستكشاف كيفية فعل الإنسان من الحسن والقبح.

ب. أن يراد من الطبع هو البعد العلوي والجانب الملكوتي من الإنسان الذي تناطبه إنسانية الإنسان. وبعبارة أخرى: البعد الروحاني من الإنسان الذي يميل بطبعه إلى أمور وينفر كذلك من أمور أخرى، فما وافق الأول فهو الحسن وما خالفه فهو القبيح، وحيث إن هذا الجانب من البعد الروحي هو مناط الإنسانية وواقعها، فيشترك فيها جميع أفراد الإنسان، كما أن جميعهم يشترك في البعد السفلي الحيواني من الغضب والشهوة إلى غير ذلك من الأبعاد؛ ولذلك نرى أن جميع الأفراد يرغبون في العدل وحفظ الأمانة والعمل

بالميثاق وشكران النعمة ويفرون من ضدها. فلو أريد من الطبع هو هذا المعنى، فهو معنى معقول، بل هو المتعين في تعيين ملاك الحسن والقبح، ومن قال بأن موافقة الطبع ومخالفته ملاك التحسين والتقبيح، وأراد منه الطبع بهذا المعنى فقد أصاب الواقع.

#### الثاتى: موافقة الأغراض والمصالح

هذا هو المعيار الثاني لتمييز الحسن عن القبيح، ولا شك أن العاقل إنما يفعل لأغراض ومصالح، فكل فعل يؤمن مصلحته فهو حسن، وما ليس كذلك فهو قبيح. وهذا المعيار كالأول يتصور على وجهين:

أ. أن يكون المراد من الأغراض والمصالح، الأغراض والمصالح الشخصية، فالملاك بهذا المعنى يوجب الهرج والمرج في باب وصف الأفعال بأحدهما، لأن الأفعال الكفيلة بتحقيق تلك الأغراض، تختلف باختلاف الأشخاص، فعندئذ تكون حسنة عند شخص وقبيحة عند آخر، وليس مثل هذا البحث لائقا بالبحث الكلامي.

ب. أن يكون المراد منها المصالح والأغراض النوعية التي يدور عليها بقاء النظام، وهذا كالعدل الذي يقيم النظام، والظلم الذي يهدمه. إن اتخاذ المصالح والأغراض النوعية ملاكا للقضاء بأحد الوصفين وإن كانت تصلح أن تكون ملاكا للحسن والقبح في أفعال الإنسان ولكنها لا تصلح لوصف أفعاله سبحانه بالحسن والقبح، ومن الواضح أن فعله سبحانه فوق المصالح والأغراض التي لا تكون ملاكا لوصف فعله بالحسن والقبح، مثلا أخذ البريء بذنب المجرم فعل قبيح، ولا صلة له بالمصالح والمفاسد؛ ولأجل ذلك يجب أن يكون الملاك شاملا لأفعال الواجب والممكن. وبعبارة أخرى: إن البحث عن الحسن

والقبح العقليين هو فوق مستوى البحث عن الحسن والقبح العقلائيين، فالملاك في الثاني هو موافقة الفعل للمصالح النوعية ومخالفتها، وهذا النوع من البحث بحث أخلاقي، ويصلح أن تكون المصالح والأغراض رصيدا للحكم بالحسن والقبح في ذلك الإطار. وأما الملاك في الأول الذي يعم الممكن والواجب، فهو ملاك أوسع من سابقه؛ لما عرفنا من أن فعل البارئ هو فوق مستوى المصالح والمفاسد النوعية.

#### الثالث: موافقة الكمال النفسي

لا شك أن صفات الإنسان تنقسم إلى صفات كمال يرغب فيها، وصفات نقص ينفر عنها. فالشجاعة مثلا كمال نفساني مطلوب للإنسان، كما أن الجبن هو نقص نفساني مبغوض له، والإنسان بطبعه ميّالٌ للكمال فارٌ عن النقص، هذا حال الوصف، وأما الفعل فلو كان محصلا للكمال فهو موصوف بالحسن، وأما ما كان على غير هذا السبيل فهو موصوف بالقبح. أقول: لعل هذا المعيار ليس جديدا، بل يعود إلى القسم الثاني من الملاك الأول، أي موافقة الفعل للبعد العلوي من الإنسان ومخالفته، لأن الميل إلى الكمال والهرب من النقص أمر فطري وطبيعي، فلو كان الفعل محصّلاً للكمال، فهو أمر يوافق الطبع العلوي للإنسان، وإلا فلا.

#### الرابع: موافقة العادات والتقاليد

إن لكل قوم عادات وتقاليد تخصهم، فمعيار الحسن والقبح موافقة الفعل للعادات والتقاليد ويقابله القبيح. ولكن موافقة العادات والتقاليد أو مخالفتها لا تصلح أن تكون ملاكا للحسن والقبح، إذ عندئذ يكون الحسن والقبح أمرين نسبيين أولاً، وغير ثابتين ثانياً، ولا يكونان معياريين لوصف فعله سبحانه بالحسن والقبح؛ لأنهما فيه فوق العادات و التقاليد.

هذه هي المعايير المذكورة في المقام، والصالح للبحث هو موافقة الفعل للطبع لكن بالمعنى الذي عرفت، أي كون الفعل ملائما للبعد العلوي من شخصية الإنسان أو منافرا له. وبعبارة أخرى: تميل إليه النفس بالذات أو تنفر عنه كذلك، من دون ملاحظة كون الفعل ذا مصلحة أو مفسدة، أو كونه محصلا لهما، وعلى هذا الملاك يكون الموضوع للبحث عاما شاملا لفعل الفاعل المختار، واجبا كان أو ممكنا.

وقد ذكر البعض أنه لابد من استجلاء رأي العلماء في هذا الخصوص، فما حسنه الفلاسفة والعلماء والمفكرون فهو حسن، وإلا فهو قبيح، وفي الفصل السادس تفصيل ذلك

يقول أرسطو: الفضيلة النفسية أو الأخلاق يجب أن تكتسب، حتى تصل إلى درجة العادات التي لا يجد المرء مشقة في ممارستها، بل يفعل ذلك راغباً، ملتّذاً، عالماً بما يفعل وبإرادته فإذا توفّرت الشروط كانت تلك الفضيلة من الفضائل الحميدة (١).

<sup>(</sup>١) فروخي، محمد علي: سير الحكمة في أوربا، ج١:٣٤.

ففي رأيه يجب على الإنسان الذي يريد بلوغ الفضائل الأخلاقية والسجايا الإنسانية أن يطيع أوامر البصيرة والتعقل، ويشعر بالمسؤولية.

وقد ذهب أرسطو إلى أن كل إنسان بفطرته يطلب السعادة ويفر من الشقاء. بيد أن تحصيل السعادة لا يتم إلا عبر علم الأخلاق، ويعتقد أن سبيل الوصول إلى السعادة عبارة عن التمسك بالاعتدال.

أما سقراط فكان يعتقد أنَّ العلم والبصيرة هما منشئا الأخلاق الحميدة، وإن الانحرافات الأخلاقية تنشأ عن الجهل وكان يقول: إذا ما انتشر العلم، وارتفع مستوى معرفة المجتمع، تمكن الناس من التمييز بين الفضيلة والرذيلة، ولتوضيح هذه النظرية قال:

(لا يسير الناس عادةً على طريق الشر عن علم وتعمد، وإذا ما عرفوا الخير والصلاح فلا شك في أنهم سيختارونهما. إذن، لابد من معرفة الخير).

وذهب أفلاطون إلى أن الأخلاق أمر واقعي فالأخلاقي من يدرك هذه الأمور الواقعية ويكفي في التخلق بها معرفة الخير عن الشر، فلو عرف الإنسان الخير يعمل به ومن لم يعمل فإنما هو لجهله، فلا محيص لنا من استئصال الفساد الأخلاقي بالقضاء على الجهل أو مكافحة الأمية، وعلى ذلك فرأس الفضيلة هو الحكمة والمعرفة، فكل فضيلة نوع من الحكمة، فإذا كانت الحكمة مبدأ للفضيلة والمعرفة منشأ للأخلاق فكل حكيم أخلاقي ولا ينفك عن الأخلاق.

ويعتقد أفلاطون مثل سقراط بأن العمل الصالح يقتضي معرفة الطالح، فإذا عرف الناس ما هو الصالح لم يميلوا إلى الطالح، فالفضيلة وهي حسن الخُلق تنتج عن العلم.

أما هيجل فيرى أن الأخلاق عبارة عن إتباع القوانين وإطاعتها، وأن الإنسان ذا الأخلاق هو الذي يكون في نواياه مطيعاً للقانون، ويطبقه عملياً في أعماله، ويكيف مصالحه الخاصة بموجب الموازين القانونية والمصالح الاجتماعية، ويشبع حاجاته في أطار الموازين والتعاليم، ويمتنع عن تنفيذ ميوله التي لا تنسجم مع العدل والقانون وهو يوضح ذلك كما يلي:

إذا زال التناقض بين رغبة الشخص وإرادته من جهة، والحق (أعني إرادة المجموع) من جهة أخرى، وتطابقت إرادة النفس مع القانون والحق واتفقت معهما، يكون الفرد ذا أخلاق حسنة وأعمال صالحة. إذن، فالحق، وهو أمرٌ خارجي، إذا عاد وأصبح باطنيا ذاتيا، كان أخلاقاً في الأخلاق لا يعتبر العمل الخارجي الثابت وحده، بل أن النية، وهي باطنية وليست ثابتة، معتبرة أيضاً وصاحب الأخلاق هو الذي يشهد قلبه بالحق والعدل وفق ما قرره القانون والنظام، ويعتبر الفائدة تابعة للخير (۱)

أما كانط فله مذهب خاص في الأخلاق يرجع حصيلته إلى أن سمة الفعل الأخلاقي عبارة عن العمل بالفعل بنية أنه أداء للتكليف الذي وجهه ضمير الإنسان إليه، ولا يكون له حافز ودافع غير أداء التكليف من دون أن يلاحظ حسن الفعل وقبحه.

<sup>(</sup>١) سير الحكمة في أوربا، ج٣، ص٣٨.

وقد جعل العلوم الإنسانية على قسمين:

قسمٌ يرجع إلى ما قبل الحس والتجربة، وقسمٌ يرجع إلى الحس والتجربة، وأحكام الأخلاق من قبيل الأول التي يوحيها الحس الأخلاقي، ويبعث الإنسان إلى الفعل أو الترك فيأمر بالعدل والصدق وحفظ الميثاق وجزاء الإحسان بالإحسان، كما يزجر عن الظلم ونقض الميثاق وجزاء الإحسان بالسوء.

ثم أنه يشترط في الفعل الأخلاقي أمورٌ ثلاثة:

الأول: أن يكون الفعل اختيارياً.

الثاني: أن يكون الفعل مطابقاً للوظيفة والتكليف الذي يوحيه الضمير إلى الإنسان.

الثالث: أن يكون الدافع للعمل هو الحس الأخلاقي ونية امتثال الأمر الأخلاقي مجرداً عن كل دافع سواه.

فالفعل الأخلاقي عنده هو الفعل النابع عن العمل بالتكليف، وأما الفعل الصادر عن الميول والغرائز الباطنية التي تطلب عملاً مناسباً لنفسها فلا يكون موصوفاً بالأخلاق أو ضد الأخلاق (٢).

### الفصل الثاني

النظرية الأخلاقية عند الإمام علي

#### تقسيم العلم

يقسم العلم الاستدلالي ــ الذي له دور أساس في سعادة الإنسان ــ إلى قسمين: الأول الحكمة النظرية، والثاني الحكمة العملية، وتدور الأمور مناط البحث فيهما تارة خارج حدود حرية الاختيار البشري، وتارة داخل هذه الحدود.

والأول: كالبحثِ في مسائل التوحيد والنبوة والمعاد وسائر المسائل النظرية التي لا تأثير لوجود الإنسان في وجودها موجوداً أم لم يكن، فإن وجودها محفوظ في محله، ولا يبلغ الإنسان الكمال إلا بمعرفته لها، والتدقيق فيها، فهي إذن أصول لا تنتفي بانتفاء الإنسان.

والثاني: الحكمة العملية، وهي مسائل لا توجد إلا بوجود الإنسان كتلك المتعلقة بالأخلاق، وتهذيب النفس وتربية الروح، وتدبير المنزل، وإدارة المجتمع ومثيلاتها، وبديهي أن وجود هذه المسائل مرتبط بوجود الإنسان.

وقد قسموا العلوم الإنسانية التي لها دور مؤثر في كمال الإنسان إلى قسمين، الأول: هو الحكمة النظرية، والثاني: هو الحكمة العملية، وتختلف هاتان الحكمتان عن العقل النظري وعن العقل العملي؛ لكونهما نوعين من المعارف، وأما العقل النظري والعقل العملي فهما طاقتان من الطاقات الإنسانية، (فالعقل النظري هو الجانب الإدراكي للإنسان حيث يدرك بواسطته الأمور ويفهمها، وأن ما يتلقاه من مُعلمه ويدركه من المبادئ العالية هو بواسطة العقل النظري، كما إن ما يفعله الإنسان وما يؤثر به على من هو دونه إنما يتم بواسطة العقل العملي)(١).

إن العقل النظري في الحقيقة هو السبيل الذي يتلقى الإنسان بواسطته الفيض مما فوقه، كما أن السبيل التي تقوم بعملية ترجمة وتجسيد هذا الفيض على الأرض هي العقل العملي.

44

<sup>(</sup>١) آملي جوادي: الحكمة عند الإمام علي إلى في نهجه، ط٢، دار الهادي للطباعة والنشر، ٢٠٠٠م، ص١٦.

إذن فالعقل النظري والعقل العملي هما طاقتان من الطاقات الإنسانية، غير أنه يمكن أن يكون إنسان ما فللا في مجال العقل النظري، وضعيفا في مجال العقل العملي، أو بالكس، كما يمكن أن يكون ضعيفاً في المجالين أو فعالاً في الاثنين معاً.

ولو أردنا معرفة منزلة على بن أبي طالب على في إطار الحكمة النظرية والعملية ينبغي أن نعتمد أقواله التي قالها في تعريف نفسه.

جاء في إحدى الرسائل التي بعث بهاهي إلى معاوية بن أبي سفيان وهو يشرح فيها جانباً من فضائل أهل البيت على قوله: (لولا ما نهى الله عنه من تزكية المرء نفسه (١)، أي لولا نهى الله تعالى في القرآن الكريم عن تزكية النفس بقوله: ﴿ وَلاَ نُتَرَكُوا أَ نُفُسَكُمْ ( ُ ' ) لذكر ذاكر فضائل جمة تعرفها قلوب المؤمنين).

ولما كان ذكر فضائل أهل البيت على بحد ذاته، هو تعدادٌ لنعم الله، وهو كمال الخضوع والعبودية لله تعالى شأنه فإنه يقول: ﴿ وَإِنَّا صَنَائِعُ رَبِّنَا، والْنَاسُ بَعْدُ صَنَائِعُ لَاَنا ممن تربى ونشأ وترعرع في أحضان الوحي، وأنَّ باقي الناس ينهلون من معيننا ويتربون في أحضاننا، إننا اكتسبنا العلوم الإلهية من مدرسة الوحى أما غيرنا فقد اكتسبوا العلوم منا، إننا جلسنا إلى مائدة الوحى، وجلس غيرنا إلى مائدة وعظنا، إننا لم نحتج إلى غير الله، أما الآخرون فمحتاجون إلى الممر الذي يمر منه فيض الله، ونحن ذلك الممر. وبديهي أن من يتتلمذ في أحضان الوحي من غير واسطة يكون حكيماً فرداً، والرسول الأكرم عيال هو من هذا النوع، وينطبق عليه هذا الوصف، حيث تلقى الحكمة والمعرفة من الله عبر الوحى، ونهل من معارف القرآن بلا واسطة، وعلي بن أبي طالب وبير هو الذي بمنزلة نفس الرسول الأكرم لطبقاً لآية المباهلة لهو الآخر نهل من نفس هذه المدرسة وتلقى العلم اللدتي.

إنه ولي في الحقيقة حكيم تفجّرت الحكمة من قلبه على لسانه، فهو مصداق قول الرسول الأكرم عِليه: (من أخلص لله أربعين يوماً فجّر الله ينابيع الحكمة من قلبه على لسائه)(٤) أي من عاش أربعين يوماً خالصاً من أي شائبة لوجه الله، وكانت أفعاله وأقواله وحركاته وسكناته لمدة أربعين يوماً في الله، وكانت كلها في إطار قوله تعالى: (أُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي شَهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ )(١) وتجلت في قلبه العبادات الإلهية خالصة لوجه الله تعالى، فإن ينابيع الحكمة تنفجر من قلبه على لسانه.

يقول وليريز: ( مَا شَكَكُتُ فِي الْحَقِّ مُدْ أُريتهُ) (٢) أي لم أشك ولم أرتب فيما انطوت عليه الحكمة النظرية من أصول، مثلما لم يتأخر عن ممارسة ومزاولة ما تدعو له الحكمة العملية، إنه ولي المحكمة النظرية حداً قال فيه: لا تَسْأَ لُونِي عَنْ شَيْءٍ فِيمَا بَيْنَكُمْ وَ

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة للإمام علي يبي، شرح: ابن أبي الحديد، الناشر: دار الذخائر، قم \_ إيران، ط١، مط: النهضة \_ قم، ١٤١٢هـ، ج١٥٠

<sup>(</sup>٢) سورة النجم: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة للإمام علي إلى شرح: ابن أبي الحديد، ج١٥ ص١٨٢.

<sup>(</sup>٤) المجلسي، محمد بأقر: بُحَار الأَنوار، م. سُ، ج١٧، ص٢٤٩. (١) سورة الأنعام: الآية ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، شرح محمد عبده، م. س، ج٤، ص٣٨.

بَيْنَ السَّاعَةِ.. إِلَّا أَ نَبَأَ "تُكُمْ) أي أني أني مستعد للإجابة عن كل ما تودّون سؤاله من الحوادث الذي ستقع من الآن وحتى يوم القيامة.

وهذه العبارة هي غير عبارته التي يقول فيها: (أيُّهَا التّاسُسَلُونِي قَبْلَ أَنْ تَقْقِدُونِي فَلأَنَا بِـطُوُقِ السَّمَاءِأَ عْلَمُ مِنِّى بِـطُوُقِ الْأَرْضِ) (٤)، فإنسان يتمتع بهذا البعد من النظر، وبهذا الشمول من الإشراف على عالم الطبيعة حريٌّ به أن يكون حكيماً كاملاً في الحكمة النظرية وفي الحكمة العملية

#### الحكمة العملية

وتنطوى هذه الحكمة على موضوعات كتهذيب النفس وتربيتها وتزكيتها، وعلى تدبير المنزل وإدارة شؤون العائلة إدارة حسنة، كما تنطوي على كيفية تربية أعضاء المنزل وعلى كيفية بناء العش العائلي، وعلى أسس الأخلاق الصحيحة وإدارة المجتمع وسياسة الدولة وهذه بمجملها تؤلف أبعاد وموضوعات الحكمة العملية.

إن لتهذيب النفس وتدبير المنزل وإدارة الدولة على خو إنساني، سبيلاً أصيلاً ومهماً هي الحكمة العملية، ومثلما أن هناك قواعد وسبلاً ترتبط بكل واحدة من هذه الموضوعات الثلاثة فإن هناك سلسلة من القواعد العامة للحكمة العملية أيضاً هي الأسس التي يعتمدها هذا الجانب من الحكمة سواء على صعيد تهذيب النفس أو على صعيد تدبير المنزل أو على صعيد إدارة الدولة، وعلى أية حال فإن سلسلة الأبحاث والموضوعات التي تعود إلى كمال الإنسان ولها دور مؤثر في تسامي الإنسان هي أبحاث الحكمة العملية

ولعلى بن أبي طالب الملي هذا الحكيم الفرد آراء ونظريات ينبغي تسليط الضوء عليها والاستفادة منها في الخط العام وفي الخطوط الفرعية للحكمة العملية:

١. إنه يهي ينظر إلى الإنسان من نافذة التربية والتعليم على أنه موجود خالد بالرغم من أنه يعيش بالفعل في دائرة الزمن، ويتوالى عليه الليل والنهار، ويخضع لقوانينهما فإنه يرى أن الإنسان إذا ما انسلخ وخرج من عالم الطبيعة وخلَّف وراءه الدنيا فإنه سيتحول إلى موجود سرمدي سواء أكان ارتحاله من الدنيا ليلاً أم نهاراً.

يقول إلى بعد ذكره للآية الشريفة ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُورُ \* حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ (١) والتي تنطوى على معان رفيعة ودقيقة يُهتدى بها:

(أَيُّ الْجَدِيدَيْنِ ظَعُنُوا فِيهِ كَانَ عَلَيْهِمْ سَرْمَدا) (٢).

أي أن رحلة الإنسان من هذه الدنيا سواء أكانت ليلاً أم نهاراً فانه سيكون سرمديا حيث لا تثلير للآيل ولا للنهار ولا لطلوع الشمس أو غروبها ولا لظهور القمر والنجوم عليه،

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٧، ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) م. نَ، ج١٣، صَ١٠١. (١) سورة التكاثر: الأيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، شرح ابن أبي الحديد، م. س، ج١١، ص١٥٠ ــ ١٥١.

أى لن يكون للزمن تأثير على بقائه، إنه برحلته من الدنيا يكون قد تجاوز حدود الليل والنهار، وحلّ عالماً لا ليل فيه ولانهار، وان كان هناك تشابه بين ما يقع في البرزخ وما يقع في عالم الليل والنهار إلا أنه لا أثر لليّل وللنهار بعد.

(أي الجديدين ظعنوا فيه) أي سواء أماتوا أثناء الليل أم أثناء النهار (كان عليهم سرمدا) وهذا لا يعنى أن الليل يكون سرمدياً أو النهار يكون سرمدياً، إذ لا الليل ولا النهار سرمدي، بل إن الإنسان بعد الموت يكون قد سكن في عالم لا يخضع فيه للحركة، ويكون قد وصل إلى عالم ثابت ليس بسيّار ولا متحرك، وأن روحه بلغت محلاً لاتغتر فيه

إن علياً ﴿ يُرْسُ أَنِ الَّذِينِ مَاتُوا وَخَلَّ فُوا الدُّنيا وراء ظهورهم، وتعرُّفوا على عالم ما بعد الموت، لو أتيحت لهم فرصة الحديث عمّا شاهدوه بعد الموت لما استطاعوا، ذلك لأنهم (أي الجديدين ظعنوا فيه كان عليهم سرمدا، شاهدوا من أخطار دارهم أفظع مما خافوا، ورأوا من آياتها أعظم مما قدروا)<sup>(١)</sup>.

لقد شاهدوا من الأهوال والعقبات بعد الموت أكثر مما كانوا يظنون، إنهم شاهدوا أفظع وأبشع مما كانوا يخافون، إذ أن ما سمعوا به في الدنيا كان يدرك بالحواس وبالمشاعر الدنيوية، أما الآن فقد اطلعوا بحواس ما بعد الدنيا على أمور وحوادث لا يمكن إدراكها بالمشاعر والحواس والإدراكات الدنيوية، إن هذه الرؤية في الحقيقة هي رؤية من هو مطلع على ما خلف ستار الموت.

يقول على إلى: ﴿ وْ كُشِفَ الْغِطَاءُ مَا ازْدَدْتُ يَقِينا ﴾ (٢) أي لو رفع غطاء الموت، وكشف الغطاء عن وجه البرزخ، وأزيل الحجاب عن القيامة لما طرأ جديد على على بن أبي طالب هي ، وهذا يعني أن يقينه لا يقوى ولا يترسّخ بذلك الكشف؛ لما له من إطلاع كامل على ما هو قائم، وعلى ما هو موجود.

٢. إن لعلى بن أبي طالب ولير عدداً من القواعد العامة سواءً في تهذيب النفس وبنائها، أو في تربية الأبناء وتأسيس المدينة الفاضلة وإدارة شؤون المجتمع على النحو الصائب، وهذه القواعد تدعو إلى تعلم الحكمة والتعرف عليها وإلى تمهيد السبيل لفهمها، فهي تعتبر الحكمة حياة؛ وبناءً على ذلك فإن أمير المؤمنين ولير يرى أن الإنسان غير الحكيم إنسانٌ ميتٌ، وأن الحكمة هي حياة القلب، وأن الحياة الدنيا كالحكمة، فالأولى حياة ظاهرية والثانية حياة باطنية، فيقول إلى في ذلك: وَ(اعْلَمُوا أَتَّهُ لَيْسَ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا وَ يَكَادُ صَاحِبُهُ يَشْبَعُ مِنْهُ وَ يَمَلُّهُ إِلَّا الْحَيَاةَ)(٢) أي ما من شيء إلا ويُملُّ نتيجة التكرار والمداومة إلا الحياة فإنها لا تُملُّ، قد يضجر الإنسان ويتعب من المشاكل والمواقف المحرجة التي تواجهه، ويحاول التغلب عليها، إلا أنه لا يملُّ، ولا يضجر من الحياة ذاتها و من کو نه حیاً.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح: ابن أبي الحديد، م. س، ج١١، ص١٥١. (٢) البحراني، كمال الدين ميثم بن علي بن ميثم: شرح على المائة كلمة، منشورات جماعة المدرسين، قم، تح: الحسيني، مير جلال الدين،

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، شرح: ابن أبي الحديد، م. س، ج١٣، ص١٢.

قال أبو الطيب المتنبي:

ولذيذ الحياة أنفس في النفس وأشهى من أن يمل ّ وأحلى وإذا الشيخ قال أف فما مل حياة وإنما الضعف ملا آلة العيش صحة وشباب فإذا وليا عن المرء ولي (١)

ويقول وليخ: (قارِتَهُ لا يَجِدُ فِي الْمَوْتِ رَاحَة) (٢)، إن الأحداث المفجعة في الحقيقة ليست هي الحياة؛ كي تكون مملّة، ولا هي الباعثة على الملل، وإنما الباعث هو المؤلم من الأحداث، ولهذا يرى وليخ أن الحياة بذاتها والعيش فيها لا يبعث الإنسان على التعب والملل، يقول وليخ:

و إِنَّمَا نَلِكَ بِمَنْزِلَةِ الحِكْمَةِ الرَّتِي هِيَ حَيَاةٌ لِلْقَلْبِ الْمَيِّتِ)(١).

فالحياة الظاهرية هي بمنزلة الحكمة التي تضخ الحياة في القلب حيث تبقي على قلب الحكيم حياً، إنه إلى يرى أن قلب الحكيم قلب حي، وما الحياة الظاهرية إلا كالحياة المعنوية.

من هذا يتضح أن الحكمة حياة القلب، وأن القلب الخالي منها قلب ميت، لذا يرى ولي أن أولئك الذين يعنون كثيراً بموت أجسامهم ولا يعنون بموت قلوبهم هم في الحقيقة موتى، ذلك لأن موت القلب أهم من موت الجسد؛ إذ القلب الميت محروم من السعادة الأبدية، أما الجسم فإنه إن مات وترك هذه الحياة الظاهرية خلفه، فإنَّ تركه هذا لا يعني فقد الشيء لأنه إنما انتقل من عالم إلى عالم آخر، ثم يشير ولي إلى نقطة هامة وهي: أن ما يسلب حياة القلب من الإنسان هو التعلق بالدنيا، هذا التعلق الذي يدفع الإنسان إلى أن يبيع نفسه ويجعلها عبداً،حيث يقول ولي: (وَ النّاسُ فِيهَا رَجُلان: رَجُلٌ بَاعَ فِيهَا تَقْسَهُ فَا عُنْقَهَا) فَا عَلَيْ الله الله الله من المؤمنين في على قسمين: قسم باعوا أنفسهم للدنيا فأصبحوا عبيداً لها، يتهالكون على ما فيها مما شاهدوه وسمعوه وخطر بالهم من لذاتها، فأذل وا أنفسهم لها.

أما القسم الثاني فهو الذي يعبر عنه أمير المؤمنين الله بقوله: (وَ رَجُلُ ابْتَاعَ نَفْسَهُ فَأَعْنَقَهَا)، وهو بهذا يعين الذين أشتروا أنفسهم من الدنيا، فقايضوها بما يحرّر نفوسهم (فأعتقها)، إنهم حرروا أنفسهم فلم يعد هناك شيء يتحكم بهم، لا الأضواء تتحكم بهم ولا البهارج، فلا سلطة عليهم لأي شيء خادع، والسبب هو أنهم عرفوا أن بهارج الدنيا ما

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح: ابن أبي الحديد، م. س، ج٨، ص٢٨٧.

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  م. ن، ج $\Lambda$ ، ص $\Lambda$  $\Lambda$ .  $(\Upsilon)$  م. ن، ج $\Lambda$ ، ص $\Lambda$ 

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١٨، ص٣٢٩.

هي إلا وهرة ولا يمكن لهذه الزهرة أن تكون فاكهة أو ثمرة تماماً، فالحر من حَرّر نفسه منها وأعتقها وخرج من أسرها.

إذن فالحكمة العملية هي نيل الحرية، والإنعتاق من الدنيا، والتحرر من الذلِّ ومن شهوة الغضب، وعبودية المال والأولاد والمقام والجاه ومن كل شيء غير الله، ذلك لأنَّ كل ما هو غير الله هو دنيا، ومنذ تعلّق قلبه به فانه سيكون عبداً لا حراً.

ويرى أمير المؤمنين المنه أن حرية الإنسان تكمن في نزاهته وتقواه وصونه للنفس عن الذنوب وعن الوقوع فيما يخالف الله تعالى، وأنه بهذا يمكنه الانفلات من كل قيد، ومن كل ما يحاول امتلاكه واحتواءه فلا المال يملكه، ولا المقام ولا الموقع ولا الجاه.

إن هذا التألق الفكري نابع من فكر حكيم عاقل ذي تقوى، يحمل روحاً حية يقظة، ومن تصبح روحه هكذا فسوف لا تقع في أسر الدنيا، بل تعمل على تأسيرها.

#### خُلق المساواة:

الذي يقتضيه العدل الاجتماعي ويفسر به معنى التسوية: أن يعطي كل ذي حق حقه وينزل منزلته، فالتساوي بين الأفراد والطبقات إنما هو في نيل كل ذي حق خصوص حقه من غير أن يزاحم حق حقاً، أو يُهمل،أو يبطل حق بغياً أو تحكماً ونحو ذلك (١).

وليس معنى العدالة تساوي الأفراد في المواهب والأعمال والمناصب، بل المراد بها إعطاء كل ذي حق حقه، وتقديم الضوابط والموازين التي شرعها الله على أساس الطبائع والقابليات على الأهواء والعلاقات الشخصية، وإلا فالمناصب والأعمال إنما تفرض على أساس القابليات وعدم رعاية الاستعدادات والقابليات والاختصاصات المكتسبة، فيها ظلم على الشخص وعلى الأمة. وفي ظل العدل الاجتماعي وإعطاء المناصب على أساس القابليات والتخصصات تنمو القابلية وتبرز الاستعدادات الكامنة قهراً.

وأجهد الإمام ولي نفسه على أن يحقق بين الناس العدل الاجتماعي والعدل السياسي، ويحملهم على الطريق الواضح الذي لا التواء فيه، ويسير فيهم بسياسة رسول الله يه الهادفة إلى تطبيق العدل، وبسط الحق بين القريب والبعيد، بحيث لا يسمع أنين لمظلوم أو محروم، ولا يَعد ظل للحاجة والبؤس حسبما يريده الله في الأرض، لقد عنى الإمام ويلي بإزالة جميع أسباب التخلف والانحطاط، وتحقيق حياة كريمة يجد فيها الإنسان جميع متطلبات حياته من الدعة والأمن والرخاء والاستقرار، فالمساواة بين الناس من العناصر الذاتية في سياسة الإمام ويلي، وقد تبناها في جميع أدوار حكومته، ورفع شعارها عاليا حتى عُرف برائد العدل والمساواة في الأرض. وقد ألزم عماله وولاته بتطبيق المساواة بين الناس على اختلاف قومياتهم وأديانهم، يقول ويلي في بعض رسائله إلى عماله: (وَ النَّفِيَةِ جَنَاحَكَ، وَ الْسُطُلَةُ مُ وَجْهَكَوَ أَلِنْ لَهُمْ جَانِبَكَ وَ آس بَيْنَهُمْ فِي اللَّحْظَةِ وَ النَّطِيقَةُ مِنْ المساواة المشرقة التي عَلَيْكَ، وَ الا بَيْنَاسَ الضَّعَفَاءُ مِنْ عَدْلِكَ.) (۱). ولم نشهد في أي دين أو مذهب اجتماعي مثل هذه المساواة المشرقة التي عَدْلِكَ.) (۱). ولم نشهد في أي دين أو مذهب اجتماعي مثل هذه المساواة المشرقة التي عَدْلِكَ.) (۱).

(١) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج٣، ص٦٧.

<sup>(</sup>١) الطبطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، الناشر: منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية ــ قم، ج ٢، ص٢٦١.

تنشد كرامة الإنسان وعزته، وتولف ما بين المشاعر والعواطف، وتجمع الناس على صعيد من المحبة والإخاء. (٢)

ويقول إلى في رسالة لبعض الولاة:

( وَ لا يَكُونَنَ المُحْسِنُ وَ المُسِيءُ عِنْدَكَ بِمَنْزِلَةٍ سَوَاءٍ، فَإِنَّ فِي نَلِكَ تَرْهِيدالِاً هُل الإِحْسَان فِي الإِحْسَان، وَ تَدْرِيلِاً هُل الإِسَاءَةِ عَلَى الإِسَاءَةِ، وَ أَلْزِمْ كَالْ مِنْهُمْ مَا أَلْزَمَ نَقْسَهُ) (٣).

يعني أن المسيء بإساءته ألزم نفسه استحقاق اللوم والعقاب، والمحسن بإحسانه ألزمها استحقاق الكرامة والثواب.

إذن العدل الاجتماعي هو أن يعامل كل من أفراد المجتمع بما يستحقه، ويوضع في موضعه الذي ينبغي أن يوضع فيه. وقد رسم الإمام علي إلى منهاج العدل الاجتماعي بإيجاز وبلاغة فقال لابنه الحسن إلى:

(يَا بُنَيَّ اجْعَلْ تَقْسَكَ مِيزَاناً فِيمَا بَيْنَكَ وَ بَيْنَ غَيْرِكَ، فَأَحْبِرِبْ لِغَيْرِكَ مَا تُحِبُّ لِتَقْسِكَ، وَ الْكَرَهُ لَهُ مَا تَكْرَهُ لَهَا، وَ لَا تَظْلِمْ كَمَا لَا تُحِبُّ أَنْ تُظْلَامَ، وَ أَحْسِنْ كَمُتلِبُّ أَنْ يُحْسَنَ إِلَيْكَ، وَ السَّتَقْبِحُ مِنْ تَقْسِكَ مَا تَسْتَقْبِحُهُ مِنْ غَيْرِكَ، وَ ارْضَ مِنَ التّاس بِمَا تَرْضَاهُ لَهُمْ مِنْ تَقْسِكَ مَا تَسْتَقْبِحُهُ مِنْ عَيْرِكَ، وَ ارْضَ مِنَ التّاس بِمَا تَرْضَاهُ لَهُمْ مِنْ تَقْسِكَ مَنْ التّاس بِمَا تَرْضَاهُ لَهُمْ مِنْ تَقْسِكَ مَا تَسْتَقْبِحُهُ مِنْ عَيْرِكَ، وَ ارْضَ مِنَ النّاس كالميزان، ثم أوضح تقسِكَ مَا أَي أوصى ابنه أن يكون عادلاً فيما بينه وبين الناس كالميزان، ثم أوضح له صور العدل وطرائقه إيجابا وسلباً (٢)

#### الإنصاف:

الإنصاف، من أمارات الأخلاق الحسنة وآداب المعاشرة وما أكثر الناس الذين يراعون الإنصاف في مرحلة الإدعاء والشعار! أما حينما تحلُّ مرحلة العمل والتطبيق نجدهم قليلين وللأسف، وخير ما جسد هذا المعنى سيد البلغاء الإمام علي السلام على التواصئف أو فالحق أو سنة التواصئف أو سنة التواصئف الأشياء في التواصئف أو أضية أو في التواصئف ألاً شياء في التواصئف أو سنة التواصئف أله التواصئف أله التواصئف الأسلام المعنى التواصئف أله التواصئف أله التواصئف أله التواصئف المعنى التواصئف المعنى التواصئف أله المعنى التواصئف المعنى التواصئف أله المعنى التواصئف المعنى المعنى

والمراد بهذا الحديث أن أغلب الناس يصف الحق، ويعرّفه، ويتحدث عنه جيداً، إلا أنه يضيق به في العمل وغير مستعد لإعطاء الحق لأهل الحق، أو المراد أن دائرة الحق في مقام الادعاء والوصف أوسع الأشياء وأسهلها، وأما في مقام العمل والأداء فأضيقها وأصعبها، فالمدّعون كثير والعاملون قليل.

### ما هو الأنصاف؟

رغم أن مفهوم الأنصاف واضح للجميع، لكن لا بد من الإشارة إلى أن مفردة " إنصاف " مشتقة من " نَصْف " و " نصنف "، أي تقسيم الشيء نصفين، أو البلوغ إلى

<sup>(</sup>٢) القرشي، باقر شريف: حياة الإمام الحسين هي ، مط: الآداب ــ النجف الأشرف، ١٣٩٤هـ ــ ١٩٧٤ م، ج ١، ص ٤١١. (٣) نهج البلاغة، شرح: ابن أبي الحديد، م. س، ج٣، ك٥٠.

<sup>(</sup>١) البرقي، احمد بن محمد: المُحاسن، تح: الحسيني، السيد جلال الدين، ط١، مط: رنكين ــ طهران، ١٣٧٠هـ، ج٢، ص٩٥٥.

ر") نهج البلاغة، تعليق وفهرسة: صبحي الصالح، تج: الخليلي، جعفر صادق، ط٢، دار الهجرة للطباعة والنشر، ١٤٢٢هـ، خطبه ٢١٦، ص ٨١٨٤

نصفه، وتعني في العلاقات الاجتماعية تناصف النفع والضرر، وفي التحكيم مراعاة حقوق الجانبين.

فالإنصاف عموماً ناشئ من روح احترام حقوق الآخرين، والمنصف هو الذي يقول بحقوق متساوية للآخرين ويقسم مزايا الحياة بينه وبين الناس.

فالإنصاف صفة الأنبياء والصالحين ومن تبعهم بإيمان وإحسان، إلا أن البعض يوصي الآخرين، ولا يكون منصفاً في تعامله معهم؛ ولذلك أكدت بعض الأحاديث على ضرورة الإنصاف من النفس ودعت إلى أن: (أ تُصِف التّاسَ مِنْ تَقْسِكَ)، أي حينما تجلس؛ لتقضي بينك وبين الناس، أعطِ لهم الحقوق التي لهم عليك لا أن تتجاهلها أو تَعْمِطها (١).

# الإنصاف في القضاء:

مراعاة الإنصاف في حياة الإنسان، لها العديد من المراحل، وينبغي للمرء مراعاته بما يتناسب مع ما لديه من مسؤولية وموقع اجتماعي، فعدم الإنصاف يدمر دنياه وآخرته. ومن أهم الأصعدة التي لابد وأن يتجلى فيها الإنصاف، هو الصعيد القضائي. فلذلك الذي يعتلي دكة القضاء وكرسي الحكم، يجب أن لا يأخذ بنظر الاعتبار أي شيء سوى الحق والحقيقة. ومع أن الحديث عن القضاء وأهميته في الإسلام وضرورة التزام القاضي بالإنصاف، يصرف الذهن إلى المراحل العليا من القضاء، ولكن القضاء لا يقتصر على القاضي الرسمي أو القاضي المعين من قبل الإمام؛ لأن القضاء أو التحكيم يشمل حتى الحالات التي ربما نتصور أنها بسيطة، ولا أهمية لها، ومنها الحالة التالية التي أوردها الطبرسي في تقسيره:

(أن صبيين ارتفعا إلى الحسن بن علي هلي في خطٍ كتباه وحكماه في ذلك؛ ليحكم أيّ الخطين أجود. فبصر به علي هي فقال: يا بني أنظر كيف تحكم فإن هذا حكم، والله سائلك عنه يوم القيامة) (٢).

ومن أظهر مظاهر العدل والمساواة في القضاء أن أمير المؤمنين ولي في عصر خلافته وحكومته حضر مجلس القضاء عند شريح القاضي وجلس في جنب يهودي مخاصم حول درع ادعى اليهودي أنه له فقال له الأمام: (الدرع درعي لم أبع ولم أهب)، فقال اليهودي: (درعي، وفي يدي)، فقال ولين بيني وبينك القاضي، فسأل شريح الإمام البينة، فقال ولين نعم، الحسن ابني وقنبر يشهدان أن الدرع درعي، قال شريح: يا أمير المؤمنين شهادة الابن للأب لا تجوز فقال علي ولين سبحان الله أرَجُل من أهل الجنة لا تجوز شهادته؟ سمعت رسول الله يهول: الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة فقال اليهودي: أمير المؤمنين قدمني إلى قاضيه، وقاضيه يقضى عليه أشهد أنَّ هذا الدين على اليهودي: أمير المؤمنين قدمني إلى قاضيه، وقاضيه يقضى عليه أشهد أنَّ هذا الدين على

(٢) الطبرسي، الفضّل بن الحسّن: تفسير مجمّع البيان، طبّعة بيروت، جـ٣، ص٢٦، تفسير الآية: ٥٨ من سورة النساء.

<sup>(</sup>۱) مهدوي كذّي، محمد رضا: البداية في الأخلاق العملية، ط۱، دار الهادي للطباعة والنشر والنوزيع، ١٤٢٣هـ ــ ٢٠٠٢م، ص٤٠٠٠ والغمط: الاستهانة والاستحقار، وغمط الناس غمطا: احتقرهم واستصغرهم: لسان العرب، مادة غمط، ص٣٦٤.

الحق، وأشهدُ أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله عبده ورسوله، وأن الدرع درعك يا أبير المؤمنين سقطت منك ليلاً، وتوجه مع على يقاتل معه بالنهروان قَقُتِل<sup>(١)</sup>. خُلق الايثار

معنى الإيثار: الأَثرة بفتح الهمزة والثاء \_ الاسم من آثر يؤثر إيثارا إذا أعطى، والاستئثار الانفراد بالشيء (٢). وآثره عليه: فضَّله، وآثرت فلاناً على نفسى من الإيثار. قال الأصمعي: آثرتك إيثاراً أي فضّلتك وأستأثر بالشيء على غيره: خص به نفسه وأستبد به<sup>(٣)</sup>. وذكر في جامع السعادات أن أرفع درجات الجود والسخاء هو الإيثار، وهو أن يجود بالمال مع الحاجة إليه، ولا يتحلى بهذه الصفة المثالية النادرة إلا الذين جلوا بالأريحية، وبلغوا قمة السخاء، فجادوا بالعطاء، وهم بأمس الحاجة إليه، وآثروا بالنوال، وهم في ضنك من الحياة. وقد أشاد القرآن بفضلهم قائلا: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَ "نَفُسِهُمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَتُهُ (٤). وقد كان رسول الله عِبْلِين من أشد الخلق حرصا على تلك الفضيلة السامية، حتى ورد في الخبر أنه على ما شبع ثلاثة أيام متوالية حتى فارق الدنيا، ولو شاء لشبع، ولكنه كان يؤثر على نفسه (٥) وقال رسول الله يهاي (أيما امرو اشتهى شهوة فرد شهوته وآثر على نفسه، غفر له). وسئل الصادق ولير أي الصدقة أفضل؟ قال وليري: (جهد المقل. أما سمعت قول الله عز وجلوَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهُمْ وَلَوْ گانَ برِ هِمْ خَصَاصَنُة؟)<sup>(٦)</sup>.

فالإيثار إذن خصلة كريمة ترفع الإنسان إلى أعلى مراتب الإيمان، فحينما يرتفع الإنسان فوق (الأنا)، ويضع مصلحة الآخرين فوق مصلحته الخاصة، فلا شك أنه قد قطع شوطا إيمانيا يستحق بموجبه الدرجات الرفيعة. وقد مدح تعالى أولئك الذين يخرجون من دائرة (الأنا) الضيقة على الرغم من ضيق ذات اليد إلى دائرة أسمى هي دائرة الإنسانية (١).

# الفرق بين الإيثار والاختيار:

أن الإيثار على ما قيل هو الاختيار المقدم والشاهد قوله تعالى ﴿قَالُوا تَاللَّهِ لَقَدْ آثْرَكَ اللهُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُمَّا لَخَاطِئِينَ ﴾ (٢) أي قدم اختيارك علينا؛ وذلك أنهم كلهم كانوا مختارين عند الله تعالى؛ لأنهم كانوا أنبياء واتسع في الاختيار فقيل: لأفعال الجوارح اختيارية؛ تفرقة بين حركة البطش وحركة المجس وحركة المرتعش، وتقول اخترت المروي على الكتان أي اخترت لبس هذا على لبس هذا، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدِ اخْتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْمِ عَلَى عِلْم العَالاَمِينَ ﴾ (٢) أي اخترنا إرسالهم، وتقول في الفاعل مختار لكذا وفي المفعول مختار

<sup>(</sup>١) منتظرى: دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدول الإسلامية، ط٢، مط: مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٩هـ، ج٢، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) الطريحي، فخر الدين: مجمع البحرين، تح: الحسيني، السيد أحمد، الناشر: مكتب النشر الثقافة الإسلامية، ٨٠٤١هـ، ج١، ص٢١. (٣) ابن منظور: لسان العرب، حرف الراء، فصل الألف، الناشر: نشر أدب الحوزة ــقم ــ إيران، ١٤٠٥هـ، ج٤، ص٣.

<sup>(</sup>٥) تنبيه الخواطر، للأمير ورام: باب الإيثار، ج١، ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٦) الصدوق، محمد بن علي: ثواب الأعمال، تقديم: الخرسان، محمد مهدي، الناشر: منشورات الشريف الرضي ــ قم، ط٢، مط: أمير ــ قم، ۱۳۶۸ هـ، ص۱٤۲.

<sup>(</sup>١) مركز الرسالة: الإيمان والكفر وأثارهما على الفرد والمجتمع، الناشر: مركز الرسالة ــ قم ــ إيران، ط١، مط: ستارة ــ قم، ١٤١٩هـ، صُ ٣١ ـ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية ٩١.

<sup>(</sup>٣) سورة الدخان: الأية٣٢.

من كذا، وإن قوله تعالى ﴿ أَثْرَكَ اللهُ عَلَيْنَا ﴾ معناه أنه فضلك الله علينا، وأنت من أهل الأثرة عندي أي ممن أفضَّله على غيره بتأثير الخير والنفع عنده، واخترتك أخذتك للخير الذي فيك في نفسك؛ ولهذا يقال: آثرتك بهذا الثوب، وهذا الدينار، ولا يقال اخترتك به، وإنما يقال اخترتك لهذا الأمر، فالفرق بين الإيثار والاختيار بيّن من هذا الوجه<sup>(٤)</sup>.

#### إيثار الإمام على هلين:

وإيثار على ويبي غيره في جميع أوقات عمره مشهور، وفي الكتب مسطور، وبلغ ولي الم القمة في الإيثار، والإيثار بالنفس فوق الإيثار بالمال وإن عاد الي النفس، كقول الشاعر: والجود بالنفس أقصى غاية الجود يجود بالنفس إن ظن الجواد بها

ومن عبارات الصوفية الرشيقة في حد المحبة: أنها الإيثار، ألا ترى أن امرأة العزيز لما تناهت في حبها ليوسف وليرا، أثرته على نفسها فقالت: أنا راودته عن نفسه. وأفضل الجود بالنفس الجود على حماية رسول الله يباراته، فقد آثر على ولي حياة رسول الله يباراته على حياته ليلة المبيت، وقد ثمّنت السماء الموقف التضحوي الفرّيد الذي قام به، وباهى الله به الملائكة (.. فأوحى الله إلى جبرائيل وميكائيل إني آخيت بينكما وجعلت عُمْرَ الواحد منكما أطول من عُمر الآخر فأيكما يؤثر صاحبه بالحياة فاختار كلاهما الحياة. فأوحى الله عز وجل إليهما أفلا كنتما مثل على بن أبي طالب آخيت بينه وبين محمد فبات في فراشه يفديه بنفسه فيؤثره بالحياة فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَقْسَهُ ابْتِغَاء مَرْضَاتِ اللهِ وَاللهُ رَوُوفِ فُ بِالْعِبَادِ ﴾ (١).

فالإيثار يرفع الإنسان إلى أعلى الدرجات الإيمانية كما رفع الإمام علي إلى بحيث إن رب العزة يفاخر به ملائكته المقربين

قال الصادق وليريز: كان على أشبه الناس برسول الله، كان يأكل الخبز والزيت، ويطعم

الناس الخبز و اللَّحَم (٢). وفي علي وأهل بيته الطاهرين، نزلت الآية الكريمة: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْئِكًا وَيَتِيماً وَأَسِيراً \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لاَ نُزيدُ مِنْكُمْ جُزَاءً وَلاَ شُكُورًا ﴾ (٢) فقد أجمع أولياء أهل البيت على نزولها في علي وفاطمة والحسن والحسين... وقد أخرجه جماعة من أعلام غيرهم، قال صاحب الكشاف: عن ابن عباس أن الحسن والحسين مرضا، فعادهما رسول الله في ناس معه، فقالوا: يا أبا الحسن لو نذرت على ولديك، فنذر على وفاطمة وفضة جارية لهما، إن برئا مما بهما أن يصوموا ثلاثة أيام فَشفيا، وما معهم شيء، فاستقرض علي من شمعون الخيبري اليهودي ثلاثة أصوع من شعير، فطحنت فاطمة صاعا، واختبزت خمسة أقراص على عددهم، فوضعوها بين أيديهم ليفطروا، فوقف عليهم سائل فقال: السلام عليكم أهل بيت محمد، مسكين من مساكين المسلمين، أطعموني أطعمكم الله من موائد الجنة، فآثروه، وباتوا ولم يذوقوا إلا الماء، وأصبحوا صياما، فلما أمسوا ووضعوا الطعام بين أيديهم، وقف عليهم يتيم فآثروه، ووقف عليهم أسير في الثالثة ففعلوا مثل ذلك. فلما أصبحوا أخذ علي بيد الحسن والحسين وأقبلوا إلى رسول الله، فلما أبصرهم وهم يرتعشون كالفراخ من شدة الجوع، قال: ما أشد ما يسوؤني ما أرى بكم، وقام فانطلق معهم

(٣) سورة الدهر: الأيتان ٨ \_ ٩.

<sup>(</sup>٤) العسكري، أبو هلال: الفروق اللغوية، ط١، تح: مؤسسة النشر الإسلامي، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم، ۱٤١٢هـ، ص٨٨.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) المازندراني، محمد صالح: شرح أصول الكافي، تح: الشعراني، الميرزا أبو الحسن، ط١، مط: دار إحياء النراث العربي للطباعة والنشر وُالنُّوزيع، ٤٢١، هـ ـ ٢٠٠٠م، ج١٢، ص١٨٠.

فرأى فاطمة في محرابها، قد التصق بطنها بظهرها، وغارت عيناها، فساءه ذلك، فنزل جبرائيل وقال: خذها يا محمد! هناك الله في أهل بيتك، فاقرأه:

﴿ يُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً \* ۚ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لاَ نُويدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلاَ شُكُورِا ﴾ (٤).

إن هذه الفضيلة الرفيعة من الإيثار كانت خالصة لوجهه تعالى؛ فلم يكن الإطعام لأمر دنيوي حتى ولا لأمر أخروي، وإنما كان خالصاً لوجهه الكريم بصريح النص وهذا مصداق قول مولى المتقين وأول الموحدين الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب إلى (إلهي ما عَبَدُتُكَ خَوْفاً مِنْ ناركَ وَلا طَمَعاً في جَتَتِكَ وَإنما وَجَدُلُكَ أهلاً للعِبادة فَعَبَدُتك) (١). ومما يزيد البرهان قوة تصدر الآية الشريفة بـ (إنما) التي هي من أدّل أدوات الحصر كما في علم المعاني بالإضافة إلى أن المولى عز وجل أبي إلا أن يظهر نيّتهم التي أخفوها له وحده بقوله عز من قائل: ﴿ لاَ نُويدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلاَ شُكُورا ﴾ (١).

### خُلق الزهد:

إنّ كلمة (الزهد) إذا ذكرت بدون متعلّق فهي تقابل (الرغبة)، فإنّ الزهد يعني: الإعراض، والرغبة تعني: الاتجاه والإقبال والميل والانجذاب.

والإعراض نوعان:

طبيعي: وهو عدم إقبال الطبع على شيء معيّن، كطبع المريض إذ لا يشتهي الطعام والشراب، وواضح أنّ الإعراض هذا ليس من الزهد المراد.

وروحي عقلي قلبي: وهو ضد الطبيعي، إذ الطبع هنا يرغب في الأشياء كيفما يشاء، ولكن الإنسان ـ بدوافع من فكره وأمله في الكمال والسعادة الدائمة ـ لا يجعلها مورد هدفه وقصده.

إذ أنّ قصده و هدفه وأمله المطلوب \_ وهو الكمال \_ أمور أسمى من هذه المشتهيات النفسية الدنيوية.

سواء كانت تلك الأمور التي يهدف إليها من المشتهيات الأخروية، أو لم تكن منها، بل كانت من نوع الفضائل الأخلاقية: كالعرّة والشرف، والكرامة، والحرّية، والواقعية، أو من نوع المعارف الإلهية والمعنوية: كذكر الله، وحب الله، والتقرّب إليه، وطلب مرضاته سبحانه، وهذا هو الزهد المقصود.

(٢) سورة الدهر: الآية ٩.

<sup>(</sup>٤) الزمخشري، جار الله محمود: تفسير الكثدّاف، مط: مصطفى ألبابي الحلبي، مصر، ١٣٨٥هـ ــ ١٩٦٦م، تفسير سورة هل أتى، ج٤، ص١٩٧٠.

<sup>(</sup>١) الأحسائي، محمد بن علي بن إبراهيم: عوالي اللئالي، تح: العراقي، الحاج آقا مجتبى ط١، مط: سيد الشهداء \_قم، ١٤٠٣هـ \_ ١٩٨٣م، ج١، ص٠٢.

فالزاهد إذن: هو الذي اجتاز في نظره الدنيا المادّية إلى الكمال المطلوب وأسمى المنى، وتوجّه في نظره إلى أمور هي من نوع ما ذكرناه، فعدم الرغبة فيه ليس من الناحية الطبيعية، بل من الناحية الفكرية والمنى والآمال.

فمقاطعة الدنيا إما أن تكون بانزوائها عن العبد، ويسمى ذلك فقراً، وإما بانزواء العبد عنها، ويسمى ذلك زهداً، ولكل منهما درجّة في نيل السعادات.

#### تعريف الزهد:

الزهد: أحد منازل الدين وأعلى مقامات السالكين، وهو مقامٌ شريف، وهو:

عبارة عن انصراف الرغبة عن الشيء إلى ما هو خيرٌ منه، وكل من عدل عن شيءٍ إلى غيره بمعاوضة وبيع وغيره، فإنما عدل عنه لرغبته عنه، وإنما عدل إلى غيره لرغبته فيه، فبالإضافة إلى المعدول عنه يسمى زهداً وبالإضافة إلى المعدول إليه يسمى رغبة وحباً.

فمن رغب عما ليس مطلوباً في نفسه لا يسمى زاهداً فتارك التراب والحجر لا يسمى زاهداً، وإنما يسمى تارك الدراهم والدنانير زاهداً؛ لأن التراب والحجر ليس في مظنة الرغبة، وشرط المرغوب إليه أن يكون خيراً عنده من المرغوب عنه حتى تغلب هذه الرغبة.

وكل من باع الدنيا بالآخرة فهو زاهد في الدنيا، وكل من باع الآخرة بالدنيا فهو أيضاً زاهد، ولكن في الآخرة. ولكن العادة جارية بتخصيص اسم الزهد بمن زهد في الدنيا، فالذي يرغب عن كل حظ ينال في الدنيا، ولم يزهد في مثل تلك الحظوظ في الآخرة، بل طمع في الحور والقصور والفواكه والأنهار، فهو أيضاً زاهد، ولكنه دون الأول، والذي يترك من حظوظ الدنيا البعض دون البعض كالذي يترك المال دون الجاه، أو يترك التوسع في الأكل ولا يترك التجمل في الزينة فلا يستحق اسم الزاهد مطلقاً ودرجته في الزهاد درجة من يتوب عن بعض المعاصي في التائبين، وهو زهد صحيح كما أن التوبة عن بعض المعاصي عن بعض المعاصي في التائبين، وهو زهد صحيح والزهد عبارة عن ترك المحظورات

فإذن الزهد عبارة عن رغبةٍ عن الدنيا عدولاً إلى الآخرة، أو عن غير الله عدولاً إلى الله، وهي الدرجة العليا.

وليس من الزهد ترك المال وبذله على سبيل السخاء والفتوة وعلى سبيل استمالة القلوب ولا على سبيل الطمع، فذلك كله من محاسن العادات. ولكن لا مدخل لها في العبادات، إنما الزهد أن تترك لعلم تاركها بحقارتها بالإضافة إلى نفاسة الآخرة.

والزاهدُ من أتته الدنيا راغمة عفواً صفواً، وهو قادر على التنعم بها من غير نقصان جاه وقبح اسم ولا فوات حظ، فتركها؛ خوفاً من أن يأنس بها، فيكون آسِاً بغير الله ومحباً لما سوى الله، أو تركها طمعاً في ثواب الآخرة فترك التمتع بأشربة الدنيا؛ طمعاً في أشربة الجنة، وترك التمتع بالسراري والنسوان؛ طمعاً في الحور العين، وترك

التفرج في البساتين طمعاً في بساتين الجنة وأشجارها، وترك التزين والتجمل بزينة الدنيا؛ طمعاً في فواكه الجنة وخوفاً من أن يقال له:

﴿ أَ ّ ذَهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ في حَيَاتِكُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا ﴾ (١) فآثر في جميع ذلك ما وعد به في الجنة على ما تيسر له في الدنيا عفواً صفواً؛ لعلمه أن ما في الآخرة خيرٌ وأبقى (٢).

والكلام الجامع في حقيقة الزهد ما روي في نهج البلاغة عن الإمام على طبي قال: الزهد كلمة بين كلمتين من القرآن قال الله سبحانه: ﴿كِيْ لاَ تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتُكُمْ وَلاَ تُقرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ (٦) فمن لم يأس على الماضي، ولم يفرح بالآتي، فقد أخذ الزهد بطرفيه (٤).

# درجات الزهد وأقسامه:

# ١. الدرجة السفلى:

منها أن يزهد في الدنيا، وَهُوَ لها مشته، وقلبه إليها مائل، ونفسه إليها ملتفتة، ولكن يجاهدها، ويكفها، وهذا يسمى المتزهد، وهو مبدأ الزهد في حق من يصل إلى درجة الزهد بالكسب والاجتهاد، والمتزهد يذيب أولا نفسه ثم كيسَه والزاهد ذيب أولا كيسَه ثم يذيب نفسه في الطاعات، لا في الصبر على ما فارقه، والمتزهد على خطر، فإنه ربما تغلبه نفسه، وتجذبه شهوته، فيعود إلى الدنيا وإلى الاستراحة بها في قليل أو كثير.

### ٢. الدرجة الثانية:

أن يترك الدنيا طوعاً؛ لاستحقاره إياها بالإضافة إلى ما طمع فيه كالذي يترك درهماً لأجل درهمين، فإنه لا يشق عليه ذلك، وإن كان يحتاج إلى انتظار قليل، ولكن هذا الزاهد يرى لا محال زهده، ويلتفت إليه كما يرى البائع المبيع، ويلتفت إليه فيكاد يكون معجباً بنفسه وبزهده، ويظن بنفسه أنه ترك شيئاً له قدر لما هو أعظم قدراً منه، وهذا أيضاً نقصان.

#### ٣. الدرجة الثالثة:

وهي العليا أن يزهد طوعاً، ويزهد في زهده، فلا يرى زهده؛ إذ لا يرى أنه ترك شيئاً؛ إذ عرف أن الدنيا لا شيء، فيكون كمن ترك خنفساء، وأخذ جوهرة، فلا يرى ذلك

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف: الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الكاشاني، محمد بن المرتضى المدعو بالمولى محسن: المحجّة البيضاء في تهذيب الأحياء، تعليق: الغفاري، على اكبر، ط٢، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت لبنان، ١٤٠٣هـ ــــــــ١٩٨٣م، ج٧، ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد: الآية ٢٣. (٤) الريشهري، محمد: ميزان الحكمة، تح: دار الحديث، الناشر: دار الحديث، ط١، مط: دار الحديث، ج٢، ص١١٦٧.

بمعاوضة ولا يرى نفسه تاركاً شيئاً، والدنيا بالإضافة إلى الله ونعيم الآخرة أخسّ من خنفساء إلى جوهرة، فهذا هو الكمال في الزهد وسببه كمال المعرفة، ومثل هذا الزاهد آمن من خطر الالتفات إلى الدنيا، كما أن تارك الخنفساء بالجوهرة آمن من طلب الإقالة في البيع<sup>(١)</sup>.

وعن الصادق ولير أنه سئل عن الزاهد في الدنيا فقال: الذي يترك حلالها مخافة حسابه ويترك حرامها مخافة عقابه<sup>(٢)</sup>.

#### شروط الزهد:

هناك شروط ثلاثة لتحقق الزهد الحقيقي وهي:

الشرط الأول: أن تكون لدى المرء غريزة الميل والرغبة بشكل طبيعي، فالمريض الذي لا يشعر بالرغبة نحو الطعام والفاكهة والمشروبات السائغة بفعل المرض، لا تعد عدم ر غبته هذه ز هداً.

الشرط الثاني: توافر إمكانية حصول المرء على الوسائل المادية، فإذا كان تركه للدنيا وإعراضه عنها منبعثاً عن العجز، فلا يُعدّ هذا الترك من مصاديق الزهد.

الشرط الثالث: إعراض المرء عن الدنيا وعزوفه عن بهارجها الخادعة رغم وجود جميع لجاذبيات والإمكانات المادية والشهوانية، تطلُّعاً إلى الأهداف الأسمى.

في هذه الشروط يصدق الزهد، ويكتسب معناه الحقيقي، ويتضح من خلال هذا أن الزهد يقوم على أساس التحرر من الإلتصاقات المادية، لا فقدانها. ومن هنا لو نجح المرء في تحرير نفسه من التعلق بالدنيا والإنشداد إليها، كان زاهداً وإن حُظي ببعض الإمكانات المادية إلى حدٍ ما<sup>(١)</sup>.

### الآثار النفسية والسلوكية للزهد:

للزهد آثار ونتائج كبيرة في حياة الإنسان، في نفسه وسلوكه منها:

١. قصر الأمل: فإن الزهد ينتج " قصر الأمل" في الحياة الدنيا كما كان حب الدنيا في الاتجاه المقابل ينتج " طول الأمل "، والإنسان إذا خوّت علاقته بالدنيا، وتحرر منها لا يطول أمله فيها بطبيعة الحال، فيعيش في الدنيا ويتمتع بمتاعها ولذاتها، ولكن لا يفارقه ذكر الموت وانقطاع لذات الدنيا فجأة.

<sup>(</sup>١) الكاشاني، المولى محسن: المحجة البيضاء في تهذيب الأحياء، م. س، ج٧، ص٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، محمد بن علي: عيون أخبار الرضاً، تح: الأعلمي، الشيخ حسين، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت ــ لبنان، مط: مُونْسَنَةَ الأَعْلَمَي، بيروتَ لَـ لَبِنَانَ، ٤٠٤ آهـ لَــــ١٩٨٤م، ج٢، ص٢٧٩. (١)مهدوي كذي، محمد رضا: البداية في الأخلاق العملية، م. س، ص٤٣٨.

وعن على إليه: أَيُّهَا التَّاسُ الزَّهَادَةُ قِصَرُ الأَمَل وَ الشُّكرُ عِنْدَ النَّعِم، وَالوَرَعُ (١) عِنْدَ الْمَحَارِم، فَإِنْ عَزَبَ نَلِكَ عَنْكُمْ (٢) فَلَا يَعْلِبِ الْحَرَامُ صَبْرَكُمْ، وَلَا تُسَوَّا عِنْدَ النَّعِم شكرَكُمْ، قَقْدْ أَ عْنَرَ (آللهُ إِلَيْكُمْ بِـ حُجَجِ مُسْفِرَةٍ (<sup>؛)</sup> ظَاهِرَةٍ، وَكُتْبِ بَارِزَةِ الغُنْر (<sup>°)</sup> وَاضِحَةٍ <sup>(٦)</sup>.

- ٢. التحرر والإنعتاق من الانفعالات الدنيوية: التحرر من الفرح بما يناله الإنسان من الدنيا والحزن على ما يفوته من الدنيا، كما ذكرنا في تعريف الإمام ولي للزهد.
- ٣. نفى الركون إلى الدنيا: ومن آثار " الزهد " في نفس الإنسان هو نفى الركون إلى الحياة الدنيا من النفس، فإن نفس الإنسان \_ إذا أحبَّتِ الدنيا وتعلُّقتْ بها \_ تميل إلى الركون إلى الدنيا واعتبارها مقراً ومقاماً له، فإذا زهد الإنسان في الدنيا، وأخرج حبّ الدنيا من قلبه، وانتزع نفسه منها ولم يركن إليها، كانت الدنيا له ممرّاً وقنطرة إلى الآخرة.

والناس يرون الدنيا على نحوين اثنين: فمنهم من يرى الدنيا دار مقام، فيركن إليها، ومنهم من يرى الدنيا ممرًّا وجسرا للعبور منها إلى الآخرة فلا يركن إليها، وكلُّ يعيش في الدنيا ويعمِّر ها، ويتمتّع بما آتاه الله تعالى فيها. ولكن الأول منهما تركن إليها نفسه، ويتخذها مقراً ومقاماً، فينتزعه الموت منها انتزاعاً، والثاني منهما يتخذها جسراً وممرّاً، ولا تركن إليها نفسه، ولا تشق عليه مفارقتها عندما ينتزعه الموت عنها انتزاعاً قهر با<sup>(٧)</sup>

وقد ورد في النصوص الإسلامية تمثيلات رائعة، تصوّر حالة الإنسان في الدنيا وفترة مكث الإنسان فيها، فعن رسول الله علياله:

" ما لي وللدنيا، إنما مَثلي كمَثل راكبٍ مرَّ للقيلولة في ظلِّ شَجرةٍ في يوم صائفٍ ثم راح وترکها " $^{(\wedge)}$ .

## نعم للزهد لا للرهبنة:

من جملة المفاهيم التي أسيءَ فهمها من قبل بعض المسلمين، ولم يستوعبوا مدلولها على حقيقته، هو مفهوم الزهد في الدنيا، فقد تخيلوا أن الزهد عبارة عن لبس الثياب البالية والاعتزال عن الناس والتعبد لله بالصلاة والصيام، دون التدخل في شؤون الحياة وما تعجّ به من مشاكل وأحداث، إنهم تخيلوا أن الزهد هوأن يَكف المرء نفسه عن الزواج، ولا يدنو من متع الحياة وملذاتها، بل عليه أن يسد باب داره، أو يعتزل في صومعة، ويتوجه إلى الله، وقد وقعت في زمان الإمام على إلى قضية أوجبت عليه أن يتدخل بنفسه؛ لتوضيح هذا المفهوم وبيان وجه الحق فيه:

<sup>(</sup>١) الورع: الكف عن الشبهات خوف الوقوع في المحرمات.

<sup>(</sup>٢) عزب عنكم: من باب ضرب، ودخل عُزُّوباً، بضمتين كدخول، أي بَعُدَ عنكم.

<sup>(</sup>٣) أعذر: بمعنى أنصف.

<sup>(</sup>٤) مسفرة: كاشفة عن نتائجها الصحيحة.

<sup>(</sup>٥) بارزة العذر: ظاهرته.

<sup>(ُ</sup>٦) نهجُ البلاغةُ، الناشر: دار الذخائر، قم \_ إيران، ط١، مط: النهضة \_ قم، ١٤١٢هـ، ج١، ص١٣٦. (٧) الأصفي، محمد مهدي: الهوى في حديث أهل البيت ﴿ هذا، دار الثقلين للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٩٤م، ص١٦٩.

<sup>(</sup>٨) النيسابوري، محمد بنّ الفتال: روضّة الواعظين، تح: الخرسان، السيد محمد مهدي، الناشر: منشورات الشريف الرضي ــ قم، ص٠٤٤.

فقد شكا إليه العلاء بن زياد ألحارثي الهمداني أخاه عاصماً بن زياد، فقال له: وماله؟ قال: لَبَسَ العباءة، وتخلى من الدنيا! قال: عليَّ به فلما جاء قال له:

(يا عُدَىَّ(١) تَقْيِهِ لَقَدِ اسْتَهَامَدِكَ الْخَبِيثُمَا رَحِمْتَ أَهْلَكَ وَلَدَكَ أَ تَرَى اللهَ أَحَلَّ لَكَ الطَّيِّبَاتِ وهو يَكرَهُ أَن تَأْخُذها إَنْتَ أَهُونُ عَلَى اللَّهِ مِنْ نَلِكَ) إ. قال: يا أمير المؤمنين، هذا أنتَ في خشونةِ ملبَسِك وجُشُوبَةِ مَأَكَلَكَ؟! فقال ﴿ إِيرِ : ﴿ وَيْحَكَ إِنِّي لَسْتُ كَأَ نُتَ، إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى فَرَضَعَلَى أَ ئِمَّةِالْعَدْل أَنْ يُقَدِّرُوا أَ نْفُسَهُمْ <sup>(٢)</sup> برِضَعَفَةِ التَّاسِ كُيْلا يَتَبَيَّغَ <sup>(٣)</sup> برِالْقَقِيرِ قَقْرُهُ)<sup>(٤)</sup>.

فهذا مفهومٌ خاطئ قد ارتكبه بعض أصحاب الإمام، فبادر هلي يبيّن له الحقيقة ويجلى له الأمر بأن الزهد ليس في اعتزال الحياة، وترك الأهل والولد يتكتَّفون على الأبواب يستجدون لقمة العيش بالصدقة والعطية، بل الإنسان الشريف في نظر الإسلام، هو الإنسان الذي يكافح؛ من أجل نفسه وعائلته؛ ومن أجل الناس والمجتمع. إن هذا الإنسان تخيل أن الزهد عبارة عن الرهبنة التي ابتدعها المنحرفون من قساوسة المسيحية التي تعبر عن رفض هذه الدنيا والتخلص منها بالابتعاد عن الحياة والأحياء إلى الصوامع ورؤوس الجبال طلباً للوحدة التي تصلهم بالواحد الأحد. إن فلسفة الرهبنة ومنطلقاتها الفكرية تقوم على أساس يخالف فكرة الزهد وفلسفته؛ لأن الراهب ينظر إلى الدنيا نظرة سلبية ومشوهة حيث لا علاج لها في نظره إلا بالهروب منها والتنكر لها ولسكانها، فلا لقاء مع الدنيا لمن أراد الحياة الآخرة، فلذا يعيش الراهب في صومعته بعيداً عن الناس وعن المجتمع. وأين هذا من الزاهد فإنه ينظر إلى الآخرة على أنها هي الهدف والغاية، ولكن هذا الهدف والغاية لا يمكن الحسول عليه إلا بمقدار ما يقدمه في الدنيا من جهاد وخير وعملِ صالح<sup>(١)</sup>.

### الزهد والمواساة:

ومن فلسفة الزهد مواساة المحرومين ومشاركتهم في حياتهم. فإن هؤلاء حينما يقيسون أنفسهم بأمثالهم من بني الإنسان، وهم أغنياء يحسون في قرارة نفوسهم بالفقر والحرمان من ناحية، وتأخرهم عن أمثالهم من الناس من ناحية أخرى. ولا يستطيع الإنسان بطبعه أن يرى غيره ممن لا فضل عليه يأكل ويتمتع ويفرح ويمرح، ثم يقف هو جائعاً حزيناً كئيباً وقفة المتفرج

وهنا يحس المتدّين بمسؤولية ملقاة على عاتقه تثقل كاهله، أمام هذا الواقع السيئ، فهو يشعر في قرارة نفسه الصافية بنداء الضمير والوجدان الإنساني الحي الذي عبّر عنه الإمام وللم فقال: أرمًا وَ الرَّذِي فَلْقَ الْحَبَّةَ وَ بَرَأَ التَّسَمَة، لَوْ لا حُضُورُ الْحَاضِر وَ قِيَامُ الْحُجَّةِ بِوُجُودِ النَّاصِرِ، وَ مَا أَخَذَ اللَّهُ عَلَى اللَّهَ مَاءِ أَلَّا يُقَارُّوا عَلَى كِظَّةِ ظَالِم وَ لا سَغَبِ مَظْانُوم

<sup>(</sup>١) عُدَيَّ: تصغير عدو. (٢) يُقدِّرُوا أنفَسَهُم: أي يقيسوا أنفسهم. (٣) يَنَبَيِّغ: يهيج به الألم فيهلكه. (٤) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج٢، ص١٨٢.

<sup>(</sup>١) الموسوي، عباس علي: الإمام علي منتهى الكمال البشري، ط٢، منشورات مؤسسة الأعلمي، بيروت، ١٩٨٣م، ص٢٠٥.

لأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِبِهَا وَ لَسَقَيْتُ آخِرَهَا بِكَأْسُ أُوَّلِهَا) (٢) فيشعر بمسؤوليته تجاه هذا الواقع السيئ وفاءً بما أخذ الله عليه، وما عاهد عليه الله؛ إذ آمن بالله وكتبه ورسله. وإذ لم يستطع ذلك بيد أو لسان فلا أقل من الإيثار ومقاسمة ما عنده لهؤلاء الفقراء المعوزين؛ سعياً في سعادتهم وترسم واقعهم المقيت، وإذ لم يستطع ذلك أيضاً لكثرة الضحايا في هذا الميدان فلا أقل من أن يضمد جراح هؤلاء الضحايا "ضحايا قسوة المجتمع الظالم" ببلسم المواساة ومشاركتهم في آلامهم وهمومهم، والتساوي معهم في فقرهم (١).

وان لمواساة الآخرين في أحزانهم أهمية عظمى، خصوصاً في حياة أئمة الأمة، أولئك الذين تنظر إليهم الأمة؛ لتقتدي بأفعالهم وأقوالهم. ولذلك نرى أن الإمام ولي قد زهد في حياته في الخلافة أكثر من أي وقت مضى، وكان يقول في ذلك:

إِلنَّ اللَّهَ تَعَالَـ هَوَضَ عَلَـى أَ ئِمَّةِ العَدْل أَنْ يُقَدِّرُوا أَ نَفُسَهُمْدِ ضَعَفَةِ النَّاس كَيْلا يَنَبَيَّغَ بِ الْقَقِيرِ قَقْرُهُ (٢).

ويقول إلى في كتابه إلى عامله في البصرة عثمان بن حنيف الأنصاري:

وَ لَوْ شِئْتُ لَاهْتَدَیْتُ الطَّریقَا لِلَی مُصَفَّی هَذَا الْعَسَل وَ لُبَابِ هَذَا الْقَمْحِ وَ نَسَائِج هَذَا الْقَرِّ وَ لَكِنْ هَیْهَاتَ أَنْ یَعْلِبَنِی هَوَای وَ یَقُودَنِی جَشَعِی لِلَی تَخَیُّر الْأَطْعِمَةِ وَ لَعَلَّ بِالْحِجَازِ أَوْ الْکَنْ هَیْهَاتَ أَنْ یَعْلِبَنِی هَوَای وَ یَقُودَنِی جَشَعِی لِلَی تَخَیُّر الْأَطْعِمَةِ وَ لَاَعَلَّ بِالْحِجَازِ أَوْ الْمَامَةِ مَنْ طَلَاناً وَ حَوْلِی بُطُونُ عَرْتُی وَ أَکُونَ کُمَا قَالَ الْقَائِلُ:

وَحَسْبُ مَادً عَامً أَنْ تَبِيتَ بِطْنَةٍ وَحَوْلَكَ كُبَادٌ تَحِنَّ إِلَى الْقِدِّ

أَأَ تَعَمِّنْ نَقْسِي بِأَنْ يُقَالَ هَذَا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَ لا أُشَارِكُهُ هُي مَكَارِهِ الدَّهْرِ أَوْ أَكُونَ أُسْوَةً لَهُمْ فِي جُشُوبَةِ الْعَيْشِ<sup>(٣)</sup>.

نعم، هكذا كان الإمام هي هو، ولكنه كان إذا سمع برجل يضيّق على نفسه كان ينكر عليه ذلك.

إذن: فهذا الزهد الناتج عن فلسفة المواساة لا يمت إلى الرهبنة بشيء، وليس \_ كما يقولون \_فراراً من المسؤولية وإعراضاً عنها، بل هو المواساة لآلام الفقراء والضعفاء.

### ذم الدنيا واعتبارها عدوة الله والانسان:

أن الدنيا عدوة لله ولأوليائه ولأعدائه: أما عداوتها لله، فإنها قطعت الطريق على العبادة، ولذلك لم ينظر إليها مذ خلقها، كما ورد في الأخبار. وأما عداوتها لأوليائه وأحبائه، فإنها تزينت لهم بزينتها وعمتهم بزهرتها ونضارتها، حتى تجرعوا مرارة الصبر في مقاطعتها. وأما عداوتها لأعدائه، فإنها استدرجتهم بمكرها ومكيدتها واقتنصتهم بشباكها وحبائلها حتى وثقوا بها وعولة وا عليها، فاجتبوا منها حيرة وندامة

<sup>(</sup>٢) المحمودي،محمد باقر: نهج السعادة، الناشر: دار التعارف للمطبوعات، بيروت \_ لبنان، ط١، ١٣٩٦هـ \_ ١٩٧٦م، ج٢، ص٤٩٨، من خطبته المعروفة بالشقشقية.

<sup>(</sup>١) المطهري، مرتضى: في رحاب نهج البلاغة، ط٢، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ١٩٨٠م، ص١٧٠. (٢) نهج البخطبة الخطبة ٢٠٧، يتبيغ أي لا يهيج به ألم الفقر فيهلكه.

 <sup>(</sup>٣) م. ن، الكتاب: ٤٥، تحن: أي تميل وتشتهي والقد: اللحم المجفف.

تنقطع دونها الأكباد، ثم حرمتهم عن السعادة أبد الآباد، فهم على فراقها يتحسرون، ومن مكائدها يستغيثون ولا يغاثون، بل يقال لهم:

﴿ احْسَنُوا فيهَا وَلاَ تُكُلِّمُون ﴾ (١). أَوْلَ بَكَ التَّذِينَ اشْتَرَوُا الْحَيَاةَ الدُّنيَا بِ الآَ خِرَةِ فَلاَ يُخَقَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُتْصَرُونَ ﴾ (٢). والآيات الواردة في ذم الدنيا وحبها كثيرة، وأكثر القرآن مشتمل على ذلك وصرف الخلق عنها ودعوتهم إلى الآخرة، بل هو المقصود من بعثة الأنبياء، وكذلك الأخبار الواردة في ذم الدنيا وحبها وفي سرعة زوالها كثيرة أيضا ألاً، فقد ورد عن رسول الله عليه أنه قال: " لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافراً منها شربة ماء " (٤)

وقال عياله: " الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر "(°).

وقال عَلَيْ " يا عجباً كل العجب للمصدق بدار الخلود وهو يسعى لدار الغرور! "(١)، وقال عَلَيْ : من أصبح والدنيا أكبر همه فليس من الله في شيء، وألزم الله قلبه أربع خصال: هَماً لا ينقطع عنه أبدا، وشُغلاً لا يتفرغ منه أبدا، وفقراً لا ينال غناه أبدا، وأملاً لا يبلغ منتهاه أبدا (٧).

وقال أمير المؤمنين إلى \_ بعد ما قيل له صف لنا الدنيا \_ : مَا أَصِفُ مِنْ دَارِ أَوَّلُهَا عَنَاءٌ وَ آخِرُهَا قَنَاءٌ فِي حَلَلِهَا حِسَابٌ وَ فِي حَرَامِهَا عِقَابٌ مَن اسْنَعْنَى فِيهَا فُتِنَ وَ مَن اقْتَقَرَ فِيهَا حَزنَ) (^).

وقال طبين: أيها الناس: إنما أنتم في هذه الدنيا غرض تنتضل فيه (١) المنايا مع كل جرعة شَرَق، وفي كُل أكلة غصص، لا تنالون منها نعمة إلا بفراق أخرى، ولا يُعمَّرُ مُعَمِّرٌ منكم يوماً من عُمُره إلا بهدم آخرَ من أَجَلِهِ، ولا يحيى له أثرٌ إلا مات له أثرٌ (١).

وقال على بعض مواعظه: (ارفض الدنيا، فإن حب الدنيا يعمي ويصم ويبكم ويذل الرقاب، فتدارك ما بقي من عمرك، ولا تقل غداً وبعد غد، فإنما هلك من كان قبلك بإقامتهم على الأماني والتسويف حتى أتاهم أمر الله بغتة وهم غافلون، فنُقِلوا على أعوادهم إلى قبورهم المظلمة الضيقة، وقد أسلمهم الأولاد والأهلون، فاتُقطِعْ إلى الله بقلب منيب من رفض الدنيا وعزم ليس فيه انكسار ولا انخزال)(").

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: الآية ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٨٦.

<sup>(</sup>٣) الكاشاني، محمد بن المرتضى المدعو بالمولى محسن: مختصر ألمحجة البيضاء، دار البلاغة للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان، ط٢، ١٤٢٥هـ ـ ٢٠٠٤م ص١٠٠.

<sup>(</sup>٤) الحراني، أبو محمد الحسن بن علي بن شعبة: تحف العقول عن آل الرسول، تح: الغفاري، علي أكبر، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين ـ قم، ط٢، ١٤٠٤هـ، ص٥٣.

<sup>(</sup>٥) الطبرسي، رضي الدين: مكارم الأخلاق، م. س، ص٤٣٩ والعقد الفريد ج٢، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة، شرح: ابن أبي الحديد، م. س، ج١٩، ص٣٧٦.

ر ) النجي . (٧) النراقي، محمد مهدي: جامع السعادات، تح: كلانتر، السيد محمد، ط٤، مط: النعمان ــ النجف الأشرف، ج٢، ص١٨.

<sup>(</sup>۸) م. ن، ج۲، ص۱۹. (۱) تنتضل فيه: تترامي إليه.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، تعليق وفهرسة: صبحي الصالح، الخطبة ١٤٥، م. س، ص٢٤٧.

وقال بعض الحكماء: " الدنيا دار خراب، وأخرب منها قلب من يعمرها. والجنة دار عمران، وأعمر منها قلب من يعمرها "(٤).

وقال بعض أكابر الزهاد: " الدنيا تخلق الأبدان، وتجدد الآمال، وتقرب المنية، وتبعد الأمنية، ومن ظفر بها تعب، ومن فاتته نصب ". وقال حكيم:

" كانت الدنيا ولم أكن فيها، وتذهب ولا أكون فيها، فكيف أسكن إليها؟ فإن عيشها نكد، وصفوها كدر، وأهلها منها على وجل، إما بنعمة زائلة، أو بلية نازلة، أو منية قاضية " وقال بعض العرفاء: " الدنيا حانوت الشيطان، فلا تسرق من حانوته شيئا، فيجئ في طلبك ويأخذك ". والأخبار والآثار في ذم الدنيا وحبها، وفي سرعة زوالها وعدم الاعتبار بها، وفي هلاك من يطلبها ويرغبُ إليها، وفي ضديتها للآخرة، أكثر من أن تحصي <sup>(٥)</sup>

### تحذير الإمام على إلى من الدنيا:

ما نبحث عنه أوّلاً، هو: لماذا اعتنى الإمام أمير المؤمنين ومن قبله رسول الله ومن بعده سائر الأئمّة الأطهار ولير بهذا الأمر كثيراً، فتكلّموا الكثير في التحذير عن الاغترار بالدنيا وفي فنائها وزوالها وزلاتها وعثراتها، وأخطار الاعتناء بجمع المال والثروة، والتوقُّو على النعم، والمتع المادِّية والانهماك بها؟ فنقول: الواجهة الخاصَّة لكلام الإمام وأخطار الغنائم على عهد الخلفاء لم يكن هذا بمحض الصدفة، بل إنَّ ذلك يرتبط بسلسلة من الأخطار العظيمة التي كانت قد أقبلت على العالم الإسلامي أنذاك من لدن عهد الخلفاء السابقين، والسيما دور عثمان الذي انتهى الأمر بعده إلى الإمام ولير، وذلك من قبل سياستهم المالية وكيفية إدارتهم لثروات الغنائم والفتوحات الإسلامية على عهدهم ونوعية توزيعهم لها وتداولها بينهم.

وكان الإمام قد أدرك هذه المخاطر فكافحها مكافحة عملية على عهده، حتى ضحّى بنفسه في هذا السبيل، ومكافحة كلامية بالخطب والكتب وسائر كلماته.

حظى المسلمون بفتوحات كبيرة، ممّا هطل على العالم الإسلامي بثروة كثيرة، ثروة استقرت في أيهي شخصياتها بدلاً من أن تقسّم بالتساوي بين جميع الأفراد، أو تصرف في المصارف العامّة لهم، واشتد هذا الأمر في زمن عثمان بقوّة طاغية، ممّا أكسب أولئك الأفراد المعدودين الذين لم يكن لهم من قبل أيَّة ثروة أو رأسمال، ثروة بغير حساب، وعملت الدنيا حينئذ عملها فأفسدت من الأمّة الإسلامية أخلاقها، وكان نداء الإمام حينذاك بسبب الإحساس بهذا الخطر العظيم.

كتب المسعودي في أحوال عثمان يقول: وكان عثمان في نهاية الجود والكرم والسماحة والبذل في القريب والبعيد \_ من بيت المال طبعاً! \_ فسلك عمّاله وكثير من أهل عصره طريقته وتأسّوا بفعله، وبني داره بالمدينة وشيّدها بالحجر والكلس، وجعل أبوابها من الساج والعرعر، واقتنى أموالاً وجناناً وعيوناً بالمدينة، وذكر عبد الله بن عتبة أنّ عثمان يوم قتل كان له عند خازنه من المال: خمسون ومائة ألف دينار، وألف ألف در هم، وقيمة ضياعه بوادي قلري وحنين وغير هما مائة ألف دينار، وخلف خيلاً وإبلاً

<sup>(</sup>٤) ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة، ج١٩، ص٢٨٧. (٥) م. ن، ص٢٨٧.

ثمّ كتب يقول: وفي أيّام عثمان اقتنى جماعة من الصحابة الدور والضياع، منهم الزبير بن العوام، بنى داره بالبصرة ـ وهي المعروفة في هذا الوقت ـ وهو سنة ثلاثمائة واثنتين وثلاثين تنزلها التجّار وأرباب الأموال وأصحاب الجهاز من البحرين وغيرهم، وابتنى أيضاً دوره بالكوفة، ومصر، والإسكندرية، وما ذكرنا من دوره وضياعه فمعلوم غير مجهول إلى هذه الغاية، وبلغ ثمن ملك الزبير بعد وفاته خمسين ألف دينار، وخلق الزبير ألف فرس وألف عبد وأمة، وكذلك طلحة بن عبيد الله التيمي ابتنى داره بالكوفة في الكناسة، المشهورة في هذا الوقت بدار الطلحيين، وكانت غلّته من العراق في كل يوم ألف دينار، وقيل أكثر من ذلك، وشيّد داره بالمدينة وبناها بالجص والآجر والسآج وكذلك عبد الرحمن بن عوف الزهري، ابتني داره ووسعها، وكان على مربطه مائة فرس، وله ألف بعير، وعشرة آلاف شأة من الغنم، وبلغ بعد وفاته الربع من ماله أربعة و ثمانين ألف دينار

وابتنى سعد بن أبي وقاص داره بالعقيق، فرفع سمكها ووسّع فضاءها، وجعل أعلاها

وقد ذكر سعيد بن المسيّب: أنّ زيداً بن ثابت حين مات خلَّف من الذهب والفضة ما يكسر بالفؤوس، غير ما خلتف من الأموال والضياع بقيمة: مائة ألف دينار.

وابتنى المقداد داره بالمدينة في الموضع المعروف بالجرف على أميال من المدينة وجعل أعلاها شرفات وصيّرها مجصّصة الظاهر والباطن.

ومات يعلى بن منبه وخلَّف خمسمائة ألف دينار، وديوناً على الناس وعقارات، وغير ذلك من التركة ما قيمته ثلاثمائة ألف دينار.

ثمّ قال: وهذا باب يتسّع ذكره ويكثر وصفه فيما تملُّك من الأموال في أيّامه (١).

وواضح أنّ هذه الثروات الطائلة لا تنبع من الأرض ولا تنزل من السماء، وما لم يكن هناك إلى جانبها حقوق مضيّعة من فقراء مدقعين لا تتيسّر لهم هذه الثروات.

فلهذا يحتر الإمام الناس عن عبادة الدنيا، ويقول في إحدى خطبه: (وَ قَدْ أَصْبَحْتُمْ فِي زَمَنِ لا يَرْدَادُ الْخَيْرُ فِيهِ إِلَّا إِدْبَارِاءُو لا الشَّرُّ فِيهِ إِلَّا إِثْبَالا، وَ لا الشَّيْطَانُ فِي هَلاكِ التَّاسَ إِلَّا طَمَعاً، فَهَذَا أَوَانٌ قُويَتْ عُدَّتُهُ، وَ عَمَّتْ مَكِيدُتُهُ، وَ أَمْكَنَتْ فَريسَتُهُ، وَالْسُربْ برطَوْ فِكَ حَيْثُ شِئْتَ مِنَ التَّاسَ فَهَلْ تُبْصِرُ إِلَّا فَقِيرِا ً يُكابِرِدُ فَقُوااً أَوْ غَنِيّاً بَدَّلَ نَعْمَة اللَّهِ كُفُرّاً، أَوْ بَخِيلًا اتَّخَذَ الْبُحْلَ بِحَقِّ اللَّهِ وَهُوا أَوَّ مُتَمَرِّدا كَأَنَّ بِإِذِذ لِهِ عَنْ سَمْع الْمَوَاعِظِ وَهُوا ءًا بَيْنَ أَ خْيَارُكُمْ وَ صُلْاَ حَاؤُكُمْ وَ أَيْنَ أَحْرَارُكُمْ وَ سُمَحَاؤُكُمْ ؟وَ أَيْنَ الْمُنَوَرِّ عُونَ فِي مَكاسِبِهِمْ ؟ وَ اْلُمُتَنَزِّ هُونَ فِي مَذَاهِبِهِمْ ؟)<sup>(٢)</sup>

أجل! إنّ الله يرزق من يشاء بغير حساب، وقد رزق المسلمين من سيل النعم بغير حساب، ولكن التوزيع غير العادل على أساس التمييز الطبقي هو الذي أصاب المسلمين بداء (سكر النعم)!

<sup>(</sup>۱) المسعودي، علي عبد الحسين: مروج الذهب، مط البهية المصرية ج ۱، ص ٤٣٣ ــ ٤٣٤، نقلا عن كتاب الفتوح لاحمد بن اعثم الكوفي، دار الأضواء، ج٢، ص٣٦٦. (٢) نهج البلاغة ــ رقم الخطبة: ١٢٧.

وكان الإمام يكافح هذا الخطر العظيم الذي كان قد أصاب الإسلام، وأخذ يجر ويلاته على المسلمين، وكان يتفقّد كل من كان مساهماً في إيجاد هذا الداء الوبيل وكان يسير هو في حياته العملية الفردية الخاصة على ضد هذه السيرة غير المرضية، وحينما بلغ إلى الخُلافة جعل ذلك في رأس قائمته الإصلاحية الجادّة.

وكان يشير إلى هذه النقطة الهامّة: (سكر النعم) ويقول: ( أثمَّ إِ يَّنكُمْ مَعْشَرَ الْعَرَبِ 

ويذكرهم عواقب هذه السكرات، ويرى أنّ لهم منها مستقبلاً وخيماً: (دَاكَ حَيْثُ تَسْكُرُونَ مِنْ غَيْرِ شَرَابٍ، بَلْ مِنَ النَّعْمَةِ وَ النَّعِيمِ..).

قدّمنا هذا الكلام هنا؛ لتتضح لنا الواجهة الخاصّة لكلمات الإمام في ذم الدنيا، وهي أتها كانت متجهة إلى ظاهرة اجتماعية خاصّة في ذلك العصر العصيب.

وإذا تجاوزنا هذه الواجهة الخاصّة لكلماته نجد لها ـ ولا شك ـ واجهة عامّة لا تختص بذلك العصر، بل تشمل جميع الأعصار والقرون، بل هي من التعاليم التربوية العامّة في الإسلام، نابعة من القرآن الكريم وكلمات الرسول العظيم.

ويجب أن تتضح لنا هذه الواجهة اللهمة لكلامه أيضاً، بل نحن نولتي في كلامنا هنا بهذه الواجهة العامّة اهتماماً أكثر وأكبر، إذ هي الواجهة التي يخاطب بها الإمام جميع الناس في جميع العصور.

### الواجهة العامّة لكلام الإمام:

لكل مدرسة فكرية أسلوبها الكلامي الخاص، ولابد لمن يريد أن يدرك مفاهيمها كاملة من أن يتعرّف على أسلوبها في البيان، والابد لمن يريد أن يتعرّف على أسلوبها من أن يدرك وجهتها الخاصة في نظرتها العامة إلى الإنسان والوجود.

وللإسلام وجهة نظره الواضحة إلى الحياة، فهو ينظر إلى الكون وحياة الإنسان بنظرة خاصّة، من أصول هذه النظرة: أن لا ثنوية في العالم، فلا ينقسم العالم في نظر الإسلام إلى قسمين خير وشر، حسن وقبيح، ينبغي أن يكون وينبغي أن لا يكون، بل أنّ منطق الإسلام يقول: إنّ القول بهذا كفر ومجوسية: (اعملوا. فكل ميسّر لما خلق له) من خير وحكمة وغاية، ولا شيء من غير غاية: ﴿ لاَّ ذِي ۚ أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَّلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ (١).

إذن، فلا يمكن أن يكون ذم الدنيا في منطق الإسلام متوجّها إلى الحياة، إذ أنّ منطق الإسلام المبنى على أساس التوحيد الخالص بما يشمل التوحيد القوّة الفاعلة في العالم، والنافي لأي شريك لله في الخلقة والتكوين، لا يمكن أن ينظر إلى العالم نظرة سيّئة مقيتة، وأنَّ فكرة (الفلك الظَّالم) و(ظلم الدهر) فكرة غير إسلامية، إذن فماذا يعني ذم الدنيا في القرآن ونهج البلاغة؟

قد يقول البعض: إنَّ ذلك يعنى العلاقة القلبية، فإن أراد هؤلاء بالعلاقة القلبية الارتباط العاطفي بالدنيا، فلا يمكن أن يكون كلاماً صحيحاً؛ إذ أنّ هذه العلاقة حلقة من سلسلة من العواطف المخلوقة معه في فطرته الطبيعية الأولى، وهي من طينته في الصميم، وهي ممّا لم يكتسبه الإنسان بنفسه، وكما أنه ليس في بدن الإنسان عضو زائد خُلق عبثاً، كذلك ليس في عواطفه وأحاسيسه شيء زائد عبث، بل أنّ عواطفه كلّها مخلوقة لغاية

 <sup>(</sup>١) البوائق جمع بائقة وهي الداهية، نهج البلاغة، ج٢، ص ٣٧.
 (١) سورة طه: الآية ٥٠.

حكيمة عبّر عنها القرآن الكريم بآيات حكمة الخالق الحكيم: ﴿ وَمِنْ آياتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَرْوَاجاً لِتَسْكُتُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةَ وَرَحْمَة ﴾ (٢).

إنّ هذه العواطف روابط تربط الإنسان بالحياة، سعياً نحو التكامل، وكما لا نستطيع أن نحكم على العالم بالطرد واللائمة، كذلك لا نستطيع أن نعد هذه العواطف الطبيعية زائدة بدون فائدة، فإنها من أجزاء الحياة.

إذن، فليس المقصود من ذم الدنيا، ذم الحياة، ولا ذم العلاقات الطبيعية والفطرية، بل أنّ المقصود من ذلك، هو ذم العلاقة القلبية الموجبة لأسر الإنسان بيد الدنيا ومن في يده شيء منها، وهذا هو الذي يسمّيه الإسلام، عبادة الدنيا، وهو الذي يكافحه الإسلام مكافحة شديدة، والإسلام في هذا يريد أن يردّ الإنسان إلى حالته الطبيعية في ضمن ناموس الحياة، فإنّ الإفراط في علاقة الإنسان بالدنيا خروج عن حالته الطبيعية.

#### هل الدنيا سجن المؤمن؟

هناك العديد من المذاهب الفلسفية تنظر إلى الحياة نظرة ملؤها الشر والغضب، وهي تحسب أن هناك نقصاً في العالم أو تناقضاً، وأنَّ الإنسان أسمى من أن يعيش في هذا العالم، فليست هناك أيّة رابطة ـ في نظرها ـ تربط الإنسان بهذه الحياة إلا علاقة السجين بسجنه أو الواقع في البئر، فلا نجاة له إلا أن يتخلص من شرور هذه الحياة، فهل الإسلام ينظر إلى الحياة بهذه النظرة أيضاً؟ كلا.

إنّ الإسلام \_ المتمّل في نهج بلاغة الإمام \_ يرى علاقة الإنسان بالدنيا كعلاقة الزارع بزرعه: (النَّنيا مَرْرَعُهُ الآخِرَة)، أو علاقة التاجر بالمتجر: (إنَّ الدُّنيا مَتْجَرُ أُ وَلِيَاءِ اللَّهِ)، أو علاقة المسابق بميدان السباق: (لا وَ إِنَّ اليُوْمَ المِضْمَارَ وَ غَداً السِّباق، وَ السَّبَقُهُ الْجَنَّةُ وَ الْعَايَةُ التَّارُ)(١)، أو علاقة العابد بالمسجد: (الدُّنيا... مَسْجِدُ أَحِبَّاءِ اللَّهِ)(١).

ويمكننا أن نلخص القول في وجهة نظر الإمام إلى الحياة في الحكمة أدناه من كلمات ردّ بها الإمام على من سمعه يذم الدنيا (غداة الندامة)، وهو يحسبها (متجرمة عليه)، بناء على فكرة (الفلك الظالم) و (جور الدهر) كما يتبيّن هذا من مطاوي كلامه:

(رَيُهَا الْدَامُ اللَّدُيَا، الْمُعْتَرُّ بِعُرُورهَا،الْمَخْدُوعُ بِأَبَاطِيلِهَا أَا تَعْتَرُّ بِالْكُثيَا مُ الْمُعْتَرُ مِ الْمُعْتَرُ مُ عَلَيْكَ ؟! مَنى السَّهُوتَكَ أَمْ مَنى عَرَّتُكَ؟ لَبَمَصارع آبائِكَ مِنَ الْبِرْلَى أَمْ بِمَضَاحِع أُمَّهَ تِكَ تَحْتَ الْتَرَى ؟!كُمْ عَلَّاتَ بِكَقْكَ وَ كُمْ مَرَّضْتَ بِيَدَيْكَ ؟ مِنَ الْبِرْلِي أَمْ الشَّفَاءَ وَ تَسْتُوصِفُ لَهُمُ الأَطِبَّاءَلَمْ يَنْفُعْ أَحَدَهُمْ إِشْفَاقُكَ، وَ لَمْ تُسْعَفْ فِيهِ بَرْطَلِيَتِكَ مَ لَمُ الشَّفَاءَ وَ تَسْتُوصِفُ لَهُمُ الأَطِبَّاءَلَمْ يَنْفُعْ أَحَدَهُمْ إِشْفَاقُكَ، وَ لَمْ تُسْعَفْ فِيهِ بِطَلِيتِكَ مَ لَمُ لَقُوعُ عَنْهُ بِ قُوتَ اللَّهُ وَ دَارُ عَافِيةٍ لِمَنْ فَهَمَ عَنْهَا، وَ دَارُ عَلْقِيةً لِمَن فَهَمَ عَنْهَا، وَ دَارُ عَلْقِيةً لِمَن التَعْظَبِهَا أَلَّكُ إِنَّ اللَّذِيلَةِ اللَّهُ وَمُهِم عَنْهَا، وَ دَارُ عَافِيةً لِمَن التَعْظَبِهَا أَوْلَى مَلائِكَةِ اللَّهِ وَمَهْبِطُوحِي اللَّهِ، وَ دَارُ عَافِيةً لِمَن التَعْظَبِهَا أَمْ وَمَهْ عَنْهَا، وَ دَارُ عَافِيةً لِمَن التَعْظَبِهَا أَلَكُ وَ مُصلاً عَ مَلائِكَةِ اللَّهِ وَمَهْبِطُوحِي اللَّهِ، وَ مُصلاً عَلَى مَلائِكَةِ اللَّهِ وَمَهْبِطُوحِي اللَّهِ، وَ مَعْتَلِهُ إِنَّهُ مَا الرَّحْمَة وَ رَبِحُوا فِيهَا الْجَنَّةَ هَمَن ذَا يُنْمُهَا وَ تَعْرُورَهُ إِلَيْهَا الْكَرَعُ بَوْمَ الْوَيَامَةِ، وَ الْمُعَاقِيةَ وَ الْبُكرَثُ بِوَعِيقَةً وَرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَ تَحْويفةً وَ تَحْذِيراً، قَتَعَظُوا ) (٢) عَدَاتُهُمْ فَاتَعُظُوا ) (٣) .

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: الآية ٢١.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة٢٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، حكمة ١٣١.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، شرح ابن أبي الحديد، ج ١٨، ص ٢٣٥.

وخلاصة ما يستفاد من كلام الإمام، هو أنه سمع رجلاً قد اغتر بغرور الدنيا وخدع بأباطيلها، فلمّا ندم ذمّها غداة الندامة، وهو يحسب أنها هي المتجرمة عليه، فردّ الإمام بأتك أنت المتجرم عليها؛ لأتك أنت المغتر بغرورها المخدوع بأباطيلها، ولكن ليست هي التي استهوتك وغرّتك، بل قد إذنت ببينها ونادت بفراقها ونعت أهلها ونفسها؛ تخويفاً وتحذيراً وترهيباً، فما تخوفت وما حذرت، بينما تذكر رجال آخرون فصدّقوها، واتعظوا بها، فجعلوها مسجداً ومصلتي، ومكسباً ومتجرا، ترددوا منه، فربحوا الجنّة، وسيحمدها هؤلاء يوم القيامة، وتذمّها أنت يوم الندامة، فأنت المتجرم عليها لا هي المتجرمة، وليست عليها بل عليك الملامة.

إذن فالإسلام لا يرى العالم عبثاً، ولا وجود الإنسان فيمخطأً، ولا عواطفه الفطرية غلطاً، فماذا يعني ذم الدنيا في نظر الإمام هيم؟

ونقول: من غرائز الإنسان الطبيعية غريزة التعبّد والتقديس، والسعي وراء السعادة والكمال، وما يرتبط به ويعتمد عليه أكثر من ارتباط عادي، يجعله منتهى مناه وكل أمله، وهنا إذا لم يهتد الإنسان إلى الصراط المستقيم في قدسه وأمله، فسوف يضل عن الصراط السوي ويتيه في متاهات الضلالة، سادراً في الغي يتخبط خبط عشواء لا يهدي سبيلاً، وحينذاك تتبدّل (الوسيلة بالغاية) و(الطريق بالهدف) و(وسيلة النجاة بسلاسل الأسر والعبودية)، وحينئذ تتبدّل حرّية حركته ونشاطه ومساعيه إلى أسر وعبودية وجمود.

وهذا هو الذي ينبغي أن لا يكون، وهو على خلاف نظام التكامل في الحياة، بل هو نقص ونوع من الفناء لا البقاء، وهو آفة الإنسان في معاشه، ويراه الإمام والإسلام خطراً يحدر منه.

ولا شك أنّ الإسلام يعد الإنسان إزاء هذه الحياة بحياة أخرى أفضل منها بمراتب، ولا يرى لهذه الحياة الدنيا ما ينبغي أن تكون غاية مناه ومنتهى آماله، بل يراها مجالاً لأعمال صالحة تصبح وسيلة إلى السعادة الدائمة، ويرى الإنسان أسمى وأعز من أن يكون عدا لها، ولمن في يده شيء منها.

ولهذا نرى الإمام يؤكد على حسن هذه الحياة، ولكن ليس ذلك إلا لمن لم يرض بها دار مقر دائم، فيقول: (وَ لَنِعْمَدَارُ مَنْ لَمْ يَرْضَ بِهَا دَاراً...)، ويكرّر: (إِيَّمَا الدُّنيَا دَارُ مَجَازِ وَ الْآخِرَةُ دَارُ قَرَارٍ، فَخُنُوا مِنْ مَمَرِّكُمْ لِمَقرِّكُمْ) والإنسان حر طليق، ولهذا فإنّ كل أسر أو قيد أو حدّ، يحدّ من شخصيته وعظمته.

## ما هي الدنيا المذمومة؟

ذكر نا فيما سبق أنّ ما يراه الإسلام ممّا لا ينبغي أن يكون في علاقة الإنسان بالدنيا هو: أن يتعلّق بها قلبه حتى يصبح أسيراً لها، ولمن في يده شيء منها، ولا تسري هذه النظرية السلبية إلى الدنيا من هذا الإطار إلى حياة الإنسان فيها حتى ولو كانت حرّة كريمة هادفة واعية.

وقلنا: إنّ الذي يحاربه الإمام والإسلام في تعاليمه وإرشاداته حرباً لا هوادة فيها هو أن يجعل المرء هذه الحياة هدفاً وغاية لا طريقاً ووسيلة.

وذلك، لأنه لو أصبحت علاقة الإنسان بهذه الحياة بصورة يكون معها طفيلياً على الحياة تابعاً لها ولمن في يده شيء منها، أصبحت الحياة له موتاً وسموماً! وحطمت كل

ما في نفسه من المثل الإنسانية السامية، إذ أنّ قيمة كل امرئ بهدفه في الحياة، فلو لم يكن له أي هدف في الحياة سوى ملء بطنه، وكانت مساعيه كلّها في هذه الحدود، لم يكن له قيمة سوى ما يهدف له: (من كانت همّته بطنه فقيمته ما يخرج من بطنه)!

إذن فالكلام كلّه حول كيفية علاقة الإنسان بهذه الحياة كيف يجب أو كيف ينبغي أن تكون؟ إنّ هناك صورة يصبح الإنسان فيها بهدفه في (أسفل السافلين) وأخسّ موجود في الحياة إلى هُمْ إلا كالأنعام بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلاً ﴿(١)، وتتحطّم فيها جميع قيمه ومثله الإنسانية السامية، ويخرج فيها بصورة حيوانية منكوسة!

وهناك صورة أخرى لهذه العلاقة على العكس من الصورة السابقة تماماً، أي بدل أن يكون الإنسان يضحّي بإنسانيته في سبيل الحياة، تنحسر هاهنا الدنيا وما فيها أمام الإنسان، ويصبح كل ما فيها في سبيل خدمة المصالح الإنسانية، ويكون كما في الحديث القدسى: (يا بن آدم! خلقت الأشياء لأجلك، وخلقتك لأجلى...).

وقد أتينا فيما سبق بشواهد من كلام الإمام الله على هذا، وهنا نأتي بشواهد أخرى من القرآن الكريم ونهج البلاغة، ونبدأ بشواهد القرآن، فنقول: تنقسم الآيات القرآنية الكريمة التي تتعلق بعلاقة الإنسان بالدنيا إلى قسمين:

"القسم الأول: آيات تدل على فناء الدنيا وزوالها، وعدم ثباتها، وتغيّرها وتنكرها، وانتقالها بأهلها حالاً بعد حال.

﴿ وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ ٱلحَيَاةِ الدُّنْيَا كُمَاءٍ أَ ثَنَ النَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيماً تَنْرُوهُ الرِّيَاحُ وَكَانَ اللهُ عَلَى مُلَّ شَيْءٍ مُقَدِراً ﴾ (٢).

﴿ اعْلَمُوا أَكْمَا الْحَيَاةُ الدُّ ثَيَا لَعِبٌ وَلَهُو وَزَيْنَة وَتَقَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُو في الأَمْوَال وَالأَوْلاَدِ كُمَنْ غَيْثُ أَعْيَثُ أَعْيَثُ أَعْيَثُ أَعْيَثُ أَعْيَثُ أَعْيَثُ أَعْيَثُ أَعْيَثُ أَعْمَى عَيْمُ قَتْرَاهُ مُصْفَرّاً ثُمَّ يَكُونُ حُطّاماً وَفي الآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ (٣).

وبديهي أنّ الإنسان في حياته المادّية ليس بأكثر من النباتات التي ينتظرها هذا المصير المحتوم، أراد أم كره، إذن، فلو أراد أن يكون واقعياً في نظرته إلى الحياة لا شاعراً خيالياً، والإنسان إنما ينال السعادة بالواقعية لا بالأوهام والخيالات ـ فلابدّ له من أن يجعل هذه الحقيقة نصب عينيه، ثمّ لا يغفل عنها أبداً، (وكفى بالموت واعظاً لمن اتعظ).

ولكن هذا القسم من الآيات القرآنية إنما هو في الحقيقة مقدّمة تمهيدية، بل صغرى وكبرى قياس واحد لنتيجة تالية في القسم الثاني من الآيات، فإنّ هذه الطائفة من الآيات تحاول أن تخرج الحياة الدنيا من كونها هدفاً وغاية للإنسان في الحياة، وأن تشير إلى أنّ هذه الحياة الزائفة الزائلة لا ينبغي أن تكون هدفاً للإنسان وغاية له، ولو كانت هي الهدف لكانت الحياة كله فارغة جوفاء، ولكن هناك بعد هذه الحياة الفانية حياة أخرى دائمة باقية خالدة، هي عالم الآخرة، ينبغي أن يكون هو الهدف والغاية.

والقسم الثاني من الآيات: يسلاط الأضواء واضحة صريحة على مشكلة علاقة الإنسان بهذه الحياة، بما نرى فيها صريحاً، أنّ الذي يحكم الإسلام عليه بأن لا يكون هو: أن يتعلق الإنسان بهذه الحياة تعلق أسر وذلية وقناعة، والآيات هي:

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: الأية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد: الآية ٢٠.

١ ﴿ الْمَالُ وَالْبُنو نَ زِينُهُ الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ نَوَاباً وَخَيْرٌ أَمَلاً ﴾ (١).

فهذه الآية الكريمة بينما تنتقد المال والبنين بأنها ليست بأكثر من زينة في الحياة الدنيا، تجعل بمكانها الأمل الوحيد للإنسان في هذه الحياة: الباقيات الصالحات إذ هي خير ثواباً وخير أملاً، أي ترى أن تكون هي الأمل لا الزينة.

٢ ـــ ﴿ نَ الاَّذِينَ لاَرْيَجُونَ لِقَاءَنا وَرَضُوا بِ اللَّذَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأْ ثُوا بِ هَا وَالاَّذِينَ هُمْ عَنْ آياتِنَا عَافِلُونَ ﴾ (٢).

وهذه الآية أيضاً إنّما تنتقد أن يرضى الإنسان بالحياة الدنيا، ويطمئن إليها، ويغفل عن آيات الله، ولا يرجو لقاء الله سبحانه، فأمّا أن لا يغفل عن آيات الله ويرجو لقاء الله، فلا بأس.

٣ \_ ﴿ فَأَ عْرِضْ عَنْ مَنْ تَوَلَّى عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلاَ الْحَيَاةَ الْدُّنْيَا \* نَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ ﴿ آ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا \* نَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ (٢) وهذه الآية الكريمة أيضاً إنما تنتقد من يتولَّى عن ذكر الله ولم يرد إلا الحياة الدنيا، فأمّا من لم يتول عن ذكر الله وأراد الآخرة وسعى لها سعيها، فلإ بأس عليه.

عُ \_ ﴿ وَقُرِحُوا بِ الْجَاةِ النُّنْيَا وَمَا الْحَيَاةُ النُّنْيَا فَى الْآخِرَةِ إِلاَّ مَتَاعٌ ﴾ (١).

وهذه الآية الكريمة أيضاً إتما تنتقد الذين يفرحون بهذه الحيآة الدنيا، ولا يضمرون للآخرة أي حزن أو سرور، بل لا يعدّون للآخرة أي إعداد؛ إذ لا يعدّونها في الحياة الدنيا إلا قليلاً فأمّا من لا يعد الحياة الدنيا في الآخرة إلا قليلاً، ولا يعد للحياة الدنيا إلا قليلاً أيضاً، بل إتما يضمر فرحته ويعد عدّته ويسعى سعيه للآخرة، فلا بأس عليه أيضاً.

﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآ خِرَةِ هُمْ غَفِلُونَ ﴾ (٢).

وهذه الآية الكريمة أيضاً إنما تنتقد الذين يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا، ثمّ هم يغفلون عن الآخرة فلا يعلمون عنها أي شيء، أمّا من يعلم الآخرة علماً قطعياً، ويعلم واقع الحياة ـ كما في القسم الأوّل من الآيات ـ عن يقظة وشعور، فلا بأس عليه أيضاً.

فنلاحظ: أنّ الذي حكم عليه في جميع هذه الآيات بالنفي والتنفيذ وأن لا يكون، هو أن تصبح الدنيا أمل الإنسان الذي يرضاه، وزاده الذي يقنع به، وطمأنينته التي يفرح بها، وهكذا علاقة الإنسان بالحياة هي التي تجعل الإنسان في خدمة الحياة وضحية ساقطة في هادينها، بدلاً من أن تجعل الدنيا في خدمة الإنسان.

هذه هي نظرية الإسلام المتمِّلة في القرآن الكريم في شأن علاقة الإنسان بالدنيا.

والإمام على لله أيضاً يتبع نفس هذا الأسلوب القرآني في نهج البلاغة: فنرى أنّ كلماته بهذا الصدد تنقسم أيضاً إلى نفس القسمين:

قسم شرح فيه الإمام: فناء الدنيا وزوالها وتغيّرها وانتقالها، بأوصاف دقيقة وتشبيهات وكنايات واستعارات بليغة.

وفي القسم الثاثي: يستنتج نفس النتيجة القرآنية السالفة،

ففي هذه الخطبة يقسم الإمام الناس إلى قسمين، أبناء الدنيا وأبناء الآخرة، ثمّ يرجع إلى أبناء الدنيا فيصنفهم على أربعة أصناف.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية ٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الأية٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم الأيتان ٢٩ و٣٠.

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: الآية٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: الأية٧.

# يقول: (فالناس على أربعة أصناف)

أ ـمنهم من لا يمنعه من الفساد إلا مهانة نفسه وكلالة حده ونضيض وفره.

ب \_ ومنهم المصلت سيفه والمعلن بشره، والمجلب بخيله ورجله، قد أشرط نفسه وأوبق دينه، لحطام ينتهزه، أو مقنب يقوده، أو منبر يفرعه

ج - ومنهم من يطلب الدنيا بعمل الآخرة، ولا يطلب الآخرة بعمل الدنيا، قد طامن من شخصه وقارب من خطوه، وشمّر من ثوبه، وزخرف من نفسه للأمانة، واتخذ ستر الله ذريعة إلى المعصية.

د ـ ومنهم من أقعده عن طلب الملك ضؤولة نفسه، وانقطاع سببه، فقصرته الحال عن حاله، فتحليّ باسم القناعة، وتزيّن بلباس أهل الزهادة، وليس من ذلك في مراح ولا مغدى(١).

فالإمام يعد هؤلاء الأصناف الأربعة على رغم اختلاف وجهات نظرهم في الحياة على رغم اختلاف وجهات نظرهم في الحياة عفر قد قد واحدة، هم من أهل الدنيا، وذلك الأنهم يشتركون في وجهة واحدة هي ما عبر عنها بقوله: (وَ لَهِ رُسُ الْمُتَجَرُ أَنْ تَرَى الدُّنيَا لِنَقْسِكَ تَمَناً، وَ مِمَّا لَكَ عِنْدَ اللَّهِ عِوَضاً).

إذن، فالمسالة مسألة تضحية الإنسانية في سبيل خدمة الدنيا، والعكس من ذلك وقد كتب في وصيّته لولده الإمام الحسن أو محمّد بن الحنفية \_ كما في تحف العقول وشرح المئة كلمة \_ يقول: (أكرم نفسك عن كل دنية، فإتك لن تعتاض بما تبذل من نفسك ثمنا)(٢).

وفي تحف العقول عن الإمام علي بن الحسين أنه سئل: من أعظم الناس خطراً؟ فقال: (من لم ير الدنيا خطراً لنفسه)(")

وفي تاريخ حياة الإمام الصادق في بحار الأنوار: أنّ له من الشعر قوله:

أثامن بالنفس النفيسة وليس لها في الخلئ كلهم ربها

ومن هذا القبيل أحاديثِ كثيرة نمسك عن نقلها هنا خوف الإطالة.

### هل الدنيا والآخرة ضرّتان؟

روى السيّد الشريف الرضي إلى في الجزء الثالث من نهج البلاغة في باب المختار من حكم أمير المؤمنين ومواعظه، أنه قال: (نَّ الدُّنيا وَ الآخِرةَ عَدُوَّان مُتَقَاوتان وَ سَب يلان مُحْتَلِفَان، فَمَنْ أَحَبَّ الدُّنيَا وَ تَوَلَّاهَا أَبْغَضَ الْآخِرةَ وَ عَادَاهَا، وَ هُمَا بِمَنْزِلَةِ الْمَشْرِق وَ الْمَعْربِ وَ مَاشِ بَيْنَهُمَا كُلَّمَا قُرُبَ مِنْ وَاحِدٍ بَعُدَ مِنَ الْآخَر وَ هُمَا بَعْدُ ضَرَّتَان).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح محمد عبدة، الخطبة ٣٢.

<sup>(</sup>١) المظفر، محمد حسين: فهارس رياض السالكين، ط١، مط: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٩هـ، ج١، ص١٨٠.

ر) الحراني، ابن شعبة: تحف العقول، م. س، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء: الآية٧٠.

<sup>(</sup>٥) المجلسي، محمد باقر: بحار الأنوار، م. س، ج٤٧، ص٢٣.

وهنا يتجه أن نتساءل ما معنى هذا؟ وكيف نجمع بينه وبين ما سبق ممّا استفدناه من منطق القرآن ونهج البلاغة في شأن الدنيا؟

وللإجابة نقول: أولاً: إنّ من الضروري أنّ الإسلام لا يمنع من الجمع بين العمل للآخرة وللدنيا بمعنى الاستفادة منها، وإتما الممنوع منه في الإسلام هو الجمع بينهما بمعنى الهدف والغاية.

وبعبارة أخرى نقول، إنّ الاستفادة من الدنيا ليست ممّا يوجب الحرمان من نعم الآخرة قطعاً، وإنما الذي يوجب ذلك هو ارتكاب الذنوب والآثام لا الاستفادة المباحة من نعم الله الحلال في الدنيا: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ التَّتِي أَحُرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّلِيَاتِ مِنَ الرِّرْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾(١).

والعكس صحيح أيضاً، فليس الإيمان والعمل الصالح ممّا يوجب حرمان العبد من الدنيا وما فيها أبداً، إذ كان كثير من الأنبياء والمرسلين والأئمّة وعباد الله الصالحين الذين لا يشك في إيمانهم وصلاحهم متنعّمين بكثير من حلال الله في الدنيا.

إذن، فنقول لنفترض أنا فهمنا من هذه الرواية ما يوهم أنّ بين الدنيا والآخرة عداوة ومنافرة، فإنا سنرفع اليد عنه بحكم تلك الأدلة القطعية المخالفة

وثانياً نقول: نحن لو أمعنا النظر في هذا التعبير توصّلنا إلى نقطة بليغة لا يبقى معها منافرة بين هذا التعبير وتلك الأصول المسلّمة القطعية، ولكي تتضح لنا تلك النقطة نقدّم مقدّمة، فنقول: إن علاقة الإنسان بالدنيا لا تخلو من إحدى حالات ثلاث:

١ ــ أن يجعل الدنيا أكبر همّه، والآخرة، مع ذلك، نصب عينيه.

٢ ــ أن يجعل الدنيا أمام عينيه، والآخرة خلف ظهره.

٣ \_ أن يجعل الدنيا وسيلة، والآخرة غاية

فالحالة الأولى: هي حالة العداوة والمنافرة، وهي الحالة التي يكون فيها مثلهما كمثل الضرّتين، أو المشرقين والمغربين والماشي بين هذين.

وأمّا الحالة الثانية: فهي \_ والأولى \_ الّتي ورد النهي عنها في الآيات والروايات. وأمّا الحالة الثالثة: فهي \_ فقط \_ التي ارتضاها الله لنا ورسوله

إنّ المضادّة بين الدنيا والآخرة إذ تجعل أحدهما هدفاً، والآخر وسيلة تكون من نوع المضادّة بين الناقص والكامل، فإذا كان الهدف هو الناقص لزم الحرمان عن الكامل، أمّا إذا كان الهدف هو الكامل لم يلزم الحرمان عن الناقص، بل لازم الاستفادة من الناقص في سبيل الوصول إلى الكامل بصورة إنسانية معقولة وسامية، كما أنّ الأمر كذلك بالنسبة بين كل تابع ومتبوع، إذ لو كان غرض الإنسان الاستفادة من التابع لزم حرمانه عن المتبوع، أمّا إذا كان غرضه الاستفادة من المتبوع تابعه التابع بنفسه.

وفي الحكمة ٢٦٩ من نهج البلاغة إشارة واضحة إلى هذا، حيث يقول:

( التّاسُّ فِي الدُّنيَا عَامِلان: عَامِلٌ عَمِلَ فِي الدُّنيَا لِلدُّنيَا قُدَّ شَغَلَّتُهُ دُنيَاهُ عَنْ آخِرَتِهِ، يَحْشَى عَلَى مَنْ فَي الدُّنيَا لِلدُّنيَا اللَّانيَا فَي مَنْفَعَةِ غَيْرهِ. وَ عَامِلٌ عَمِلَ فِي الدُّنيَا لِمَا بَعْدَهَا، فَجَاءَ لَمُلَّ ذِي لَهُ مِنَ الدُّنيَا بِغَيْر عَمَلٍ، فَأَحْرَزَ الْحَظَيْن مَعاً، وَ مَلَكَ الدَّاريْن جَمِيعاً، فَأَصْبَحَ وَجِيها عِنْدَ اللهِ لَا يَسْلَلُ اللَّهَ حَاجَة فَيَمْنَعُهُ).

وقد جاءت هذه النسبة بين الدنيا والآخرة: أنّ الآخرة هي المتبوعة، وأنّ الدنيا هي التابعة لها، وأنّ تبعية الدنيا تبعية للتابع تستلزم الحرمان عن المتبوع الأصل وهو

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية٣٢.

الآخرة، ولكن تبعية الآخرة تبعية للمتبوع تستلزم تبعية الدنيا لها، جاءت هذه النسبة في القرآن الكريم في جملة من الآيات.

### على الله والزهد:

لقد وضع علي إلى بسيرته أعظم الأسس التي عليها تشاد أعظم الأفكار وأعلاها في دنيا الزهد والتقشف، فهذا هو الزهد الإسلامي، وليس الزهد الصوفي المتقوقع الذي انحرف أصحابه عن جادة الحق والهدي، وتخيلوا أمورا يبرأ الله منها ورسوله، كمن يدعي أنَّ الله في جبّته، أو أن الله قد حلَّ فيه أو غيرها من الإدعاءات الباطلة التي تدل على سفه أهلها وضلالهم وقلة بضاعتهم في طاعة الله ورسوله، فكانوا عالة علي المجتمع وضريبة ثقيلة ممقوتة إن علياً ولي مثلَّ الزهد الإسلامي الشريف الذي يحض عليه الشرع خصوصاً، ممن كان في مركز القيادة وكان قادراً ومبسوط اليد لتناول الطيبات وما تشتهيه النفس وتلدُّ له العين.

إن زهد علي هو الباب الواسع والمدخل الرئيسي الذي يستطيع الإنسان سلوكه دون أن ينحرف عقائدياً أو يضل فكرياً وسلوكياً. إنها دعوة إلى الحد من الإسراف في الطيبات وتوفير بعضها، إنها دعوة للاقتصاد في الملبس من أجل غاية هي أسمى، إنها غاية أجلُّ وأسمى من الطعام والشراب والملبس إنها غاية من أجل جعل النفس شفافة تنظر إلى الناس، وخصوصا المعدمين منهم، فتلمس نفوسهم ببعض تلك المتع، وتدق على قلوبهم بأوتار المحبة التي تدفع هذا الإنسان؛ كي يعيش آلامهم، ويتحسس واقعهم، فيرفق بهم ما أمكنه ذلك وسمحت له الظروف. وما كان زهد علي في في الدنيا زهد هارب منها، ولكنه زهد المنشغل عن إسعاد نفسه بمتاعها، إلى إسعاد الآخرين، ومن أجل ذلك أحب من اللباس أخشنه وهو الصوف، وإنه في أغوار نفسه ليشعر بالرضا كلما أمكنه أن يسد حاجة لمحتاج، ولو بكل ما عنده، واثقا في أن الله سيعوضه خيرا.. فما هو زهد العازف عن الحياة، ولكنها تقوى العارف بالله (۱).

لقد وضع الإمام أسس الزهد والتنسك بسلوكه وسيرته، وله عدةٌ خطب في التزهيد من الدنيا وذمها والتحرير من فتنها، نقتبس منها شيئاً:

أَمَّا بَعْدُ فَإِنِّي أُحِّرُكُمُ الدُّنيَا،فَإِنَّهَا حُلُوةٌ خَضِرَةٌ ،حُقَّتْ بِالشَّهَوَاتِ، وَ تَحَبَّبَتْ بِالْعَاطِآةِ، وَ رَاقَتْ بِالْقَالِيل،وَ تَحَلَّتْ بِالْآمَال، وَ تَزَيَّبَتْ بِالْغُرُور، لَا تَدُومُ حَبْرُتُهَا (٢)، وَ لَا تُؤْمَنُ فَجْعُتُهَا،غَرَّارَةٌ ضَرَّارَةٌ ،حَائِلَةٌ (٣) زَائِلَة، نَافِدَةٌ (٤) بَائِدَةٌ (٥)،أَكَالَةٌ غَوَّالَّةٌ لَا تَعْدُو أَنْ تَكُونَ فَجْعُتُهَا،غَرَّارَةٌ ضَرَّارَةٌ ،حَائِلَةٌ (٣) زَائِلَة، نَافِدَةٌ (٤) بَائِدَةٌ (٥)،أَكَالَةٌ غَوَّالَةٌ لَا تَعْدُو أَنْ تَكُونَ كُمَّ اللَّهُ عَالَى الله عَدْراً ﴿ وَكَانَ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقَدِراً ﴿ (١).

<sup>(</sup>۱) المرعشي، نور الله: إحقاق الحق، تح: المرعشي، السيد محمود، الناشر: منشورات مكتبة آية الله العظمي المرعشي ألنجفي، قم ــ إيران، ط۱، مط: حافظ ـ قم، ۱٤۱۷هـ، ج۳۰، ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) الحبرة، بالفتح: السرور والنعمة.

<sup>(</sup>٣) حائلة: متغيرة.

<sup>(</sup>٤) نافذة: فانية.

<sup>(</sup>٥) بائدة: هالكة.

- " ما أصف من دار أولها عناء وآخرها فناء، في حلالها حساب وفي حرامها عقاب، ٦٢ من استغنى فيها فُتن، ومن افتقر فيها حَزن، ومن ساعاها<sup>(١)</sup> فاتته، ومن قعد عنها واتته $(^{7})$ ، ومن أبصر بها بصّرته، ومن أبصر إليها أعْمَتُه  $(^{7})$ .
- ومن خبر ضرار بن ضمرة الضبابي عند دخوله على معاوية ومسألته عن أمير المؤمنين إلى قال: فأشهد لقد رأيته في بعض مواقفه وقد أرخى الليل سدوله، وهو قائم في محرابه، قابض على لحيته، يتملَّمل تململ السليم، ويبكي بكاء الحزين، ويقول: يا دنيا يا دنيا! إليك عني أبي تعرضت أم إلي تشوقت؟ لا حان حينك، هيهات، غري غيري، لا حاجة لى فيك، قد طلقتك ثلاثًا لا رجعة فيها، فعيشك قصير، وخطرك يسير، وأملك حقير، أه من قلة الزاد وطول الطريق، وبعد السفر، وعظيم المورد، وخشونة المضجع (؛).

فذلك هو شغله الشاغل ينام هديره ويصحو على زئيره. دين الله الذي حمل أمانته، وقرأ كتابه، ويوم الله، الذي سيقف فيه بين يديه غدا؟ لينظر جزاءه وحسابه.

أو من أجل هذا، لا ينام على ولا يستريح؟ أجل، من أجل هذا، يقضى ليله ونهاره في عبادة تضني جسمه الأيد الوثيق. ومن أجل هذا، يدع الدنيا وراءه ظهريا، فيأبي وهو خليفة للمسلمين، أن ينزل قصر الإمارة بالكوفة. ويؤثر عليه الأرض الخلاء، والدار المهجورة. ويلحون عليه؛ كي ينزل قصر الإمارة هذا، فيجيبهم، لا قصر الخبال لا أنزله أبدا. ومن أجل هذا، يلبس الثوب الخشن، فيسأله أصحابه أن يعطى نفسه ومنصبه بعض حقهما فيقول: هذا الثوب، يصرف عني الزهو ويساعدني على الخشوع في صلاتي. و هو قدوة صالحة للناس؛ كي لا يسرفوا ويتبذخوا<sup>(٥)</sup>.

ثم يتلو القرآن العظيم: ﴿ لِلْقَارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلاَّذِينَ لاَ يُريدُونَ عُلُوّاً في الأرْضِ وَلا فَسَاداً وَالْعَاقِبَةُ لِلمُتَقِينَ ﴾ (٦) إنه لا يركن إلى الدنيا لحظة من نهار، إنها بالنسبة له، قد أدبرت وإذنت بوداع، فلماذا إذن يعطيها ولاءه وبلاءه؟ إن الآخرة عند الإمام هي الدار، هي الأبد وما أهل الدنيا في شتى العصور والدهور إلا سائرون فوق جسر كلمًا انتهى من عبوره قوم وجدوا أنفسهم أمام الأبدية حيث الجنة، أو النار ألا فلنصغ لحديثه: إن المضمار اليوم، وغدا السباق ألا وإنكم في أيام أمل، من ورائه أجل فمن قصر في أمله قبل حضور أجله فقد خاب علمه. ألا فاعملوا لله في الرغبة، كما تعملون له في الرهبة. ألا وإنى لم أر كالجنة، نام طالبها، ولم أر كالنار، نام هاربها. ألا وإن من لم ينفعه الحق، ضره الباطل. ومن لم يستقم به الهدى، حاد به الضلال. ألا وإن الدنيا عرض حاضر، يأكل منها البر والفاجر.. وإن الآخرة وعد صادق، يحكم فيها ملك قادر.. وإن أخوف ما أخاف عليكم اتباع الهوى وطول الأمل. فإن اتباع الهوى، يصد عن الحق. وإن طول الأمل، ينسى الآخرة. فلتأت الأحداث والأهوال عاصفة، تقتلع الجبال من حول الأمام، فإنه لن يتبع الهوى أبدا.

٦٣

<sup>(</sup>١) ساعاها: جاراها سعيا.

<sup>(</sup>٢) واتته: طاوعته.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، تعليق وفهرسة: صبحى الصالح، م. س، الخطبة ٨١، ص١١٥.

<sup>(</sup>٤) العلامة ألمجلسي، محمد باقر: بحار الأنوار، م. س، ج ٧٠، ص ١١٩.

 <sup>(</sup>٥) المرعشي، نور الله: شرح إحقاق الحق، م. س، ج ٣٢، ص٣.
 (٦) سورة القصيص: الآية ٨٣.

فإن اتباع الهوى يصد عن الحق. ولتبذل الدنيا له كل نفسها وزينتها، وبهجتها، وإغرائها، فإنه لن يربطها به أمل ولا رجاء. فإن طول الأمل، ينسى الآخرة، وهو إلى لا يريد أن يتوه عن الحق، ولا يريد أن ينسى الآخرة. فالحق حياته والآخرة داره.

على أن زهد الإمام في الدنيا، وعزوفه عنها ليس زهد الهاربين من تبعات الوجود ومسؤوليات الحياة. إنما هو زهد يشكله إسلامه، الذي يجعل المسؤولية العادلة دينا، ويجعل العمل الصالح الدائب عبادة وقربى وهنا نلتقي به إلى وهو يصحح المعايير والموازين، إذ لا يكاد يسمع رجلا يذم الدنيا مذمة العاجز المتواكل حتى يقول ﴿ إِنَّ ا الدُّنيَا دَارُ صِدْقِ لِمَنْ صَدَقَهَا وَ دَارُ عَافِيَةٍ لِمَنْ فَهِم عَنْهَا وَ دَارُ غِنِّي لِمَنْ نَزَوَّد مِنْهَا وَ دَارُ مَوْعِظَةٍ لِمَن اتَّعَظِرِهَا مَسْجِدُ أَحِبَّاءِ اللَّهِ وَ مُصَلَّى مَلائِكَةِ اللَّهِ وَمَهْدِطُوَحْي اللّهِ وَ مَتْجَرُ أَ وْلِيَاءِ اللَّهِ اكْتَسَبُوا فِيهَا الرَّحْمَة وَ رَبِحُوا فِيهَا الجَّنَّة. أجل هذه هي دنيا المسلم، كما يفهمها ربيب الوحى، وسابق المسلمين...

دار عمل لا لهو يكدح فيها الإنسان لينشئ لنفسه مصيرا سعيدا يوم يقوم الناس لرب العالمين. وهي دار صدق، لمن عاش فيها صادقاً مع مسؤولياته وتبعاته، ودار نجاة، لمن سار فیها علی در ب النجاة

وبهذا الفهم السديد للدنيا، ربحها علي المني وربح بها مصيره وأخرته. فهي بالنسبة له، الم تكن دار لعب ولهو أبدا. منذ طفولته الباكرة، حمل الإسلام في قلبه. وحمل معه كل أعباء الرجال. ولقد قطع حياته وقضى أيامه على الأرض في كفاح موصول، ونضال لم يعرف الراحة يوما. وعاش كما وصفه الرسول عليه (مخشوشن في سبيل الله).

مقت الترف من كل نفسه، ونأى عنه بكل قوته وعزمه. ذلك أنه فهم الإسلام وعاشه، وتعلم منه أن الترف مشغلة الفار غين العاطلين. والإنسان الذي يعيش مع مسؤوليات كبار كتلك التي يفرضها الإسلام الحق على أبنائه الحقيقيين وأهله إنما يكون حظه من الصدق والتوفيق مضاهياً حظه من البساطة والتخشن. وهكذا كان الإمام، وهكذا أراد للناس أن یکونو ۱ (۱)

### ٢ الأخلاق والسياسة (ضرورة الحكومة)

يستطيع المرء \_ إذا ما درس الجانب السياسي في حياة الإمام \_ بشيء من التحليل والتعمق سيجد بأن جوهر سياسته متصف بالأخلاقية السامية، ومستند إلى الفضيلة وغرسها في النفوس، ومكافحة الرذيلة والدعوة إلى استئصالها من عالم الوجود.

وهذا يعني أن الأخلاق عند الإمام فكرةٌ وسلوكٌ في أن واحد، سلوكٌ في القول، وسلوك في العمل، والناس بنظره أصناف:

" فمنهم المُنكِر للمُنكر بيده وقلبه ولسانه، فذلك المستكمل لخصال الخير.

ومنهم المُنكِر بلسانه وقلبه والتارك بيده، فذلك متمسك بخصلتين من خصال الخير ومضيع خصلة

ومنهم المُنكِر بقلبه والتارك بيده ولسانه، فذلك الذي ضَيّع أشرف الخصلتين من الثلاث وتمسك بواحدة

ومنهم تارك الإنكار بلسانه وقلبه ويده فذلك ميت الأحياء "(٢).

 <sup>(</sup>١) المرعشي، نور الله: شرح إحقاق الحق، م. س، ج ٣٢، ص٦.
 (٢) الليث الواسطي، علي بن محمد: عيون الحكم والمواعظ، م. س، ص٣٥٧.

فالتوافق التام بين عقيدة الإنسان وبين قوله وعمله هو الغاية القصوى التي يدعو الإمام الى غرسها في نفوس الناس.

وقد وضع الإمام القاعدة الأخلاقية " في تصنيفه الناس " بشكلها السلبي لعلمه أن انكار المنكر \_ باليد واللسان والقلب \_ معناه، من الناحية الإيجابية، التهيؤ لإشاعة غير المنكر فكرة وقولاً وعملاً . على أن ذلك بنظره من أصعب الأمور.

" فما أصعب اكتساب الفضائل وأيسر إتلافها!! ".

وما أصعب "على من استعبدته الشهوات أن يكون فاضلاً "! ولكن إشاعة غير المنكر، مع هذا، أصعب من مقاومة المنكر في الأعم الأغلب.

ومقاومة المنكر في اليد أصعب منها في اللسان، وهي في اللسان أصعب منها في القلب.

ولهذا نجد الإمام يخاطب الناس بقوله:

(أَوَّلُ مَا تُعْلَبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الجِهَادِ: الجِهَادِ أَيْدِيُكُمْ بِهِ أَالسِنَتِكُمْ ثُمَّ بِ قُلُ وب كُمْ)(١).

وقد سمى مقاومة المنكر جهاداً في سبيل الله، يجاهد المسلمون به ولاة السوء كما يجاهدون المشركين.

وسوف يمر علينا بأن الجانب السياسي عند الإمام كان تطبيقاً للجوهر الأخلاقي الذي لحمله (٢)

# أ التطبيق الأخلاقي في ممارسة الحكم والسلطة:

الذي يعرفه علماء الاجتماع ومتكلمو المسلمين أن وجود النظام ضرورة لازمة؛ لحفظ الاجتماع، وعدمه يعنى الفوضى التامة.

وقد عبروا عن هذا النظام بأنه: قوانين سياسية مفروضة يسلمها الكاقة وينقادون إلى أحكامها، فإذا خلت الدولة من مثل هذه السياسة لم يستتب أمر ها<sup>(٣)</sup>

ورأى أخر أن ذلك معلوماً بضرورة العقل وبديهته وأن قيام الدين ممتنع غير ممكن إلا بالإسناد إلى واحد " إمام، خليفة " يكون على رأس هذا النظام (٤)

وقد ورد في الحديث عن رسول الله على أنه قال:

" إذا كنتم ثلاثة في سفر فاجعلوا أحدكم أميراً عليكم " (°).

ومن هنا نستطيع أن نفهم مدى الأضرار البالغة التي كان ينظر إليها رسول الله على من جراء عدم وجود قوة حاكمة على المجتمع، تحل النزاعات، وتعقد المجتمعات، وتدفع عنهم كل هرج ومرج.

وقد صرح الإمام علي إلى في كلماته بوجوب وجود حكومة قوية كثيراً، وكافح انتشار فكرة " الخوارج " الذين كانوا يدّعون عدم الحاجة إلى الحكومة مع وجود القرآن الكريم، وكان شعار هم (لا حكم إلا لله)، وكان إلى يقول:

(٤) نقلاً عن مجلة تراثنا، مؤسسة أهل البيت وين، مط: ستارة \_ قم، ١١٤١٦هـ، ج٤١، ص١٠٠.

<sup>(</sup>۱) الميرزا النوري، حسين: مستدرك الوسائل، تح: مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، الناشر: مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، بيروت \_ لبنان، ط٢، ١٤٠٨ هـ \_ ١٩٨٨م، ج١٢، ص١٩٣.

<sup>(</sup>۲) جعفر، نوري: فلسفة الحكم عند الإمام علي ﴿ يَقديم: عبد الفتاح مقصود، ط١، دار الهادي للطباعة والتوزيع والنشر، ٢٠٠٤م، ص٣٣ ـــ ٤٥.

<sup>(</sup>٣) مقدمة ابن خلدون: ٢١٠، فصل ٢٥.

ر) الطبراني، سليمان بن أحمد: المعجم الكبير، تح: عبد المجيد، حمدي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، ط٢، ١٤٠٦ هـ ــ ١٩٨٥ م،ج٩، ص١٦٨٠

(كُلِمَةُ حَقٌّ يُرَادُ بِهَا بَاطِلٌ فَعَمْ إِنَّهُ لا حُكُم إِلَّا لِللَّهَ بِوَ لَكِنَّ هَؤُلاءِ يَقُولُ ونَ لا إِمْرَةَ إِلَّا لِلَّهَ ِ وَ ۚ إِنَّهُ لَا بُدَّ لِلنَّاسِ مِنْ أَ مِيرٍ بَرِّ أَ وْ فَاحِرٍ (٦) يَعْمَلُ فِي إِ مْرَتِهِ الْمُؤْمِنُ وَ يَسْتَمْتِعُ فِيهَا اْلْكَافِرُ ، وَ يُبَلِّغُ اللَّهُ فِيهَا الْأَجَلَ ، وَ يُجْمَعُ بِهِ الْقَيْءُ وَ يُقَاتَلُ بِهِ الْعَدُوُّ وَ تَأْ مَنُ بِهِ السُّبُلُ، وَ يُؤخُذ بِهِ لِلضَّعِيفِ مِنَ الْقُويِّ، حَتَى يَسْتَرَيحَ بَرُّ وَ يُسْتَرَاحَ مِنْ فَاحِرٍ)(١).

إن الإمام على وللم يحتقر الحكومة بصفتها مقاماً دنيوياً يشبع غريزة "حب الجاه " في الإنسان، وبصفتها هدفاً للحياة، وحينئذ فلا يعتبرها بشيء أبداً، بل هي عنده "حينذاك" أهون من عظم خنزير في يد مجذوم، كما جاء ذلك في بعض كلماته. (١) الحكومة العلوية:

لقد استطاع الإمام أمير المؤمنين الملي أن يعكس في حياته وبالأخص في عهده السياسي القصير أبهى صورة للإنسانية، وأعظم صيغة للحكم المبنى على أساس القيم الإنسانية؛ فليس بمقدور إنسان ينظر إلى جمال فعال على الله وحكمه ثم لا يهيم به حباً. وفيما يلي نَمر سريعاً على الأصول السياسية للإمام إلى ومرتكزاته في إدارة البلاد؛ هذه المرتكزات التي تعد في حقيقتها سر إيجاد ضروب الجمال، ودائرة النفوذ العلوية، كما تؤلف الأصول السياسية للحكومة على القلوب. ويمكن استخلاص السياسة الإدارية للإمام وإرجاعها إلى عدة أصول منها:

#### ١ الصدق:

وهو أهم أصل في سياسة الإمام، بل هو أول شروط الحكم والتأهل السياسي وهو رمز النفوذ الخلاق والجاذبية الخالدة للحكم العلوي، فإذا لم يكن تم وجود الصدق السياسي فان يكون هناك معنى لسيادة الحق، وحاكمية القانون، وحقوق الإنسان، والعدالة الاجتماعية، وجميع البرامج والسياسات البناءة، حيث تتحول بأجمعها إلى كلمات فارغة لا معنى لها، وتنقلب إلى أداة للإبتزاز والتعدي على حقوق الناس أكثر، في نهج السياسة العلوية لا يجوز توظيف الحيل السياسية إلا في مورد واحد هو الحرب، والحرب هي الاستثناء الوحيد للجوء إلى الخديعة، لذلك نسمعة ولير يقول:

(لإ يمانُ أَنْ الْوَثِرَ الصِّدْقَ حَيْثُ يَضُرُّكَ عَلَى الكذِبِ حَيْثُ يَنْفَعُكَ، وَأَلَا يَكُونَ فِي حَدِيثِكَ فَضْلُ عَنْ عَمَلِكَ، وَ أَنْ تَتَقِيَ اللهَ فِي حَدِيثِ غَيْرِكَ)<sup>(٣)</sup>. وفي موضع آخر قال: هيهات! لولا التقى لكنت أدهى العرب... يا أيها الناس! لولا كراهية الغدر كنت من أدهى الناس، ألا إن لكل غدره فجرة، ولكل فجرة كفرة. ألا وإن الغدر والفجور والخيانة في النار، والله ما معاوية بأدهى مني، ولكنه يغدر ويفجر، ولولا كراهية الغدر لكنت من أدهى الناس، ولكن كل غدره فجرة، وكل فجرة كفرة، ولكل غادر لواء يعرف به يوم القيامة. والله ما أستغفل بالمكيدة، ولا أستغمز بالشديدة (١).

ومن روائعه التي يشير بها إلى الرابطة الوثيقة بين الصدق والحياة، وبين الكذب والموت، والى أن الصدق هو ناموس الطبيعة القائم ولا حقيقة إلا به، هذه الكلمة

<sup>(</sup>٦) يعني: أنه مع فرض عدم وجود الحكومة الصالحة فالحكومة الصالحة خيرٌ من حكومة قانون الغابات.

<sup>(</sup>١) الريشهري، محمد: موسوعة الإمام علي يلي في الكتاب والسنة، م. س، ج٦، ص٠٣٠. (٢) المطهري، مرتضى: في رحاب نهج البلاغة، م. س، ص٨٨.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، شرح: محمّد عبده، م. س، ج٤، ص٩٧. (١) الريشهري، محمد: موسوعة الإمام علي ي الكتاب والسنة، م. س، ج٤، ص١٧٧.

الفريدة:"الكذاب والميت سواء، لأن فضيلة الحي على الميت الثقة به، فإذا لم يوتَق بكلامه فقد بطلت حياته"(٢).

ومن الواضح أن الإمام للله يرى في الكذب ولا في الصدق ما يضر أيّة كانت المناسبة، بل انه يرى العكس تماما ولكنه يخاطب قوماً يحسب بعضهم (بنظر هم السطحي للأمور) أن في الكذب ما قد ينفع وأن في الصدق ما قد يضر، فيتحدث إليهم في نطاق من مدى تصور هم؛ ليبلغ كلامه منهم مبلغا ذكياً.

وفي عهده إلى مالك الأشتر: وَ إِنْ عَقْدَتَ بَيْنَكَ وَ بَيْنَ عَدُوِّكَ عُقْدَة، أَوْ أَلْبَسْتُهُ مِنْكَ ذِمَّة، فَحُطْ عَهْدَكَ بِالْوَفَاءِ، وَ ارْعَذِمَّتُكَ بِالْأَمَانَةِ، وَ اجْعَلْ نَقْسَكَ جُنَّة دُونَمَا أَعْطَيْتَ (٢)، فَإِيَّهُ لَيْسَ مِنْ قَرَائِضِ اللهِ شَيْءٌ النّاسُ أَشَدُّ عَلَيْهِ اجْتِمَاعاً ؛ مَعَ تَقُرُّق أَهْوَائِهِمْ، وَ تَشَيُّتِ فَإِيَّهُ لَيْسَ مِنْ قَرَائِضِ اللهِ شَيْءٌ النّاسُ أَشَدُّ عَلَيْهِ اجْتِمَاعاً ؛ مَعَ تَقُرُّق أَهُوائِهِمْ، وَ تَشَيُّتِ اَرَائِهِمْ، مِنْ تَعْظِيم الوفاءِ بِالعُهُودِ.. فَلَا تَعْدِرَنَّ بِذِمَّتِكَ، وَ لَا تَخِيسَنَّ بِعَهْدِكَ، وَ لا تَحْتِلَنَّ الْمَعُودِ.. فَلا تَعْدِرَنَّ بِذِمَّتِكَ، وَ لا تَخِيسَنَّ بِعَهْدِكَ، وَ لا تَحْتِلَنَّ (٤) عَدُولَ لَا مُعَالِكَ، وَ لا تَخْيسَنَ بِعَهْدِكَ، وَ لا تَحْتِلَنَّ اللهِ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ مَا السَّيْفُ الصارمُ في كُفِّ الشَجاعِ بأعز لَهُ من الصَّدِق (١).

### الحق:

يعتبر مفهوم الحق من المفاهيم الأساسية التي تداولها الفلاسفة من القديم؛ لارتباط إشكالية الحق بالهموم الإنسانية، ولمواكبتها للحياة السوسيوأخلاقية.

ويبرز مفهوم الحق في التمثل الشائع بدلالات متنوعة: فتارة يفيد معنى الحقيقة، وتارة أخرى يفيد معنى القسط أو النصيب (في الإرث مثلا). وقد يقصد بالحق الذات الإلهية أو إحدى صفاتها... وقد يعني أحيانا القانون أو التشريع الذي بموجبه ينصف الأفراد وتؤطر علاقاتهم مع بعضهم البعض... الخ.

يلاحظ إذن أن مفهوم الحق يمتاز بتنوع دلالي في التمثل الشائع؛ حيث يتأرجح بين معان أنطولوجية، ومعرفية، وقيمية أخلاقية. أما من الناحية الإيتيمولوجية، فإن ما جاء في "لسان العرب" لابن منظور عن دلالات الحق، يبين أنه ليس هناك اختلاف كبير بين المعاني المعجمية لمفهوم الحق والمعاني المتداولة. ويلتقي أحد المعاني المعجمية العربية لمفهوم الحق مع التمثل المعجمي الفرنسي الأساسي، حيث يفيد الحق (DROIT) لغة ما هو مستقيم ولا اعوجاج فيه. ويتوسع هذا المفهوم في الاصطلاح الفرنسي ليكتسي أبعادا قانونية وأخلاقية؛ لأنه يفيد تارة ما هو قائم على برهان منطقي سليم، ويفيد تارة ما هو قائم على قاعدة أخلاقية أو قانونية يقوّم سلوك الفرد...

في الإطار الفلسفي تق لب مفهوم الحق بين معان متنوعة، تختلف حسب الأنساق الفلسفية والسياق التاريخي الذي كان أساس تداوله فاتخذ معانيا أنطولوجية يراد بها عادة كل وجود مطلق، كما اتخذ معانيا إبستيمولوجية يراد بها الحقيقة المطلقة. كما تم تداول مفهوم الحق بمعان أكسيولوجية باعتباره قيمة القيم.

<sup>(</sup>٢) الأمدي، عبد الواحد بن محمد: غرر الحكم ودرر الكلم، م. س، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) المسلوب عب المواقع بن المستحد طور المسهم والمرور المسهم على المعلق المعلق المستحد المستحد

<sup>(</sup>٤) خاس بعهده: خانه ونقضه. الختل: الخداع.

<sup>(ُ°)</sup>الشريف الرضي، محمد بن الحسين: خصائص الأئمة، تح: الأميني، محمد هادي، الناشر: مجمع البحوث الإسلامية ــ الأستانة الرضوية المقدسة ــ مشهد ــ إيران، ١٤٠٦ هـ، ص١٢١.

<sup>(</sup>٦) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج٢٠، ص٢٥٥.

وفي عصر الأنوار أصبح الاهتمام بالحق كقيمة إنسانية على أساسها تبنى وتحدد كرامة الإنسان. وقد تنوع بعد ذلك تداوله في جميع مناحي الحياة الإنسانية، فاشتغلت به الفلسفة، والسياسة، والاقتصاد... الخ.

وارتبط بمفاهيم فلسفية كالعدالة والحرية والواجب...الخ؛ أي كل القيم التي بموجبها يمكن أن تتفاعل وتتحقق إنسانية الإنسان. ومن هذا المنطلق بالذات يقع اهتمامنا بمفهوم الحق، وسنحاول مقاربته كإشكالية أكسيولوجية نصوغها الصياغة التساؤلية التالية: أيقوم الحق على أساس ثقافي؟ أيستمد الحق قوته من الإكراه والإلزام؟ أم أنه يستمد قوته من قيمته وسموه الأخلاقيين مما يجعل الناس يلتزمون به؟

## الحق بين الطبيعي والثقافي

قبل أن نتداول الأطروحات الفلسفية التي عالجت الحق في إطار الطبيعة والثقافة، نتساءل أولا: ما هو الطبيعي؟ وما هو الثقافي؟ يحدد ليفي ستروس الطبيعي في كل ما هو عام ومشترك بين أفراد النوع، ويحدد الثقافي في كل ما يقوم على قاعدة، ويتميز بالخصوصية، ويشكل استثناء فهل الحق \_ إذن \_ طبيعي أم ثقافي؟

لقد كانت أطروحة "الحق الطبيعي " من أقدم الأطروحات في تاريخ الفلسفة، وتفيد هذه الأطروحة أن الحق الطبيعي أساسه القوة والعنف، أو ما يصطلح عليه ب " قانون الغاب ". وقد بين أفلاطون كيف أن السفسطائيين كانوا من أوائل من تبنوا هذه الفكرة، حيث قال غلوكون: " إننا لا نمارس العدالة إلا رغما عنا؛ لعجزنا على ارتكاب الظلم (۱) ". إن الأطروحة السفسطائية إذن تؤكد الطبيعة العدوانية للإنسان. وهي فكرة نجدها في الفلسفة الحديثة عند توماس هوبز، الذي يقول: " الإنسان ذئب لأخيه الإنسان ". فالإنسان، في اعتقاده، أناني بطبعه، ويتلخص الحق الطبيعي في " أن لكل الناس الحق على كل الأشياء، بل إن لبعضهم الحق على أجسام البعض الآخر". إنها إذن حرب الكل على كل الأشياء، بل إن لبعضهم الحق على أجسام البعض الآخر". إنها إذن حرب الكل ضد الكل؛ إنها الحرية المطلقة في أن يفعل الإنسان ما شاء وأني شاء. لكن ما دام " لن يتمكن أحد مهما بلغ من القوة والحكمة أن يبلغ حدود الحياة التي تسمح بها الطبيعة "؛ فيترتب على ذلك تأسيس قانون يقوم على الحق الطبيعي في الحياة والدفاع عن النفس. وهو قانون يتنازل بموجبه الأفراد عن حقهم الطبيعي في الصراع من أجل حق طبيعي أسمى هو حب البقاء؛ فيضعون السلطة في يد شخص واحد مستبد.

وقد تبنى سبينوزا SPINOZA (١٦٣٠ مر ١٦٣٠م) أطروحة الحق الطبيعي، وأكد أن هذا الحق يتلخص في الآتي: "لكل موجود حق مطلق في البقاء على وضعه"، وليس هناك فرق بين الإنسان والكائنات الأخرى. فلدى كل كائن الحق في أن يتصرف وفق ما يشتهيه وما تمليه عليه طبيعته. فمن هو بطبعه ميال إلى "منطق الشهوة" يتصرف وفق هذا المنطق (الغاية تبرر الوسيلة)؛ ومن ينزع بطبعه نحو " منطق العقل "، فإنه يتصرف وفق هذا النزوع. لكن، لكي يعيش الناس في وفاق وأمان كان لزاما عليهم أن يسعوا إلى التوحد في نظام واحد؛ وذلك من خلال الخضوع لمنطق العقل وحده، وبالتالي كبح جماح الشهوة. وهذا أمر لا يتناقض مع الحق الطبيعي باعتبار العقل جزءا منه.

الا أن جان جاك روسو G.G.ROUSSEAU) (١٧٢١ – ١٧٢٨م). يتناقض مع أطروحة الحق الطبيعي القائم على القوة. فالإنسان خير بطبعه، والقوة قاعدة فيزيائية لا يمكن أن

<sup>(</sup>١) أسطورة جيجيس GYGEs.

يقوم عليها الحق. وبما أن الإنسان كائن عاقل لابد أن يتنازل عن الأنانية التي فرضها عليه جشعه وحبه للمال، وتفرده بالسلطة، وبالتالي قيام المدنية على أسس خاطئة. فالمدنية لا تقوم إلا على صوت الواجب، والحق يجب أن يعوض الشهوة والاندفاعات الجسدية. إن حالة التمدن مكسب؛ لأنها تمّثل " الحرية الأخلاقية التي تمكن وحدها الإنسان من أن يكون سيد نفسه بالفعل ". إن الشهوة استعباد والامتثال إلى القوانين التي شرعها الإنسان بنفسه حرية. ويقصد روسو ضرورة إقامة المجتمع على أساس "تعاقد اجتماعي" في إطار سلطة ديمقر اطية تعكس إرادة الجميع (١).

يعكس تمثل روسو \_ إذن \_ الأطروحة التي تؤكد ضرورة الانتقال من حالة الطبيعة الى حالة الثقافة؛ لكن كثيراً من المشرِّ عين يرون أن هذا الانتقال ليس تنازلا عن حقوق الإنسان الطبيعية على اعتبار أن الحق في الحرية، والعدل، والمساواة ...الخ، حقوق طبيعية بما أنها تضمن كرامة الإنسان وتحقق إنسانيته.

ومن هذا المنطلق نفهم أطروحة إيف ميشو Y.MICHAUD. يرى هذا المفكر أن الحق يجب أن يكون ضد صيغ الانتقام والقصاص الفردية. لأن ما يهابه القانون أساسا هو أن يوصف بأنه عنف؛ لأن الحق يعقلن العنف، ويجزئه، ويصنع منه تقنية علاجية... مخفيا بذلك أنه هو كذلك "عنف ضد العنف. فالحق لا يستمد قوته إلا من القوانين الجاري بها العمل؛ والقوانين هي الضوابط التنظيمية التي تؤطر المجتمع، وتؤسس العلاقات والحدود التي يجب أن يتحرك في إطارها الجميع. وهذا ما يجعل القوانين تختلف حسب اختلاف التنظيمات الاجتماعية والاختيارات التي حددت لها.

لذا يرى هانز كيلسن HANS KELSEN " أن آراء الناس تتضارب حول القيم التي يتعين اعتبارها بديهية، وليس من الممكن تحققها جميعا ضمن نفس النظام الاجتماعي"، واختيارات الإنسان هي من طبيعة سيكولوجية: ففي الوقت الذي يفضل أحد الأفراد الحرية، قد يفضل آخر الأمن الاجتماعي. ومن ثمة يتسم مفهوم الحق بطابع النسبية لاختلاف الناس حول المواضعات والمبادئ التي يجب أن يقوم عليها. وهذا ما يتيح لنا أن نظرح السؤال التالى: أيتسم الحق بطابع الإلزامية أم أنه التزام تحكمه الظرفية؟

## الحق إلزام أم التزام؟

إن التنظيمات والمؤسسات والهيئات الاجتماعية هي التي تسعى إلى ترسيخ مفهوم الحق لدى أفراد المجتمع؛ وذلك من خلال تنشئة اجتماعية هدفها تكوين " المواطن الصالح ". فما هو المعيار الذي على أساسه يمكن قياس شرعية الحق ومشروعيته؟

يرى ليو ستروس LEO STRAUSS أن الحق ليس طبيعيا بل هو وضعي. ومن ثمة ينفي التساؤل عن المعيار الذي على أساسه يمكن تقويم الحق الوضعي، فيؤكد أن ليس هناك معيار أسمى لتقويم القانون. فهناك نزوع عند الإنسان يدفعه إلى عدم الاستسلام الكلي للجميع، وتتساوى في ذلك المجتمعات المتحضرة والمتوحشة. وهذا صحيح لأن وجود قوانين لا يعني بالضرورة وجود الحق، فالقوانين يمكن أن تكون موجودة لخدمة مصالح طبقية، أو لخدمة أطماع توسعية أو استعمارية، وفي هذه الحالة لا يكون القانون ملز ما.

وقد رفض شيشرون CICERON ـ منذ القديم ـ هذه الأطروحة؛ فأكد أن هناك معياراً أساسياً للتمييز بين القوانين، حيث يقول: " فكي نميز قانونا حسنا عن آخر قبيح، لا نتوفر

<sup>(</sup>١) اعترافات جان جاك روسو، نقلا عن المذاهب الأخلاقية: عادل العوا، ج١، ص١٤.

على قاعدة غير الطبيعة "؛ وسيكون من باب الحماقة الاعتقاد بأن هذه التمييزات تقوم على على مجرد مواضعه، وليست مؤسسة من حيث طبيعته إن الحياة يجب أن تقوم على الحب والإخاء فأساس الفضائل هو حب الناس، وحب الناس هو أساس الحق ومتى قام الحق على الطبيعة الخيرة للإنسان كان ملزما.

إن هذه القاعدة السامية التي يرومها الحق من وفاق بين الناس، لا يجب أن تكون قاعدة نفعية، لأن ما يقوم على المنفعة يزول بزوالها، وفي هذا الصدد نجد هيجل HEGEL يدعو إلى إحقاق الحق العام والمطلق. وهذا الحق الكوني يجب أن ينسلخ من كل فردانية وذاتية في التنفيذ والقصاص، وأن يبتعد عن كل صيغ الانتقام. فيتخذ صيغة العقوبة، وذلك بأن يوكل الحق إلى طرف ثالث يعين لتلك الغاية ولا يطالب، أو ينفذ إلا ما هو كونى، في هذه الحالة يكون الإصلاح عقوبة.

إن هذا البعد الميتافيزيقي الذي يريد هيجل ترسيخه يلمس عملياً، عند كانط KANT من خلال أطروحة الواجب الأخلاقي الذي يقوم على الواجبات التالية:

\* أن يعمل الفرد كما لو كان قدوة للآخرين.

\* أن يتصرف كل واحد كما لو كان مشرعا وفردا.

\* أن يعامل كل واحد غيره كما لو كان يعامل نفسه (١)

فإذا التزم كل واحد بهذه الواجبات المطلقة يمكن أن يتحقق الحق والوفاق الأبدي بين الناس.

إذا ابتعدنا عن هذه التمثلات الميتافيزيقية، وحاولنا أن نفكر في إطار حقوقي محض، وإطار وضعي راهني صرف، فإن ذلك يتيح لنا أن نتساءل: كيف يمكن إحقاق الحق داخل المجتمع؟ أو بتعبير آخر: ما هي دولة الحق؟

تجيب جاكلين روس J.RUSS بأن دولة الحق هي واقع معيش، وليست مدينة فاضلة، وهي ممارسة معقلنة لسلطة الدولة، وتسعى إلى تحقيق وبلورة الحريات العامة. لأن الدولة توجد لخدمة الفرد، وليس العكس، حيث يجب أن تعتبر الإنسان قيمة مؤسسة، فالدولة إذن " تحتل مرتبة بعد الإنسان لما أصبح يمثله من معيار أسمى وسلطة دولة الحق تتخذ ملامح ثلاثة: القانون، الحق، وفصل السلط "، فلا يمكن أن يوجد حق دون قانون عادل وصريح. كما أن إحقاق الحق مستحيل دون فصل السلط خاصة تلك التي أشار إليها مونتسكيو MONTESQUIEU في كتابه " روح القوانين ".

### ٢. محورية الحق:

تعد محورية الحق مظهر للصدق السياسي في الحكم العلوي، فإذا ما طِت النظر في سلوك الإمام طِيِّ وسيرته السياسية في جميع مجالات الحكم، رأيت أن الالتزام بهذا الأصل واضح في ثنايا هذه السيرة، وفي كل مرفق من مرافقه. لقد كان الإمام يرى أن إقامة الحق وإحقاقه هو عماد فلسفة حكمه، ولم يكن يفكر في إدارة الاجتماع السياسي بشيء آخر غير إحياء الحق ومحو الباطل؛ لذلك كان ينادي بالحق فيقول: فَلاَ تُدَبَنَ الْبَاطِلَ حَتَى يَحْرُجَ الْحَقُ مِنْ جَنْدِهِ، ومرة أخرى نراه كيف يأخذ الحق من مغتصبيه، ويعيده لأهله، ولا تأخذه بذلك لومة لائم: التَليلُ عِنْدِي عَزيزٌ حَتَى آخَذ الحق لَهُ، وَ القويُّ

<sup>(</sup>١) دلبوس: فلسفة (كانت) العملية، ص٩، نقلا عن المذاهب الأخلاقية لعادل العوا.

عِنْدِي ضَعِيفٌ حَتَى آخَذ الْحَقَّ مِنْهُ (١). وفي كلام له في وضع المعروف عند غير أهله قول:

أَيُّهَا التَّاسُ مَنْ عَرَفَ مِنْ أَخِيهِ وَثِيقَة دِين وَ سَدَادَ طَرِيقِ فَلاَ يَسْمَعَنَّ فِيهِ أَ قَاوِيلَ الرِّجَال، أَ مَا إِنَّهُ قَدْ يَرْمِي الرَّامِي وَ تُخْطِئُ السِّهَامُ وَ يُحِيلُ الْكَلاَمُ (٢)، وَ بَاطِلُ ذَلِكَ يَبُورُ وَ اللهُ سَمِيعٌ وَ شَهِيدُهُ مَا إِلِّنَهُسَ بَيْنَ الْحَقِّ وَ البَاطِلَ إِلَا أَرْبَعُ أَصَابِعِ، فسئل إِلَيْ عن معنى قوله هذا، فجمع أصابعه ووضعها بين إذنه وعينه ثم قال: (الباطِلُ أَنْ نَقُولَ سَمِعْتُ وَ الْحَقُّ أَنْ نَقُولَ سَمِعْتُ وَ الْحَقُّ أَنْ نَقُولَ رَأَ يُبِثُ) (٣).

ومن كتاب له يه إلى الأسود بن قطبه صاحب حلوان (١) يأمره بالعدل ولزوم الحق: أمَّا بَعْدُ قَانَ الْوَالِيَ إِذَا احْتَلَفَ هَوَاهُ (١) مَنعَهُ ذَلِكَ كَثِيراً مِنَ الْعَدْل. قَلْيُكُنْ أَمْرُ النَّاسِ عِندَكَ فِي الْحَقِّ سَوَاءً فَإِنَّهُ لَيْسَ فِي الْجَوْرِ عِوضٌ مِنَ الْعَدْل قَاجْتَتِبْمَا تُتكِرُ أَمَّتْالَهُ (١)، وَ ابْتَذِلْ فَي الْحَقِّ سَوَاءً فَإِنَّهُ لَيْسَ فِي الْجَوْرِ عِوضٌ مِنَ الْعَدْل قَاجْتَتِبْمَا تُتكِرُ أَمَّتْالَهُ (١)، وَ ابْتَذِلْ تَقْسَكَ فِيمَا الْقَيْصَ اللهُ عَلَيْكَ رَاحِياً تَوْابَهُ وَ مُتَخَوِّفاً عِقابَهُ وَ اعْلَمْ أَنَّ الدُّنيا دَارُ بَلِيَّةٍ لَمْ يَعُرُغُ صَاحِبُهَا فِيهَا قَطْ سَاعَةً إِلَا كَانَتُ قَرْ غَتْهُ عَلَيْهِ حَسْرَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ (١). وَ أَنَّهُ لَنْ يُعْرِيكَ عَن الْحَقِّ شَيْعًا أَبَداً وَ مِنَ الْحَقِّ عَلَيْكَ حِقْظُ نَقْسِكَ وَ الاحْتِسَابُ عَلَى الرَّعِيَّةِ بِجُهْدِكَ فَإَلَى الْآذِي يَصِلُ إِلَيْكَ مِنْ ذَلِكَ أَتْهُ ضَلُ مِنَ الدَّذِي يَصِلُ بِكَ وَ السَّلامُ (١).

#### T. سيادة القانون: CONSTITUTION

لقد بلغ من احترام الإمام الله القانون أنه لم يكن يرى لنفسه خاصية أمام القانون. كان يؤمن أنه ليس هناك شخص فوق القانون، ولن يستطيع احد " ولا ينبغي له " أن يكون مانعاً عن تنفيذ القانون الإلهي. إلى غير ذلك من الأصول التي تعد من مرتكزات السياسة عنده هيين.

وإذا ما نظرنا إلى فلسفة الحكم عند الإمام نجدها تستند إلى وحدة الوسائل والغايات، فهي أخلاقية في جوهرها، وهي تمقت الوصولية أو الانتهازية بشتى صورها ومختلف مجالاتها، وهي تسير وفق المثل الأخلاقية العليا التي جاء بها الإسلام "عقيدة وقولاً وفعلاً" في ميدان الإدارة العامة؛ لتعيين الصلة بين الحكومة والشعب من حيث حقوق الأفراد وواجباتهم العامة. وكتب إلى جنوده يخبرهم بالذي لهم والذي عليهم: من عبد

(٢) يحيل: كيميل يتغير عن وجه الحق. وفي نسخة يحيك بالكاف من حاك.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج١، ص٨٩.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج٢، ص٢٤.

<sup>(</sup>١) حلوان: من مدن العراق في آخر حدود السواد مما يلي الجبال شرقي بغداد، من كبار مدن العراق، مشهورة بالرمان والتين، فتحها المسلمون سنة ١٩ هـ (معجم البلدان ج ٢، ص ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) اختلاف الهوى: جريانه مع الأغراض النفسية حيث تذهب، ووحدة الهوى: توجهه إلى أمر واحد وهو تنفيذ الشريعة العادلة على من بصيب حكمها

<sup>(</sup>٣) أي ما لا تستحسن مثله لو صدر من غيرك.

<sup>(</sup>٤) الفَّراغ الذي يعقب حسرة يوم القيامة هُو خلو الوقت من عمل يرجع بالنفع على الأمة، فعلى الإنسان أن يكون عاملا دائما فيما ينفع أمته ويصلح رعيته إن كان راعيا.

<sup>(°)</sup> الاحتساب على الرعية: مراقبة أعمالها وتقويم ما أعوج منها وإصلاح ما فسد، والأجر الذي يصل إليه العامل من الله والكرامة التي ينالها من الخليفة هما أفضل وأعظم من الصلاح الذي يصل إلى الرعية بسببه.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج٣، ص١١٥.

الله على أمير المؤمنين أما بعد: فإن الله جعلكم في الحق جميعا سواء أسودكم وأحمركم، وجعلكم من الوالي، وجعل الوالي منكم بمنزلة الوالد من الولد، وبمنزلة الولد من الوالد الذي لا يكفيهم منعه إياهم من طلب عدوه والتهمة به ما سمعتم و أطعتم وقضيتم الذي عليكم وان حقكم عليه إنصافكم والتعديل بينكم والكف عن فيئكم، فإذا فعل ذلك معكم وجبت عليكم طاعته بما وافق الحق ونصرته على سيرته والدفع عن سلطان الله؛ فإنكم وزعة (١) الله في الأرض فكونوا له أعوانا، ولدينه أنصارا، ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها إن الله لا يحب المفسدين (٢)

ويتجلى الجانب السياسي في فلسفة الحكم عند الإمام بأروع أشكاله خصوصاً إذا ما تذكرنا أن السياسة ترتبط بأذهان كثير من الناس ببعدها عن مستويات الأخلاق الرفيعة. وسبب ذلك على ما يبدو هو أن الساسة " كالشعراء بنظر القرآن " ﴿ اللهُمْ يَقُولُونَ مَا لا َ يَقْعَلُونَ ﴾ (٦)، وبعبارة أدق يفعلون نقيض ما يقولون وقد أفرد الكاتب الإيطالي " ميكافيلي "كتاباً خاصاً وضعه في مطلع القرن السادس عشر للموازنة بين أقوال الساسة في مجتمعه وبين أفعالهم التي تناقضها سماه " الأمير "، فوصف السياسي الحاكم بأنه " الشخص الذي يكون خُلقه مزيجاً من الإنسانية والحيوانية، فلا هو بالإنسان الصرف ولا الحيوان الصرف في تصرفاته تجاه الخاضعين له " (٤).

على أنه في الجانب الحيواني يكون كالأسد تارة، وكالثعلب تارة أخرى.

فالأسد لا يستطيع أن يتغلب على الخصم أو أن يتملص من شراكه بالحيلة والمراوغة أو المداهنة إذا أقتصى الأمر ذلك، ولا يستطيع الثعلب أن يتغلب على الخصم، أو يتخلص من شراكه بالقوة الجسمية إذا استلزمت الطروف ذلك.

ومما تجدر الإشارة إليه في هذا الصدد أن أية فلسفة في الحكم يراد تطبيقها في مجتمع من المجتمعات، لا تعمل " في جوانبها النظرية والعملية التطبيقية " إلا ضمن ا إطار اجتماعي تنتشر فيه آثار الماضي القريب والبعيد من الناحيتين المادية والفكرية. ولا يتسنى تنقية الجو الاجتماعي وتهيئته لقبول فلسفة جديدة في الحكم إلا عن طريق تبديل عادات أفراده وعقائدهم القديمة، التي لا تنسجم هي والفلسفة الجديدة في الحكم. غير أن ذلك الأمر على جانب من الصعوبة كبير، وهو مع ذلك أصعب في جوانبه التطبيقية منه في جوانبه النظرية.

فقد يرضخ كثير من الناس للأمر الواقع كما يقال ويستسلمون " راضين أو مكر هين، مؤمنين أو متظاهرين " للفلسفة الجديدة. ولكنهم يتمردون عليها من الناحية العملية التطبيقية وبخاصة إذا كان ذلك يعمل على حفظ مصالحهم.

يضاف إلى ذلك أن التسليم - الحقيقي - بالجوانب النظرية لفلسفة معينة في الحكم، لا يسوق صاحبه إلى العمل وفق مستلزمات تلك الفلسفة إلا إلى المدى الذي يتناسب هو وعمق ذلك التسليم فهو كالطاقة التي تتشط صاحبها إلى أمد ثم تزول ويتجلى مقدار تعلق الشخص بفلسفة معينة بمدى التضحية التي يقدمها في سبيلها وخاصة في جوانبها التطبيقية

<sup>(</sup>١) الوزعة: الذين يدفعون عن الظلم.

<sup>(</sup>٢) الأمين، محسن، تح: الأمين، حسن، أعيان الشيعة، الناشر: دار التعارف للمطبوعات، بيروت ــ لبنان، ج١، ص٤٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء: الآية ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء: الايه ١٠١١. (٤) جعفر، نوري: فلسفة الحكم عند الإمام علي ليلي، م. س، ص٢٣. • ٧

أما الحاكم فيقاس ذلك عنده بمدى التزامه في القول وفي العمل، في تصرفاته العامة والخاصة مع خصومه وأنصاره على السواء.

وقد بلغ على على الذروة في هذا الباب. لذلك عندما نقرأ كتابه إلى حذيفة بن اليمان واليه على جرف المدائن، نلمس هذا المعنى الرفيع، (وإني آمرك بتقوى الله وطاعته في السر والعلانية، وأحذرك عقابه في المغيب والمشهد، وأتقدم إليك بالإحسان إلى المحسن، والشدة على المعاند، وآمرك بالرفق في أمورك، واللين والعدل على رعيتك ؛ فإنك مسؤول عن ذلك، وإنصاف المظلوم، والعفو عن الناس، وحسن السيرة ما استطعت، فالله يجزي المحسنين. وآمرك أن تجبي خراج الأرضين على الحق والنصفة، ولا تتجاوز ما قدمت به إليك، ولا تدع منه شيئا، ولا تبتدع فيه أمرا، ثم أقسمه بين أهله بالسوية والعدل. واخفض لرعيتك جناحك، وواس بينهم في مجلسك، وليكن القريب والبعيد عندك في الحق سواء، واحكم بين الناس بالحق، وأقم فيهم بالقسط، ولا تتبع الهوى، ولا تخف في الله لومة لائم) ؛ فران الله مع الدّذين أتقوا والرّذين هُمْ مُحْسِئُونَ الله وي

إن مقياس نجاح الحاكم ـ بنظر الإمام ـ ليس هو البقاء في دست الحكم، والتخلص من المناوئين والمعارضين والخصوم، واستمالة الناس بالوسائل الفاسدة مثل الضغط والتخويف أو الرشوة والملاينة. كلا. إن مقياس نجاح الحاكم، بنظر الإمام، ينحصر بمدى الوعي الذي يثيره في الرعية، لتفهم طبيعة مشكلات المجتمع الذي يعيشون فيه والمساهمة الإيجابية المباشرة وغير المباشرة في علاج تلك المشكلات بالأسلوب السليم، وضمن إطار يتجه سيره العام نحو تحقيق العدالة الاجتماعية في جميع مناحي الحياة.

ووظيفة الحاكم الناجح – في هذه الناحية – هي قيادة سفينة المجتمع في هذا الاتجاه. لقد كان الإمام على خاضعا للجهاز القضائي في حكومته برغم كل ما يحظى به من مكانة مرموقة على الصعيد العلمي والعملي والسياسي، وقد حضر إلى المحكمة للإجابة عن أسئلة القاضي الذي نصبه بنفسه. وبهذا السلوك كان الإمام يدلل عمليا على الموقع الذي يحظى به القضاء، ويدافع عن حقوق الناس، بالإضافة إلى أنه يُعلم قادة المستقبل درسا بليغا في الخضوع أمام الجهاز القضائي.

وهذا الأمر \_ كما لا يخفى \_ من أصعب الأمور، وخاصة في جوانبه الواقعية العملية. وإذا كان الأمر كذلك، فإن تحقيقه لا يتم في نطاقه الواسع أثناء حياة ذلك الحاكم من الناحية الزمنية.

وإذا صح ما ذهبنا إليه، جاز لنا أن نقول: إن الحاكم الناجح هو الذي يسير بالاتجاه السليم في فترة حكمه.

أما الاستمرار على ذلك الاتجاه بعد وفاته فأمر لا بد من حدوثه في المدى البعيد، رغم ما يعترضه من صعوبات ومزالق يضعها في طريقه الحكام الفاسدون.

هذا من جهة، ومن جهة ثانية فليس الإسلام مقصوراً على مجموعة من العقائد والطقوس والعبادات، بل هو \_ بالإضافة إلى ذلك \_ مجموعة من المثل العليا والمبادئ الاجتماعية السامية في حقل السياسة والأخلاق، وجوانبه الاجتماعية لا تقل أهميتها عن جوانبه العقائدية في مجال الطقوس والعبادات.

<sup>(</sup>۱) البروجردي، آقا حسين: جامع أحاديث الشيعة، منشورات مدينة العلم ــ آية الله العظمى الخوئي، قم ــ إيران، المطبعة العلمية ــ قم،، ١٤٠٧هـ، ج١٣، ص١٩٥.

من يدري؟ فلعل الجوانب العقائدية وسيلة لرفع مستويات الأخلاق عند الناس، وتبدو أهمية ذلك واضحة في تصرفات الحاكم تجاه المحكومين.

وعلى هذا الأساس، تصبح رسالة الإسلام غير مستوفية الشروط في جوانبها العامة من الناحية السياسية، إذا لم يكافح الحاكم وثنية المحكومين في الذوق والسياسة والأخلاق.

ولعل اهتمام الإمام بهذا الجانب من جوانب الدين، أحد أسرار خلوده على مرّ الزمان.

ب. المفهوم الأخلاقي في رسائل الإمام المن الله الإمام المنهومي العدالة والحرية:

## المقام الأول: تعريف العدالة

العدل: ضد الجور، وهو ما قام في النفوس أنه مستقيم، وقيل: هو الأمر المتوسط بين الإفراط والتقريط<sup>(١)</sup>.

أما العدالة EQUITY فهي: خلاف الجور. يقال: عدل عليه في القضية فهو عادل. وبسط الوالي عدله ومعدلته. وفلان من أهل المعدلة، أي من أهل العدل. ورجل عدل، أي رضا ومقنع في الشهادة.

أما اصطلاحاً فهي: ملكة راسخة باعثة على ملازمة التقوى من فعل الواجبات وترك المحرمات. أو هي صفة في الإنسان تحمله على اجتناب الكبائر وعدم الإصرار على الصغائر، وتجنب ما فيه خسة من التصرفات، فإن أتى شيئا من ذلك فليس بعدل<sup>(٢)</sup>.

#### المقام الثاني: بيان معنى العدالة

لقد ذكر جملة من العلماء أن العدالة لغة مأخوذة من العدل وهو القصد في أمور ضد الجور، وقيل من العدالة بمعنى الاستواء والاستقامة كما يقال هذا عدل هذا أي مساوله، واعتدل الشيئان أي تساويا، وفي اصطلاح أرباب الحكمة وأهل العرفان: عبارة عن تعديل قوى النفس وتقويم أفعالها بحيث لا يغلب بعضها بعضاً. وتوضيح ذلك أن للنفس الإنسانية قوة عاقلة هي مبدأ الفكر والتمييز والشوق إلى النظر في الحقائق والتأمل في الدقائق، وقوة غضبية هي مبدأ الغضب والجرأة لدفع المضار والإقدام على الأهوال والشوق إلى التسلط على الرجال، وقوة شهوية هي مبدأ طلب الشهوة واللذات من المآكل والمشارب والمناكح وسائر الملاذ البدنية والشهوات الحسية، وهذه القوى متباينة جدا

<sup>(</sup>۱) الزبيدي، محمد مرتضى: تاج العروس، تح: شيري، علي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، مط: دار الفكر ــ يبروت،١٤١٤هـــ ١٩٩٤م ج١٠٥ ص٤٧١

<sup>(</sup>٢ُ) فتح الله، أحمد: معجم ألفاظ الفقه الجعفري، ط١، مط: مطابع المدوخل ــ الدمام، ١٤١٥هـ ــ ١٩٩٥م، ص٢٧٩.

فمتى غلب أحدها انقهرت الباقيات، وربما أبطل بعضها فعلُ بعض، والفضيلة البشرية تعديل هذه القوى لأن لكل من هذه القوى طرفي إفراط وتفريط، فأما القوة العاقلة فالسفاهة والبلاهة، والقوة الغضبية فالتهور والجبن، والقوة الشهوية فالشره وخمود الشهوة، فالقوة العاقلة تحصل من تعديلها فضيلة العلم والحكمة، والغضبية تحصل من تعديلها فضيلة العفة، وإذا حصلت عديلها فضيلة الشجاعة، والقوة الشهوية تحصل من تعديلها فضيلة العفة، وإذا حصلت هذه الفضائل الثلاث التي هي في حاق الأوساط وتعادلت حصل منها فضيلة رابعة وملكة راسخة، هي أم الفضائل وهي المعبر عنها بالعدالة، فهي إذن ملكة نفسانية تصدر عنها المساواة في الأمور الصادرة عن صاحبها، وتحت كل واحدة من هذه الفضائل عنها المتقدمة فضائل أخرى، وكلها داخلة تحت العدالة فهي دائرة الكمال، وجماع الفضائل على الإجمال. وأما في اصطلاح أهل الشرع، فقالوا: إنها ملكة نفسانية تبعث على ملازمة التقوى والمروءة، واحترزوا بالملكة عما ليس كذلك من الأحوال المنتقلة بسرعة كحمرة الخجل وصفرة الوجل بمعنى أن الاتصاف بالوصف المذكور لابد أن يعسر زوالها(١).

وقد ذكر ابن أبى الحديد تعريفاً للعدالة حيث قال:

"مَلَكَة تصدر بها عن النفس الأفعال الفاضلة خُلقاً لا تخلُّقاً (١).

وقد يظهر مفهوم العدالة مرتبطا بمفاهيم أخرى كالحق، والحرية والمساواة إلى غير ذلك من المفاهيم؛ مما يؤدي إلى التساؤل حول أهمية العدالة وحضورها في المجتمع وارتباطها بحقوق الإنسان وبالأخلاق... ومن ثمة تطرح التساؤلات التالية نفسها: أهناك فعلاً عدالة؟ أم أن العدالة مجرد مثال يصعب تحقيقه والوصول إليه؟ هل العدالة قيمة مطلقة أم نسبية؟ وأخيرا ما هو البعد الأخلاقي للعدالة باعتبارها قيمة؟

#### ١ ـ العدالة كقيمة أخلاقية عليا

كان السفسطائيون من أوائل من عالجوا إشكالية العدالة؛ وقد كانت قناعاتهم الفلسفية تقوم على اعتبارات ترتبط بالشك المذهبي، فكانوا يعتبرون الفرد مقياس كل شيء. وعلى هذا الأساس اعتقد السفسطائيون أن العدالة غير موجودة أو على الأرجح، أنها مفهوم غامض وقيمة لا يؤمن بها إلا الضعفاء. وكان غلوكون يعتمد في شرحه للموقف السفسطائي على أسطورة جيجيس GYGES ذلك الراعي البسيط الذي اكتشف أن تحريك خاتم في إصبعه يخفيه عن أنظار الناس، فجعله ذلك يتنكر لمبادئه الأولى حول العدالة. وقد أتت الأطروحة الأفلاطونية لتدحض الفكر السفسطائي، علما بأن أفلاطون لا يؤمن بالمفهوم الديمقراطي للعدالة. حيث أكد أفلاطون، بصريح العبارة، أن العييد واهمون حينما يعتقدون في المساواة؛ لأن العدالة لا يمكنها أن تكون كذلك أبدا؛ لأن الناس خلقوا غير متساوين بطبعهم. ومن ثمة، فإن العدالة تتجسد عمليا في المجتمع إذا انصرف كل واحد إلى ما هو مؤهل له بطبعه، فيجب أن يكون التقسيم الطبقي للمجتمع انصرف كل واحد إلى ما هو مؤهل له بطبعه، فيجب أن يكون التقسيم الطبقي للمجتمع متطابقا مع تقسيم قوى النفس (القوة الشهوانية، والقوة العظبية إلى القوة العاقلة؛ لتصل القوة الشهوانية تتخلى فضيلتها التي تتجلى في العفة والاعتدال؛ وتسمو القوة العاقلة؛ لتصل القوة الشهوانية تتمثل في الشجاعة.

<sup>(</sup>١) البحراني، يوسف: الحدائق الناضرة، تح: الإيرواني، محمد تقي، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية ــ قم، ج١٠ ص١٢. (٢) ابن أبي الحديد، شرح النهج، م. س، ج٦، ص٣٠٠.

إن قيمة العدالة هي التي توجه قوى النفس وتضمن تراتبيتها باعتبارها فضيلة الفضائل. وعلى غرار النفس، لا يمكن أن نضمن مدينة مثالية \_ في نظر أفلاطون \_ دون أن يضم المجتمع ثلاث طبقات (علاوة على طبقة العبيد)، وهي: طبقة العامة، وطبقة الجند، وطبقة الحكام، وهم الفلاسفة الذين عليهم الانصراف إلى إدراك العدالة كقيمة عليا ترتبط بعالم المثل.

أما أرسطو، وإن كأن هدفه محاربة الفكر السفسطائي، إلا أنه يختلف مع أفلاطون في تمثله للعدالة، حيث يرى أرسطو أن العدالة تتمثل نظريا في الوسط الذهبي " لا إفراط ولا تفريط " الذي يستطيع وحده أن يضمن الفضيلة. وعلى هذا تتأسس العدالة العملية، التي تتجلى بالخصوص في توزيع الثروات بين الأفراد بطريقة رياضية تناسبية (بمعنى أن العدالة تقتضي أن يتقاسم الأفراد بينهم بطريقة عادلة الصالح والطالح)، كما تتجلى في سن قوانين كفيلة بضمان الأمن والسكينة والإنصاف لسكان المدينة وتقوم العلاقات بين أفراد المجتمع على صداقة حقيقية ومثالية.

وقد خرج مفهوم العدالة من الإطار الميتافيزيقي، مع الفلسفة السياسية التي دشنتها فلسفة الأنوار، حيث نجد الفيلسوف الإنجليزي ديفيد هيوم D.HUME) الاسمام) يحاول أن يتكلم انطلاقا من تبعات الثورة الصناعية وروح الثورة الفرنسية؛ فربط العدالة بالرفاهية التي يجب تحقيقها للفرد؛ بوصفه مستهلكا، مما سيؤدي إلى احترام القوانين والالتزام بها. وهذا - في اعتقاده - لن يتحقق إلا بضمان الحرية الفردية التي يمكنها أن تتبلور مع الملكية الخاصة لوسائل الإنتاج علاوة على التصنيع، والتقنية. وهذا، فعلا، يجسد تلك الروح الليبرالية التي تعتقد أن الدولة توجد في خدمة الفرد وليس العكس.

ويعتقد مونتيسكيو MONTESQUIEU أنه لا يمكن ضمان العدالة الفردية إلا بفصل السلطات الثلاث [التشريعية، والتنفيذية، والقضائية]، إلا أن بانجمان كونسطان B.CONSTANT يعتقد أن على الفرد كذلك واجبات تجاه الدولة، فعلى الفرد أن يضحي بجزء من حريته، وبجزء من ثروته خدمة للصالح العام.

إذا تجاوزنا هذا الطرح الفلسفي السياسي، فإننا نصادف الفيلسوف الألماني كانط KANT يحاول أن يؤطر العدالة في إطار معياري أخلاقي. لأن العدالة في نظره قيمة أخلاقية ترتبط بثلاثة معايير أخلاقية هي: الحرية، والكرامة، والواجب فالإنسان موجود حر يملك كرامة تفوق كل سعر، ويعمل كذلك بمقتضى الواجب الأخلاقي الذي يتطلب من الفرد أن يعمل كما لو كان أسوة لغيره من الأفراد، وأن يسلك كما لو كان مشرعا وفردا، وأن يتعامل مع الآخرين من خلال احترام متبادل يمليه عليه احترامه لنفسه. لا يمكن للعدالة أن تتجسد \_ إذن \_ إلا من خلال إعمال عقل أخلاقي عملي، يسمو به الإنسان فوق كينونته الطبيعية.

#### ٢ ـ نقد العدالة كقيمة أخلاقية

إن هذه التمثلات وغيرها لم تكن دون أن تشهد اعتراضات من بعض الفلاسفة، فنجد نيتشه يشك في إمكانية وجود عدالة. حيث يعتقد هذا الفيلسوف أن منطق القوة وحده يؤطر السلوك البشري، فإرادة القوة تفترض هيمنة أخلاق القوة " أخلاق السادة ". أما المساواة والحرية..، فهي من شيم الضعفاء؛ ومن الطوباوية الاعتقاد بأن العدالة يمكنها أن تؤطر العلاقات بين الأقوياء والضعفاء. فالعدالة لا تكون إلا بين الأقوياء الأنداد.

أما الفيلسوف الفرنسي ميشيل فوكو M.FOUCAULT، فيعتقد أن العدالة ليست قيمة أخلاقية، لأنه يغلب عليها الطابع المؤسسي (أو المؤسساتي): فالمجتمع يعمل من خلال مؤسسات تعمل بطريقة سلطوية، تقوم بنشر مفهوم معين للعدالة، وتسهر على احترامه وتنفيذه، ولا تطلب من الفرد إلا أن يكون خاضعا طيعا.

يلاحظ من خلال الطروحات السابقة، أن الأفكار توزعت بين من يؤمن إيمانا قطعيا بالعدالة ومن يشك في وجودها، دون أن يعني ذلك أن هناك إجماعاً حول تمثل العدالة بصورة واحدة. ولكن ألا يحق لنا، أن نواجه من يشك في وجود العدالة كقيمة أخلاقية بالتأكيد على أن المجتمع الذي يتأسس على العدالة يضمن أكثر للإنسان إنسانيته ويحفظ له كرامته؟! فمن الأفضل أن يأمل الإنسان في مثل وقيم من أن يعيش بدون مبادئ...

## العدل عند الإمام أمير المؤمنين وليه:

إن العدل في نظر الإمام هو الأصل الذي يستطيع أن يصون توازن المجتمع، ويرضيه، ويهب له السلام والأمن والطمأنينة والاستقرار، أما الظلم والجور والتمييز الطبقي، فهو لا يرضى حتى نفس الظالم والذي يظلم من أجله، فكيف بالمظلومين والمحرومين؟! العدل سبيلٌ عام يسع الجميع ويصل بهم إلى حيث الطمأنينة الاستقرار، أما الظلم والجور فهو طريقٌ ضيق لا يصل حتى بصاحبه إلى ما يريد

ولم يوص الإمام إلى إتباعه بالعدالة فحسب، ولم يقنع منهم بإجرائها وتطبيقها فقط، بل المهم أنه رفع من قيمتها ووزنها وثمنها في الأفكار؛ لذلك نسمع كلامه عندما رد على المسلمين من قطائع عثمان وَ اللهِ مَاءُ لَرَ دَدُنتُهُ قَدْ تُرُوِّجَ بِهِ السَّيَاءُ وَ مُلِكَ بِهِ الإِمَاءُ لَرَدَدُنتُهُ قَلْ اللهِ مَاءُ لَرَدَدُنتُهُ فَالَا فِي الْعَدْلُ سَعَةً وَ مَنْ ضَاقَ عَلَيْهِ الْعَدْلُ قَالَجَوْرُ عَلَيْهِ أَضْيَقُ (١)

ما أجمل ما نسمع هذه المعنى من لسانه ولي إحيث سأله رجل: أيهما أفضل العدل أم الجود؟

سأله عن خاصتين من الخصائص الإنسانية، فالإنسان هارب من الظلم وشاكر للإحسان، وقد يبدو لأول وهلة أن يكون الجواب بكل سهولة: إن الجود أفضل من العدالة؛ إذ العدالة: رعاية لحقوق الآخرين وعدم التعدي وعدم التجاوز على حقوق الآخرين. أما الجود فهو أن ينشر الإنسان بيده حقوقه المفروضة له على غيره. فالعادل حافظ للحقوق غير متجاوز عليها، أما الجواد فهو مضح بحقوقه للآخرين مفوض لها إياهم؛ فالجود أفضل والجواد أنبل!

هذا إذا كانت مقاييسنا هي المقاييس الأخلاقية الفردية، فعليها يصبح الجود أجل معرّف لشخصية الإنسان الجواد، وأسمى سمة لكماله، وأعلى علامة لرقيّ روحه. ولكن الإمام على إلى يجيب بعكس ذلك، فإنه يرجح العدل على الجود بدليلين:

١. ( الْعَدْلُ يَضَعُ الْأَمُ ورَ مَوَاضِعَهَا وَ الْجُودُ يُخْرِجُهَا مِنْ جِهَتِهَا). ١

فإن معنى العدالة: أن تلاحظ الحقوق الواقعية والطبيعية، فيعطي لكل شخص ما يستحقه حسب استعداده وعمله، وحينئذ يجد كل شخص مكانه في المجتمع، ويصبح المجتمع كمصنع جاهز منظم. أما الجود، فهو وإن كان معناه: أن يهب الجواد ما يملكه بالمشروع للآخرين، ولكن لا ينبغي الغفلة عن أنه عمل غير طبيعي للمجتمع، إذ ما أحسن للمجتمع أن لا يوجد فيه عضو ناقص يستدعى سائر الأعضاء إلى العون

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ص٤٦.

والمساعدة؟! فإن الجود لا يكون إلا كمثل أن يوجد في أعضاء البدن عضو ناقص أو مريض يستدعى سائر الأعضاء إلى العون والمساعدة.

٢. ( الْعَدْلُ سَائِسٌ عَامٌ وَ الْجُودُ عَارِضٌ خَاصٌّ).

فالعدالة قانون عام يدبر جميع شؤون المجتمع، فهو سبيل يسلكه الجميع.

أما الجود فهو حال استثنائي خاص لا يمكن أن يصبح قانوناً عاماً، فإنه إذا كان كذلك لم يُحسب جوداً آنذاك.

ثم استنتج الإمام طِين فقال: (.. فَالْعَدْلُ أَنشرَ فُهُمَا وَأَ قَضَلا هُمَا) (١).

إن فكرة كهذه حول الإنسان هي نوع خاص من الفكر على أساس تقييم خاص يبتني بدوره على أساس أهمية المجتمع وأصالته إن الأصل في هذا التقويم هو تقديم الأصول والمبادئ (الاجتماعية) على الأصول والمبادئ الأخلاقية (الفردية)، وجعل الأولى أصلاً والثانية فرعاً عليه، والأول جذعاً والثاني غصناً، والأول ركناً والثاني زيناً وجمالاً (١) وهذا التقييم ينطبق مع التعريف المشهور للعدل: " وضع كل شيء فيما وضع له "

إن الإمام علي هيئ الذي كان العوام والخواص يتحدثون عن عدالته وتقواه، قد اكتسبه حب العدالة والرغبة في نشرها من إيمانه العميق وقد وصف حبه للعدالة قائلاً: والله لئن أبيت على حسك السعدان مسهدا "، وأجر في الأغلال مصفدا "، أحب إلي من أن ألقى الله ورسوله يوم القيامة ظالما " لبعض العباد، وغاصبا " لشيء من الحطام، وكيف أظلم أحدا " لنفس تسرع إلى البلى قفولها، ويطول في الثرى حلولها(").

وليس هذا إدعاء فحسب، فقد أثبت الإمام وآبي عملياً أنه يلتزم بالعمل بما يقول، فهو يحكي قصة تتعلق بشخص أرسل إليه هديه؛ ليرشيه بها فردها بغضب شديد، ووصفه بالجنون والهذيان إذ فكر في شراء دينه، فيقول:

وَ (اللّهِ لَوْ أَ عُطِيتُ الْأَقَالِيمَّ بَعَةَ بِمَا تَحْتَ أَ قَلَاكِهَا عَلَى أَنْ أَ عُصِيَ اللّهَ فِيَهْلَةٍ أَ سُلْ بُهَا جُلْبَ شَعِيرَةٍ مَا فَعَلْتُهُ وَ إِنَّ دُنْيَاكُمْ عِنْدِي لأَهْوَنُ مِنْ وَرَقَةٍ فِي قِم جَرَادَةٍ تَقْضَمُهَا مَا لِعَلِيٍّ جُلْبَ شَعِيرَةٍ مَا فَعَلْتُهُ وَ إِنَّ دُنْيَاكُمْ عِنْدِي لأَهْوَنُ مِنْ وَرَقَةٍ فِي قِم جَرَادَةٍ تَقْضَمُهَا مَا لِعَلِيٍّ وَ لِنَعِيم يَقْنَى وَ لَأَنْةٍ لا تَبْقَى نَعُودُ بِاللّهِ مِنْ سُبَاتِ الْعَقْلُ وَ قُبْحِ الرَّلَالُ وَ بِهِ نَسْتَعِينُ)(١).

إن عدالة علي يبير التي كان يطبقها حتى مع أقرب أفراد أسرته بشكل حازم وصارم، ناشئه من زهده وتقواه المنقطعي النظير، ولنختم هذا القسم بهذه الحكمة الذهبية له يبير: بئس الزاد إلى المعاد، العدوان على العباد (٢).

#### من عهده لمالك الأشتر:

يضم عهد الإمام أمير المؤمنين ولي لواليه على مصر مالك بن الحارث الأشتر النخعى الأمير مالك بن الحارث الأشتر النخعى (٦) مجموعة بنود قانونية تهدف إلى تنظيم شؤون الإدارة المحلية، في إطار من

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح: ابن أبي الحديد، م. س، ج٤ ص٩٧.

<sup>(</sup>٢) المطهري، مرتضى: في رحاب نهج البلاغة، م. س، ص٩٤.

ر) ( ( ) ورقع المرتضى، رسائل المرتضى، تح: الحسيني، السيد أحمد، الناشر: دار القرآن الكريم ــ قم، مط: الخيام ــ قم، ١٤٠٥هـ، ج٣، ص١٤٠٥ ص١٣٩٠

<sup>(</sup>١) الشيخ محمد عِبده، نهج البلاغة، م. س، ج٢، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٢) كريم محمد، أويس: المعجم الموضوعي لنهج البلاغة، الناشر: مجمع البحوث الإسلامية، مشهد \_ إيران، ط١، مؤسسة الطبع والنشر في الأستانة الرضوية المقدسة، ١٤٠٨هـ، ص٢٥٢، ح ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) مالك الأشتر من وجوه الصحابة وخيار التابعين، وقد صاصحاب الإمام أمير المؤمنين بين، شهد معه جميع حرويه بالبصرة وصفين والنهران، ثم ولاه مصر- بعد مقتل محمد بن أبي بكر- إدارتها وجباية خراجها، وتوفي مسموماً وهو في طريقه إليها سنة ٣٧هـ وعندما بلغ نبأ وفاته الإمام أمير المؤمنين في صعد المنبر في مسجد الكوفة، ونعاه للناس مؤبناً إياه بقوله: " ألا أن مالك بن الحارث قد قضى نحبه، وأوفى بعده، ولقي ربه، فرحم الله مالك، لو كان جبلاً لكان فنداً، ولو كان حجراً لكان صلباً ". كان رضوان الله عليه معدوداً في العباد والزهاد، ورؤساء الأقوام، وشجعان العرب وقادتها، مضى بعد أن سجل له تأريخاً حافلاً للمجد والكرامة.

هدي التشريع الإسلامي ومقاصده العليا، وقيمه المثلى، التي تتوخى توفير السعادة للإنسان المسلم فرداً ومجتمعاً. وقد أفرغ به الإمام يليخ منخول تجاربه الواعية، وخالص نظراته المستوعبة النافذة لكل ما يدور في مجتمع الإنسان، فجاء فيه على جميع أبعاد شؤون الإدارة بأصالة وعمق وتركيز.

وقد كان هذا العهد الشريف أول ما كتب إسلامياً في هذا الموضوع، فهو يعد أقدم وثيقة إدارية تراثية تصل إلينا، ونرى حديث الإمام الدائم عن تطبيق العدل مع أفراد الرعية حيث جاء في عهده إلى مالك الأشتر: "وليكن أحب الأمور إليك أوسطها في الحق، وأعمّها في العدل، وأجمعها لرضا الرعية ". وجاء في جانب آخر من هذا العهد ما يلي:

أَرْنَصِفُ اللهِ وَ أَنْصِفُ النّاسَ مِنْ تَقْعِكُو مِنْ خَاصَّةِ أَهْلِكَ وَ مَنْ آكَ فِيهِ هَوَى مِنْ رَعِيَّتِكَ فَإِ ّلَا تَقَعَلْ تَظْلِمْ وَ مَنْ ظَلْمَ عِبَادَ اللهِ كَانَ اللهُ خَصْمَهُ دُونَ عِبَادِهِ وَ مَنْ خَاصَمَهُ اللهُ أَدْحَضَ حُجَّتُهُ ( أَ وَ كَانَ لِللّهَ حَرْباً حَتّى يَتْزعَ أَ وْ يَتُوبَ وَ لَيْسَ لَهُ يَا دُعَى إِ لَى تَعْدِيرِ نِعْمَةِ اللّهِ وَ تَعْجِيلَ نِقَمَتِهِ مِنْ إِ قَامَةٍ عَلَى ظُلِم فَإِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ دَعْوَةَ الْمُضْطَهَدِينَ وَ هُو نِعْمَةِ اللّهِ وَ تَعْجِيلَ نِقَمَتِهِ مِنْ إِ قَامَةٍ عَلَى ظُلِم فَإِنَّ اللّه سَمِيعٌ دَعْوَةَ المُضْطَهَدِينَ وَ هُو لِلْطَّالِمِينَ بِهِ الْمِرْصَادِ. ثُمَّ إِنَّ لِلْوَالِي خَاصَّةَ وَ بِطَانَة فِيهِمُ اللّهَ سَمِيعٌ دَعْوَةَ المُضْطَهَدِينَ وَ هُو لِللّطَّالِمِينَ بِالْمِرْصَادِ. ثُمَّ إِنَّ لِلْوَالِي خَاصَّةَ وَ بِطَانَة فِيهِمُ اللّهُ سَمِيعٌ دَعْوَةَ المُضْطَهَدِينَ وَ هُو لِللّطَالِمِينَ بِالْمِرْصَادِ. ثُمَّ إِنَّ لِلْوَالِي خَاصَّةَ وَ بَطَانَة فِيهِمُ اللّهَ اللهُ مُعْمَلًا وَ قَلْتُهُ إِنْ لَهُ اللّهَ اللهُ وَلَاكُ وَ قَلْمُ عَلَى عَيْرِهِمْ فَيَكُونَ مَهْنَا أُ تَلِكَلَهُمْ دُونَكَ ( أَ وَ لا اللهُ عَلَى عَلْمُ عَلَى عَيْرِهِمْ فَيكُونَ مَهْنَا أُ تَلِكَلَهُمْ دُونَكَ ( أَ وَ عَمْلِ مُ شَرَّاكُ فِي عَلَى اللّهُ عَلَى عَيْرِهِمْ فَيكُونَ مَهْنَا أُ تَلِكَلَهُمْ دُونَكَ ( آ) وَ عَيْبُهُ عَلَيْكُ وَ غَمْلُ مُ اللّهُ عَلَى عَلْمُ عَلَى عَلَيْكَ مِنْهُ فَإِنْ مَعْتَلِكَ مِنْهُ فَإِ نَالِكَ مَعْتَلِكَ مَنْهُ فَإِنْ مَعْتَلِكَ مَنْهُ فَا إِنْ اللّهُ عَلَى عَلَيْكُ مِنْهُ فَإِ لَكَ مُحْمُودَةً وَ اللّهُ عَلَى عَلَيْكُ مَا مُنْ الْقَرِيبِ وَ الْبَعِيدِ وَ كُنْ فِي تَلْكَ مُعْتَلِكَ مَنْهُ فَإِ اللّهُ مَا لَلْكُ مَا مَنْ قَلْولَ عَلَى عَلَيْكُ مَلْنَا أُولِيلِكُ مَا لَيْكُ مَا مُنَا لَلْهُ لَا عَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّه

لا يجوز للحكومة أن تسمح للانتهازيين، من الخواص والأقرباء، وكل من يشغل منصباً، استغلال قربهم من مركز السلطة في الاستفادة من بيت المال وغيره من الإمكانات، وتضييع حقوق الشعب؛ لأن ذلك يسيء إلى سمعة المسؤولين، ولا يأتي بالنفع إلا لأولئك الانتهازيين، من أفراد الحاشية والخواص المقربين...

وخلاصة القول: إنه لا ينبغي للحاكم أن يكون جسراً لتحقيق المظالم، وهذا ما أمر به الإمام على يبير وطبقه في العمل قبل القول، كأسلوب أقسم على تباعه قائلاً: (و النُمُ اللهِ لَأَنْصِفَنَ المَظْلُ ومَ مِنْ ظَالِمِهِ وَ لأَقُودَنَ الظَّالِمَ بِخِزَامَتِهِ حَتَى أُوردَهُ مَّنهَلَ الدَقِّ وَ إِنْ كَانَ كَارِها) (٥).

#### الحرية:

الحرية هي: انعتاق الإنسان وتحرره من أسر الرق والطغيان، وتمتعه بحقوقه المشروعة وهي من أقدس الحقوق وأجلها خطراً، وأبلغها أثراً في حياة الناس. وقد دلّ الإمام المن على أصالة الحرية وعلى تساوي الناس في الحكم والقسم كتساويهم في

<sup>(</sup>٤) أدحض: أبطل

<sup>(</sup>٢) الاقطاع: المنحة من الأرض. والقطيعة الممنوح منها: والحامة كالطامة: الخاصة والقرابة.

<sup>(</sup>٣) مهنؤه: منفعته الهنيئة.

<sup>(</sup>٤) المُعْبة كمحبة: العاقبة. والزام الحق لمن لزمهم وإن ثقل على الوالي وعليهم فهو محمود العاقبة بحفظ الدولة في الدنيا ونيل السعادة في الآخرة، نهج البلاغة، خطب الإمام على يليخ، م. س، ج ٣، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٥) رهبر، محمد تقي: دروس من نهج البلاغة، ط١، دار الولاء للطباعة والنشر، بيروت، ٢٠٠٤م، ص٢٣٢.

الانتساب إلى آدم فقال:أيها الناس! إن آدم لم يلد عبدا ولا أمة، وإن الناس كلهم أحرار، و لكن الله خول بعضكم بعضا<sup>(٦)</sup>.

لذلك أقر الإسلام هذا الحق وحرص على حمايته وسيادته في المجتمع الإسلامي.

وليست الحرية كما يفهمها الأغرار هي التحلل من جميع النظم والضوابط الكفيلة بتنظيم المجتمع، وإصلاحه وصيانة حقوقه وحرماته، فتلك هي حرية الغاب والوحوش الباعثة على فساده وتسيّبه وإنما الحرية الحقة هي:

التمتع بالحقوق المشروعة التي لا تناقض حقوق الآخرين ولا تجحف بهم. وهذه طرف من الحريات:

#### ١ ـ الحرية الدينية:

فمن حق المسلم أن يكون حراً طليقاً في عقيدته وممارسة عباداته، وأحكام شريعته. فلا يجوز قسره على نبذها أو مخالفة دستورها، ويعتبر ذلك عدواناً صارخاً على أقدس الحريات، وأجلها خطراً في دنيا الإسلام والمسلمين، وعلى المسلم أن يكون صلباً في عقيدته، صامداً إزاء حملات التضليل التي يشنها أعداء الإسلام، لإغواء المسلمين وإضعاف طاقاتهم ومعنوياتهم.

#### ٢ ـ الحرية المدنية:

ومن حق المسلم الرشيد أن يكون حراً في تصرفاته، وممارسة شؤونه المدنية، فيستوطن ما أحب من البلدان، ويختار ما شاء من الحرف والمكاسب ويتخصص فيما يهوى من العلوم، وينشئ ما أراد من العقود، كالبيع والشراء والإجارة والرهن ونحوها. وهو حر في مزاولة ذلك على ضوء الشريعة الإسلامية.

## ٣ ـ حرية الدعوة الإسلامية:

وهذه الحرية تخص الأكفاء من المسلمين القادرين على نشر التوعية الإسلامية، وإرشاد المسلمين وتوجيههم وجهة الخير والصلاح وذلك ما يبعث على تصعيد المجتمع الإسلامي ورقيّه ثقافيا واجتماعيا ويعمل على وقايته وتطهيره من شرور الرذائل والمنكرات (١) ﴿وَالْتُكُنُ مِنْكُمْ أُمَّة يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْ مُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُنكر وَأُ وَلَاكِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ (٢).

وقال رسول الله على المعروف، ونهوا عن المنكر، وتعاونوا على البر الله على المنكر، وتعاونوا على البر، فإذا لم يفعلوا نزعت منهم البركات، وسلاط بعضهم على بعض، ولم يكن لهم ناصر في الأرض ولا في السماء "(١).

## معنى الحرية عند الإمام علي وليه:

إن الأيمان الأصيل العميق بالحرية نلقاه بالأسس التي قامت عليها مناهج الإمام علي الميخ في الحكومة والسياسة والإدارة. وهو بوحيها قَصَلَ وأجمل، وأمر ونهى، وسالم وحارب، وعزل وأثبت، وخالط الناس، وعامل وُلْده، وعَبَدَ ربه أما نظرته إلى الحرية فمستقاة من نظرته العامة إلى الكون، وإلى المجتمع: قُطب هذا الوجود.

<sup>(</sup>٦) الرحماني، أحمد: الإمام علي بين، الناشر: المنير للطباعة والنشر ـ طهران، ط١، ١٤١٧هـ، ص٦٦٣.

<sup>(</sup>١) الصدر، محمد مهدي: أخلاق أهل البيت، م. س، ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) سوِرة آل عمران: الَّآية ١٠٤.

<sup>(</sup>١) الأحسائي، محمد بن علي: عوالي اللئالي، م. س، ج٣، ص١٨٢.

أما معاني هذه الحرية فتنبع من العلاقات التي يرتبط بها أبناء المجتمع، بقدر ما تنبع من الضمائر والوجدانات. ولها أركانٌ هنا وأركانٌ هناك، ولا تقوم مقاييسها إلا عليها جميعاً. هكذا يقرر العقل والتجربة، وهكذا يقرر الإمام على وليريخ.

أما العلاقات التي يرتبط بها أبناء المجتمع، وهم ذوو صفتين فردية واجتماعية، فقد وقف الإمام سياسته وحكومته وإدارته على تجويدها بما يمكن الناس من العيش الكريم، ويهبهم الفرصة للانطلاق في إدارة الحرية بأمتع أشكالها ومعانيها وللامتداد في الأفق الإنساني الوسيع.

أول مسلك في هذا النطاق له والله عان أن عالن الناس بمسؤوليته في إقامة ما هو حق وتهديم ما هو باطل إعفاء لهم من محاولة فاشلة قد يفكرون باللجوء إليها لمعصية أو إثم فردي، مستشفعين لذلك بمودة أو قرابة أو مناصرة يراد بها أجر يلحق الغبن بالجماعة.

لقد حرر علي إلى نفسه مما تقيد به وُلاة زمانه من أغلال الإشادة بالحسب والنسب، وحرّر نفسه من المطمع في الملك والمال والجاه والكِبْر والاستعلاء، وحرّر نفسه من العرف إن لم يدُر في نطاق العقل السليم والحاجة الاجتماعية والشوق الإنساني الخيّر، وحرّرها من تخصيص ذويه ومحبيه بما ينفعهم دون سواهم، ومن الحقد على أخصامه والانتقام من مبغضيه، وحرر ضميره من كل مناجاة بعمل لا يثق بصلاحه، أو قول لا يرضاه، فكان الضمير العملاق، ثم حرر جسده من شهوة المأكل والملبس والمسكن إلا ما كان من الضروريات البديهية القاهرة، وهو لم يكن ليتناول ثمناً لهذه الضرورات من بيت المال العام على حقه في الحصول على نصيب منه كبعض نصيب عمّاله وولاته على الأقلّ. فتحدّثنا الرواية الثابتة أنه ربما باع سيفه ودرعه وأمتعته ليأكل وبنيه بأثمانها(۱۱)، فيما كان يوسّع على العمال والولاة كي لا يضطرّوا إلى قبول الرشوة مما يؤدي إلى ظلم الحقّ ومسايرة الباطل.

حرر الإمام علي يبير نفسه من هذه الأمور جميعاً اليتم له أن يتفلّت من كل قيد يحول بينه وبين العدل على الصديق والعدو معاً ويوجز هو وبنفسه حالته " من ترك الشهوات كان حراً "(٢).

وإعلاءً منه لشأن الحرية، والعمل الحر، اشترط ألا يُجبرَ عاملٌ على عمل. فالعمل الذي لا يواكبه الرضا الوجداني العميق، فيه إساءة إلى الحرية ثم إلى العمل ذاته. يقول: "ولست أرى أن أجبر أحداً على عمل يكرهه "(٦). ويكتفي للحثِ على العمل الذي يفيد الجماعة، وللمحافظة على الحرية الفردية في وقت واحد، بأن يجعل نتيجة العمل من حق العامل وحده، وبأن يحرم مَنْ كرهه لغير مبررٍ مقبول.

وهنا لابد من الإشارة إلى أمر مهم في نطاق هذا البحث، فلو أستعرض المرء لفظة الحرية في ذلك العصر لما وجد لها مدلولها الواسع العام إلا في نهج الإمام على هير فإن كلمة " الحرية "ومشتقاتها جميعاً، لم يكن لها من المدلول في عصر الإمام إلا ما يقوم منها في معارضة الرق. فالحرية ضد العبودية، والحر ضد العبد أو الرقيق. فلو

<sup>(</sup>١) ذكر السيد المرعشي في إحقاق الحق، ج٣٦، في باب زهده ﴿ وعدله: إن عليا لم يبن آجرة على آجرة ولا لبنة على لبنة ولا قصبة على قصبة، وقد أبى أن ينزل القصر الأبيض بالكوفة إيثارا للخصاص التي يسكنها الفقراء. وربما باع سيفه ليشتري بثمنه الكساء والطعام، (والخص: بيت يعمل من الخشب والقصب، وجمعه خصاص، وأخصاص، سمي به لما فيه من الخصاص وهي الفرج والأنقاب. انظر النهاية لابن الأثير، ج ٢،ص ٣٧).

<sup>(</sup>٢) الكراجكي، أبو الفتح محمد بن علي: كِنز الفوائد، الناشر: مكتبة المصطفوي ــ قم، ط٢، مطِّ: غدير ــ قم، ١٣٦٩ هـ، ص١٦٣.

نظرنا في المدلول الصحيح لكلمة عمر بن الخطاب " متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً "(٤) لرأينا أن صيغة هذه العبارة والظرف الذي قيلت فيه والدوافع تتفق جميعاً على أن عمر لا يعنى بالأحرار إلا أولئك الذين ليسوا عبيداً يباعون ويشترون.

أما لفظة " الأحرار " التي تعني أصحاب الحق في القول الحر والعمل الحر، فليست تلك التي يوردها ابن الخطاب في عبارته هذه، أضف إلى ذلك أن عمر توجه بقوله هذا إلى الذين يستعبدون الناس، فيأمرهم بألا يسترقوا من ولدتهم أمهاتهم أحراراً وهو لم يتوجه بقوله هذا إلى الأرقاء أنفسهم، فيأمرهم بأن يتوروا على مستعبديهم شراء وبيعاً. فالأمر منوط بإرادة الأسياد في كلمة عمر، والنصيحة موجهة إليهم وحدهم، والأفضل ألا يسترقوا المستضعفين من الناس.

أما عند علي بن أبي طالب إلى فالأمر غير ذلك. ومفهوم الحرية أوسع وأعم. نستدل على ذلك بنص صريح له، حيث يقول إلى: " لا تُكُنْ عَبْدَ غَيْرِكَ وَ قَدْ جَعَلَكَ الله حُرّا "(١) فانظر كيف توجّه إلى بقوله إلى من يريده أن يثق بنفسه ويستشعر روح الحرية ومعناها، فألقى في نفسه ما يوقظه على أصل من أصول وجوده، وهو أن طبيعة الكون جعلته حرا لا يتمرد، ولا يطيع، ولا يعمل، ولا يقول إلا على أساس من هذا الحق الطبيعي. وهو بذلك إنما يلقي في نفسه بذور الثورة على كل ما من شأنه أن يضيق عليه، ويسلبه حقه في أن يكون حرا.

والفرق ليس بسيطاً بين كلمة عمر بن الخطاب إذ يتوجه إلى الأسياد فيأمرهم بألا يستعبدوا أحداً، وبين كلمة على بن أبي طالب إلى إذ يتوجه إلى الكاقة فيخبرهم أنهم أحرار، ويجعل الأمر مرهوناً بإرادتهم هم، لا بإرادة الأسياد إذا شاءوا استعبدوا وإذا شاءوا أعتقوا. فالفرق إذن شاسعٌ عظيم. وهو فرقٌ يتناول الأصول لا الفروع. ويشير إلى عمق نظرة الإمام علي إلى مفهوم الحرية. فالحرية، في نصه هذا، نابعة من أصولها الطبيعية: من الناس الذين لهم وحدهم الحق في أن يقرروا مصيره استناداً إلى أنهم أحرارٌ حقاً، لا رأي في ذلك لمن يريد أن يسلبهم هذه الحرية، أو " يمنحهم " إياها. ولما كان مفهوم الحرية عند علي إلى هو هذا المفهوم الدقيق العميق، كان لا بد لمعناها من أن يكون هو المعنى الذي يُنظر على أساسه إلى الأحوال الخاصة والعامة، إلى كلُ ما يرتبط بوجدانيات الناس ونز عاتهم وحياتهم الداخلية، وإلى كل ما يتصل بالعلاقات العامة. وكان أن تُنبى عليه حقوق الإنسان.

" لقد أدرك علي بن أبي طالب إلى الحرية بأصولها، فأطلق إدراكه هذا نصا صريحاً. وأقام على هذه الأصول بناءه الجبار في الأخلاق الخاصة والعامة، وفي علاقات الناس بعضهم ببعض عمل بموجباتها مصلحاً ومشرّعاً وقائداً وحاكماً وواعظاً. وأعطى على احترامه حق الناس في الحرية الواسعة كل يوم دليلاً، ولكن ضمن نطاق يرسمه مفهوم الحرية نفسه، وهو ألا تسيء حرية البعض إلى حرية الجماعة "(١).

<sup>(</sup>٤) المتقى الهندي، علاء الدين: كنز العمال، تح: حياني، الشيخ بكري، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت ــ لبنان ١٤٠٩هـ ــ ١٩٨٩م، ج١٢، ص٦٥٨.

ر (۱) الشيخ منتظري: نظام الحكم في الإسلام، ط۱، مط هاشميون ۱۳۸۰هـ، ص ۲۰، نهج البلاغة ـــ محمد عبده، ج۳، ص٥٠. (۱) جُرداق، جورج: الإمام علي ييچ صوت العدالة الإنسانية، م. س، ج۱، ص۱۳۸.

ج: وصاياه ومواعظه إلى أصحابه وأتباعه:

إن شخصية الإمام علي ولي العظيمة الرحبة لأوسع وأشمل من أن يستطيع فرد بمفرده أن يجول فيها بفكره؛ ليحيط بها من جميع الجوانب والأطراف. وأقصى ما يستطيعه المرء هو أن يقنع بتناول عدد محدود من جوانب شخصيته.

ومن جوانب هذه الشخصية العظيمة ذلك الجانب الذي يكشف عن تأثيره في الناس موجباً أو سالباً. وبعبارة أخرى هو ما في الإمام من قوة " الجذب والدفع " الكبيرة التي ماز الت تعمل عملها حتى الآن.

إن الميزة الرئيسة التي يمتاز بها علي الله وسائر الذين أضاءوا بنور الحق، هي أنهم كانوا يفيضون على القلوب والأرواح النور والحرارة وحب النشاط والإيمان والثبات.

إن فلاسفة مثل سقراط وأفلاطون وأرسطو وابن سينا وديكارت مازالوا يستحوذون على أفكار الناس وخواطرهم.

وإن قادة الثورات الاجتماعية أثاروا في مؤيديهم ضرباً من التعصب ورجال التصوف استطاعوا أن يحملوا أتباعهم على الرضوخ لحالة " التسليم "

إلا أننا لا نرى في أي من أولئك تلك الحرارة المصحوبة بالليونة واللطافة والصفاء والرقة التي يدور فيها الكلام عن علي بن أبي طالب إلى في التأريخ. نعم.. إن الفلاسفة يصنعون التلاميذ لا الأتباع، والقادة الاجتماعيون يصنعون الأتباع المتعصبين، لا الناس المهذبين، وأقطاب التصوف ومشايخ العرفان يصنعون المستسلمين، لا المؤمنين المجاهدين النشطين.

ولكن في علي إلى اجتمع فعل الفيلسوف، وفعل القائد الثوري، وفعل شيخ الطريقة وفعل يشبه فعل الأنبياء... مدرسته مدرسة العقل والفكر، ومدرسة الثورة، ومدرسة التسليم والانضباط، ومدرسة الحسن والجمال والانجذاب والحركة.

ولو لم يصطبغ علي هي بصبغة الله ولم يكن من رجال الله لكان قد طواه النسيان إن في تاريخ البشر أبطالاً كثيرين أبطالاً في القول، وأبطالاً في العلم والفلسفة، وأبطالاً في القوة والسلطة، وأبطالاً في ميادين الحروب. ولكن الإنسان قد نسيهم جميعاً، أوانه لم يعرفهم أصلاً غير أن علياً لم يمت بموته، وإنما ازداد حياة \_ إن صح التعبير \_ وهو نفسه يقول:

(هَلاَكَ خُرَّانُ الْأَمْوَالَ وَ هُمْ أَحْيَاءٌ، وَ العُلاَمَاءُ بَاقُونَ مَا بَقِيَ الدَّهْرُ،أَ عْيَاتْهُمْ مَقْقُودَةٌ وَ أَمْثَالُهُمْ فِي الْقُلُوبِمَوْجُودَةٌ ) (١).

ويقول عن نفسه:

إلاداً تَرَوْنَ أَيَّامِي، وَ يُكْتَنْفُ لَكُمْ عَنْ سَرَائِرِي، وَ تَعْرِفُونَنِي بَعْدَ خُلُوِّ مَكَانِي، وَ قِيَامِ غَيْرِي مَقَامِي) (٢).

وفي الحقيقة، على إلى أشبه بقوانين الفطرة التي تظل خالية أبدا. إنه منبع فياض لا ينضب، بل يزداد فيضه على مر الأيام. وهو كما يقول عنه جبران خليل جبران: (شخصية ولدت قبل زمانها).

( ) عدا: ظرف لما بعده من الافعال، أي بعد مفارقتي لكم وخلو مكاني منى، واشغال غيري إياه واستيلائه على دست الخلافة والرئاسة -تعرفون بركات أيامي، وسوابغ انعامي، وسوانح احساني، وينكشف لكم سرائري، وما نويته من أعمالي التي كانتمراً عليكم وبشعة عندكم، م. ن، الحكمة ١٤٩.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الحكمة ١٣٩.

بعض الناس يصل إلى مركز القيادة في زمانه، وبعض يستمر في قيادته قليلاً بعد زمانه حتى ينساه الناس. أما عليّ إليه، فهو من الهداة والقادة دائماً وأبداً لذا ترى القلوب شديدة القرب منه، ولا تحسبه قد مات، بل تراه حياً يرزق. لأن جميع الفضائل التي تحلّى بها إليه كانت عليها الصبغة الإلهية ولولا ذلك لما كان على هذا القدر الذي نراه من استثارة للانفعال واجتذاب للحب. فعلي محبوب؛ لكونه مرتبطاً بالله. إن قلوبنا ترتبط في أعماقها، وبغير وعى منّا، بالله.

" ولما كان علي آية الله العظمى ومظهر صفات الله في أعيننا، فقد عشقناه. في الحقيقة إن سند حب علي هو ما يربط النفوس بالله، ذلك الرابط الذي كان في الفطرة دائماً، ولما كانت الفطرة خالدة، فحب على خالدٌ أيضاً "(<sup>7)</sup>.

سوده الهمدانية المحبة لعلى ولير وقفت أمام معاوية تصف علياً فقالت:

صلى الإله على روح تضمنها قبرٌ فأصبح فيه العدل مدفونا قد حالف الحق لا يبغى به بدلاً فصار بالحق والإيمان مقرونا

قال لها معاوية: " ومن ذلك "، قالت: " على بن أبي طالب "(٤).

أما لو أردنا أن نأخذ عينة مما كان يوصي به لأتباعه، لوجدنا أنه هي يجسد تلك النظرية الأخلاقية الرفيعة المستوى التي كان يطبقها قولاً وفعلاً.

فإذا نظرنا في وصاياه لمحمد بن أبي بكر مشنه (١) حين ولاه مصر لرأينا صدق ادّعائنا من خلال بعض فقرات الوصية حيث أمره بتقوى الله في السر والعلانية، وخوف الله تعالى في المغيب والمشهد، وأمره باللين على المسلم، والغلظ على الفاجر، وبالعدل على أهل الذمة وبالإنصاف للمظلوم، وبالشدة على الظالم، وبالعفو عن الناس، وبالإحسان ما استطاع، والله يجزى المحسنين. وأمره أن يدعو من قبله إلى الطاعة والجماعة، فإن لهم في ذلك من العاقبة وعظم المثوبة ما لا يقدر قدره، ولا يعرف كنهه، وأمره أن يجبى خراج الأرض على ما كانت تجبى عليه من قبل، ولا ينتقص، ولا يبتدع، ثم يقسمه بين أهله كما كانوا يقسمونه عليه من قبل، وإن تكن لهم حاجة، يواس بينهم في مجلسه ووجهه؛ ليكون القريب والبعيد عنده على حدِّ سواء. وأمره أن يحكم بين الناسُ بالْحق، وأن يقوم بالقسط، ولا يتبع الهوى، ولا يخاف (في الله) لومة لائم، فإن الله مع من اتقاه وآثر طاعته على من سواه. وبعدها قام محمد بن أبي بكر خطيبا في الناس، فحمد الله وأثنى عليه وقال: أما بعد، فالحمد لله الذي هدانا وإياكم لما اختلف فيه من الحق، وبصرنا وإياكم كثيرا مما عمي عنه الجاهلون. ألا وإن أمير المؤمنين ولاتني أموركم، وعهد إلى بما سمعتم، وأوصاني بكثير منه مشافهة، ولن ألوكم خيرا ما استطعت، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب. فإن يكن ما ترون آثاري وأعمالي طاعة لله وتقوى، فاحمدوا الله على ما كان من ذلك، فإنه هو الهادي إليه، فإن رأيتم من

(٤) ابن عساكر، علي بن الحسن: تاريخ مدينة دمشق، تح: شيري، علي، ط١، مط: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ١٤١٥هـ، ج٦٩. ص٢٢٤

<sup>(</sup>٣) المطهري، مرتضى: الإمام علي المن في قوتيه الجاذبة والدافعة، تج: جعفر صادق الخليلي، ص١٠٦.

<sup>(</sup>١) محمد بن أبي بكر بن أبي قحافة القرشي التيمي، ولد في حجة الوداع وقتل بمصر سنة ٣٨ه بعد واقعة صفين في خلافة علي في وكان عاملاً عليها من قبله، جليل القدر عظيم المنزلة، كان شجاعا زاهدا فاضلا، صحيح العقل والرأي، من خواص علي في ومن حواريه المجتهدين في طاعته، وأمه أسماء بنت عميس بن النعمان، كانت تحت جعفر بن أبي طالب، وهاجرت معه إلى الحبشة، فولدت له هناك عبد المجتهدين في الجواد، ثم قتل عنها يوم مؤتة، فخلف عليها أبو بكر، فأولدها محمدا، ثم مات عنها، فخلف عليها علي بن أبي طالب في، وكان محمد فقي ربيبه وخريجه، وجاريا عنده مجرى أولاده، رضع الولاء والتشيع مذ زمن الصبا، فنشأ عليه، فلم يكن يعرف له أبا غير علي، ولا يعتقد لأحد فضيلة غيره، حتى قال علي في: محمد ابني من صلب أبي بكر، وكان عامله عليها، وقال فيه في لما استشهد: فعند الله نحتسبه ولدا ناصحا، وعاملاً كادحا، وسيفا قاطعا، وركنا دافعا. (نهج البلاغة ص٤٠٨ ومقالكتاب: ٣٥).

ذلك عملا بغير الحق، فارفعوه إليه، وعاتبوني عليه، فإني بذلك أسعد وأنتم بذلك جديرون. وفقنا الله وإياكم لصالح العمل<sup>(٢)</sup>.

فالمتدبر الأمر الإمام ولي المحمد بن أبي بكر ومن خلال كلماته يتبين له أن في كل فقرة يرفع له من خلقه العظيم درجة بل درجات.

أمير المؤمنين على بن أبى طالب عليه السلام، في مسجد الكوفة، وقد صلينا عشاء الآخرة، فأخذ بيدي حتى خرجنا من المسجد، فمشى حتى خرج إلى ظهر الكوفة، لا يكلمني بكلمة، قال: فلما أصحر تنفس الصعداء، ثم قال:

يَا كُمِّيْلَ إِنَّ هَذِهِ الْقُلُوبَ أَوْعِيُّة فَخَيْرُهَا أَوْعَاهَا (٢)، فَاحْفَظْ عَنَّى مَا قُأُولُ لَكَ: التَّاسُ نَلْأَنَّة؛ فَعَالِمٌ رَبَّاتِّنِهِ مُتَعَلِّمٌ عَلَى سَبِيل نَجَاةٍ وَ هَمَجٌ رَعَاعٌ أَتَبَاعُ كُلُّ نَاعِق يَمِيلُونَ مَعَ كُلِّ ريح (٣)، لَمْ يَسْتَضِينُوا بِ أَنُورِ الْعِلْمُ وَ لَهُمْ يُلْجَوَّا أَلِهُ لَكُمْ يَلْجَوَّا أَلِهُمْ خَيْرٌ مِنَ الْمَالَ، الْعِلْمُ يَحْرُسُكَ وَ الْمَالَ الْمَالُ الْمُالُ الْمُالُ الْمُعْلِمُ الْمَالُ الْمُالُ اللَّهُ اللَّ الإِ نَقَاق، وَ صَنِيعُ الْمَال يَرُولُ بِرَوَ الهِ، يَا كُمَيْلَ بْنَ زِيَادٍ، مَعْرِقُة العِلْم دِينٌ لَيُانُ بَرِهِ، بِهِ يَكْسِبُ الْإِ نْسَانُ الطَّاعَة فِي حَيَاتِهِ وَ جَمِيلَ الْأَحْدُونَةِ بَعْدَ وَفَاتِهِ، وَ الْعِلْم حَاكِمٌ وَ الْمَالُ مَحْكُومٌ عَلَيْهِ. يَا كُمَيْلُ هَلَكَ خُرَّانُ الْأَمْوَالَ وَ هُمْ أَحْيَاءٌ، وَ الْعُلَمَاءُ بَاقُونَ مَا بَقِي الدَّهْرُ، أَ عْيَانَهُمْ مَقْقُودَةٌ وَ أَ مَثَالُهُمْ فِي الْقُلُوبِ مَوْجُودَةٌ ،هَا إِنَّ هَاهُنَا لَعِلْماً جَمّاؤَ أَشَارَ بِيَّدِهِ إِلْي صَبُدْرِهِ لَوْ الصَبْتُ لَهُ حَمَلاً مَا بَلَى أَصَبْتُ لَقِنا ﴿ أَلَهُ مُونِ عَلَيْهِ مُسْنَعْمِلا اللّه الدّين لِلْدُّنْيَا وَ هُوْالْأَظْرِنِعِم اللهِ عَلَى عِبَادِهِ وَ بِحُجَدِهِ عَلَى أَوْلِيَائِهِ أَوْ مُثقاداً لِحَمَلَةِ الْحَقِّ لَا بَصِيرَةَ لَـهُ فِي أَحْنَائِهِ (°) يَنْقَدِحُ الشَّكُّ فِي قَلْمِ بِهِ لِأَ وَّل عَارِضٍ مِنْ شُبْهَةٍ،أَ لَا لَا ذَا وَ لَا ذَاكَ، أَوْ مَنْهُوماً بِإِللَّأَنْةِ سَلِسَ الْقِيادِ لِلشَّهْوَةِ ( أَأَوْ مُعْرَما بِالْجَمْعَ وَ الْإِدَّخَارَ ، لَيْسَا مِنْ رُعَاةِ الدِّين فِي شَيْءٍ أَ قُورَبُ شَيْءٍ شَبَها بِهِمَا الْأَنْعَامُ السَّائِمَةُ كَنْلِكَ يَمُوتُ الْجُلْبِ مَوْتِ حَامِلِيهِ اللَّهُمَّ بَلَي لَا تَخُلُو ٓ الْأَرْضُ مِنْ قَائِمٍ لِللَّهَ ِ بِـ حُجَّاتٍهُمَّا ظَاْهِرا ۗ مَشْهُورا ۚ وَ إِمَّا خَائِفاً مَعْمُورا ۚ (٧) لِنَلَّا لَنْبُطُلُ حُجَجُ اللَّهِ وَ بَيِّنَاتُهُ وَ كُمْ ذَا وَ أَيْنَ أُولَئِكَهُ وَلَئِكَ وَ اللَّهِ الْأَفَاقُونَ عَدَداً وَ الْأَعْظَمُونَ عِنْدَ اللَّهِ قَدْرًا يَحْفَظُ السُّمِ عِمْ حُجَجَهُ وَ بَيِّنَاتِهِ حَتَى يُودِعُوهَا نُظَرَاءَهُمْ وَ يَزْرَعُوهَا فِي قُلُوبِ أَنشَبَا هِهمْ هَجَمَ بِهُمُ الْعِلْمُ عَلَى حَقِيقَةِ الْبَصِيرَةِ وَ بَاشَرُوا رُ وخَ الْيَقِينِ وَ اسْتَلَانُوا مَا اسْئَوْعَرَهُ المُتزَفُونَ وَ أَنِسُوا بِمَا اسْنَوْحَشَ مِنْهُ الْجَاهِلُونَ وَ صَحِبُوا الدُّنْيَا بِأَبْدَانِ أَرْوَاحُهَا مُعَلَّقَة بِ الْمَحَلِّ الْأَعْلَى أُولَئِكَ خُلَفَاءُ اللَّهِ فِي أَرْضِهِ وَ الدُّعَاةُ إِلَى دِينِهِ، آهِ شَوْقاً إِلَى

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج٦، ص٥٦.

<sup>(</sup>١) كميل بن زياد بن مالك بن النخعي: تابعي ثقة من أصحاب على بن أبي طالب وخاصته. كان شريفا مطاعا في قومه. شهد صفين مع على، وسكن الكوفة. وروى الحديث. قتله الحجاج صبرا، وكان كميل بن زياد عامل على عليه السلام على هيت، ودعاء كميل الذي ورد قر آءته في ليلة النصف من شهر شعبان وفي ليالي الجمعة منسوب إليه علمه إياه أمير المؤمنين، ذكره ابن أبي الحديد في شرح النهج ج١٧، صُ٩٤، وكذلك خير الدين الزركلي في الأعلام ج ٥. (٢) أوعية: جمع وعاء. وأوعاها أحفظها.

<sup>(</sup>٣) العالم الرباني هو المتأله العارف بالله. والمتعلم على طريق النجاة إذا أتم علمه نجا. والهمج محركة: الحمقي من الناس. والرعاع كسحاب: الأحداث الطغام الذين لا منزلة لهم في الناس. والناعق مجاز عن الداعي إلى باطل أو حق.

<sup>(</sup>٤) اللقن بفتح اللام وكسر القاف: الفهم، من اللقانة وهي حسن الفهم.

<sup>(</sup>٥) أحنائه بفتح الهمزة جوانبه.

<sup>(</sup>٦) المنهوم: المفرط في شهوة الطعام. وسلس القيلد: سهله. والمغرم بالجمع: المولع بكسب المال واكتنازه، وهذان ليسا ممن يرعى الدين في شئ. والأنعام أي البهائم السائمة أقرب شبها بهذين، فهما أحط درجة من راعية البهائم لأنها لم تسقط عن منزلة أعدتها لها الفطرة، أما هما فقد سقطًا واختارًا الأننى على الأعلى.

<sup>(</sup>٧) غمره الظلم حتى غطاه فهو لا يظهر.

رُوْيَتِهُمُّواً سَّنَعُفرُ الله لِي وَلَاكَ قال كميل ثم نزع لِيهِ يده من يدي وقال: انصَرف يَا كُمَيْلُ إِذَا شِئْتَ (١).



# ا خلاق الإمام في حال السلم الرؤيا السياسية للإمام هيي:

تعد الرؤية السياسية من وجهة نظر الإمام علي إلى واحدة من أهم الشروط الأساسية للقيادة؛ فهو لم ينظر إلى السياسة بوصفها رمزاً لدوام الرئاسة والقيادة، واستمرار إطاعة الأمة للقائد وحسب، بل ما برح يؤكد أن " الملك سياسة "(۱)، والإمام إلى يتحدث صراحة بأن العجز السياسي هو آفة تهدد القادة، وأن أولئك القادة الذين لا يتمتعون ببصيرة سياسية نافذة تتآكل سلطتهم، ويهبط عهد رئاستهم إلى أقل مدى زمني، وفي نهج الإمام فإن السياسات الخاطئة هي علامة سقوط الدول وزوال الحكومات. وعلى هذا الأساس تذهب المدرسة العلوية إلى أن إدارة المجتمع على ضوء الأصول الإسلامية،

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ١٠٦٨، عيون الحكم والمواعظ: ٤٣ / ١٠٤٧.

هي عملية لا يمكن أن تتحقق إلا من خلال التأهل السياسي لقادة ذلك المجتمع فقط. بتعبير آخر: يعد التأهل السياسي أحد الأصول العامة للإدارة، من دون وجود اختلاف يذكر على هذا الصعيد بين الإسلام وسائر المدارس والمنهجيات الأخر، أما ما يميز الإسلام على هذا الصعيد عن بقية المدارس والمنهجيات فيكمن في "مفهوم السياسة العلوية" في مقابل "مفهوم السياسة الأموية"، وما ينطوي عليه هذا المصطلح من مضامين معنوية.

## السياسة في المدرسة الأموية

تنظر المدرسة الأموية إلى السياسة على أنها: تشخيص الهدف وبلوغه بأي طريق ممكن. والحقيقة أن سياسيي العالم في الماضي والحاضر الذين يتعاطون هذه الممارسة رسميا، لا يفهمون من " السياسة " أكثر من هذا. وحقيقة الحال أن السياسة في المدرسة الأموية بمعناها الشائع في التقليد السياسي للحكومات والأنظمة، لا تنهض على أصول ومرتكزات قيمية. فهذا (شينفلر) أحد منظري السياسة وفق هذا المبنى يقول: لا شأن للسياسي المحترف في أن تكون الأمور حقا أم باطلا. على المستوى ذاته حال (برتراند راسل) ناقدا الدوافع والألاعيب السياسية، فقال: يتمثل الحافز السياسي عند أكثر الناس بالنفعية والأنانية والتنافس وحب السلطة، على سبيل المثال: يكمن مصدر جميع الأعمال الإنسانية في الممارسة السياسية بالعوامل المذكورة آنفا، فالقائد السياسي الذي يستطيع أن الناس وضمها إلى سلطته حدا تؤمن فيه أن اثنين زائدا اثنين يساوي خمسة، أو جماهير الناس وضمها إلى سلطته حدا تؤمن فيه أن اثنين زائدا اثنين يساوي خمسة، أو من مثل هذه الدوافع ويهملها، فهو لا يحظى عادة بتأييد الجماهير المستضعفة وحمايتها. وبذلك يدخل علم نفس القوى المحركة للجمهور كجزء مهم في إعداد القادة السياسيين وبذلك يدخل علم نفس القوى المحركة للجمهور كجزء مهم في إعداد القادة السياسيين الناجين، وكشرط في طليعة شروط تأهيلهم وتربيتهم (١٠).

ويضيف: " أن أكثر القادة السياسيين إنما يغنمون مناصبهم من خلال إقناع قطاع واسع من الجمهور بأنهم يتحلون بتطلعات إنسانية، حيث صار واضحا أن مثل هذا

<sup>(</sup>١) منتخبات أفكار راسل (بالفارسية): ٢  $_{-}$ ، نقلا عن موسوعة الإمام على للريشهري، ج٤، ص٩.

الاعتقاد يلقى قبولا سريعا، إثر وجود حالة الغليان والحماس. إن غل الأفراد ورسفهم بالقيود، ثم ممارسة إلقاء الكلام والخطابة العامة، والتوسل بالعقوبات غير القانونية، واللجوء إلى الحرب هي مراحل لتكوين حالة الحراك الجماعي ومد الهياج العام وتوسعته. وإن أنصار الفكر غير المنطقى يجدون فرصة أفضل في الحفاظ على حالة الهياج العام عند الأفراد، بغية استغلالهم وخداعهم "(١).

إن ما جاء في هذا التحليل السياسي حيال القيادة السياسية للمجتمع يتطابق بالكامل مع تفسير السياسة ومعناها في المدرسة الأموية؛ فمعاوية مؤسس هذه المدرسة في تأريخ الإسلام، تحرك على هذا الأساس، ومن خلال شعار " الملك عقيم"<sup>(٢)</sup>. بحيث كان على أهبة الاستعداد لممارسة أي شيء من أجل بلوغ السلطة والدفاع عنها.

#### السياسة في المدرسة العلوية:

مع الانتقال إلى الإمام على إلى، وهو يسجل: " الملك سياسة " لم يكن يقصد أن التوسل بأي وسيلة هو أمر مباح لبلوغ السلطة أو الحفاظ عليها، بل على العكس تماما؛ إذ لا يجوز استعمال الأداة السياسية غير الشرعية في المدرسة العلوية، حتى لو كلَّ ذلك فقدان السلطة نفسها، فالسياسة في المدرسة العلوية: هي معرفة الأدوات السياسية المشروعة، وتوظيفها لإدارة المجتمع، وتأمين الرفاه المادي والمعنوي للناس. وهذا أساس لا تستحق بموجبه السياسات غير الشرعية لقب " السياسة " في النهج العلوي ولا يطلق عليها هذا الوصف؛ إنما هي المكر والخدعة والنكراء والشيطنة (١). فإذا أخذنا السياسة بمعنى أنها أداة لحكم القلوب، أو أنها وسيلة لممارسة الحكم على أساس حقوق الناس والاحتياجات الواقعية للمجتمع؛ فإن عليا ليلي هو أعظم رجل سياسة في التأريخ بعد النبي يَلِيُّهُ. أما إذا كانت السياسة بمعنى الوصول إلى الحكم وفرض السلطة على المجتمع بأي طريق ممكن، فإن عليا ليه ليس رجل سياسة أصلا؛ ولا يعني ذلك أن الإمام ليه لم يكن يعرف السياسة بهذا المعنى، إنما معناه أن التزامه بالأحكام الإلهية وتمسكه بالقيم الأخلاقية أثنياه أن يكون سياسيا بهذا المعنى، وإلا فإن الإمام كان أعرف الناس بألاعيب

<sup>(</sup>١) منتخبات أفكار راسل، م. س، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) الأمالي للصدوق، نقلاً عن موسوعة الإمام علي للريشهري. (١) يقول الإمام الصادق ﴿ فِي فِي وصف دهاء معاوية السياسي: " تلك النكراء! تلك الشيطنة! وهي شبيهة بالعقل وليست بالعقل" (الكافي: ١/

السياسة وحيلها اللامشروعة من أجل فرض السلطة، كيف لا؟ وهو الذي يقول: (هَيْهَات، لَـ وْلا الْتَقَىلَ كُنْتُ أَدْهَى الْعَرَبِ) (٢). وقوله: (وَ اللَّهِمَا مُعَاوِيُّة بِأَدْهَى مِنِّي وَ لَكَتُّهُ يَعْدِرُ وَ يَقْجُرُ، وَ لَـوْ ۚ لَا كَرَاهِيَةُ الْغَدْرِ لَكُنْتُ مِنْ أَـدْهَى التّاسِ، وَ لَكِنْ كُلُّ غُدَرَ فِي ْجَرَةٌ ، وَ كُلُّ فُجَرَةٍ كُفَرَةٌ ، ۚ وَ لِكُلِّ غَادِر لِوَاءٌ يُعْرَفُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ،وَ اللَّهِ مَا أُسْتَعْفَلُ بِالْمَكِيدَةِ وَ لَا أُسْتَغْمَٰزُ بِ الشَّدِيدَةِ)(٢) إنه طِير لعلى دراية بأي مكر سياسي يستطيع أن يحبس الأنفاس في الصدور، كما بمقدوره أن يلجأ إلى سياسة الترغيب والتهديد والتجاوز على حقوق عامة الناس؛ ليقضي على ضروب المعارضة والعصيان الداخلي، بيد أن التزامه يثنيه عن ذلك، وتربأ به قيمه الإسلامية والإنسانية من الجنوح إلى هذا المنحدر، وتعصمه عن التوسل بالوسائل غير المشروعة، ولطالما كرر هِلِي قوله:وَ( إِنِّني لَعَالِمٌ برِمَا يُصْلِحُكُمْ وَ يُقِيمُ أَوَدَكُمْ الْكِتِي لَا أَرَى إِصْلاحَكُمْ بِإِيْسَادِ نَقْسِي)(٢). يشير الإمام في هذا الكلام إلى تلك السياسات والوسائل الفاعلة على صعيد فرض الحكم التسلطي على المجتمع، بيد أنه لا يستطيع أن يلجأ إليها؛ لأنها تنتهي إلى ثمن باهض هو فساد السياسي نفسه أجل، إنه الإصلاح الذي يكون ثمنه فساد المصلح! وهذا الكلام لأمير المؤمنين يعلن أن حركة الإصلاح قد تنتهي أحيانا إلى فساد المصلح، ومن ثم فإن أصول المنهج السياسي العلوي لا تسمح لحكم الإمام أن يلجأ إلى ممارسة ذلك النمط من الإصلاحات القائم على مرتكزات غير مشروعة، مثل الإصلاح الاقتصادي الذي يكون ثمنه التضحية بالعدالة الاجتماعية، مما هو سائد في العالم المعاصر. إن الإمام عليا ليلي يعرف جيدا كيف يخدع المعارضين الأقوياء ذوى النفوذ السياسي الهائل، ويغريهم بأن مصالحهم سوف تتأمن في إطار حكمه، ثم يعمد إلى استيصالهم والقضاء عليهم تدريجيا، كما يعرف أيضا كيف يخدع الشعب، ويغريه بأن حقوقه الواقعية سوف تتأمن، وأنه سوف يحترم القيم الإسلامية، على حين ينهج في العمل سبيلا آخر؛ ليرسخ بذلك قواعد حكمه ويحافظ على استقراره. ولو أن ذلك قد حصل، لما كان على بن أبي طالب عندئذ، هو على بن أبي

(٢) الريشهري، محمد: القيادة في الإسلام، تح: ألأسدي، علي، ط١، مؤسسة دار الحديث الثقافية، قم \_ إيران، الناشر: مؤسسة دار الحديث الثقافية \_ قم \_ إيران، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٣) قوله ﴿ إِنَّ الدَّهِ مَنِ " الدَّهَاء بالفَتَح: الفَطْنَة وجودة الرأي ويقال: رجل داهية وهو الذي لم يغلب عليه أحد في تدابير أمور الدنيا. وقال ابن أبي الحديد: الغدرة بضم الفاء وفتح العين: الكثير الغدر والكفرة والفجرة: الكثير الكفر والفجر، لا أستغمز مبني للمجهول أي لا أستضعف بالقوة الشديدة. والمعنى لا يستضعفني شديد القوة. والغمز: محركة للرجل الضعيف: نهج البلاغة، شرح محمد عبده، م. س، ج٢، ص١٨٠. (٣) الأود: الإعوجاج. ومراده عليه السلام من فساد نفسه لأجل إصلاحهم: هو التعدي من الضرب بالسوط إلى القتل والتنكيل، وقطع الأيدي والأرجل كما هو شأن أهل الدنيا والذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر، فإن هذا يوجب فساد نفس فاعله، إذ التجاوز في الحد والتقصير في إقامته سيان عند الله، ومتعاطيه من الخاسرين عند الله تعالى: نهج البلاغة، شرح محمد عبده، الخطبة ٥٦.

طالب، الذي تعرفه اليوم، بل لكان رجل سياسة محترف مثله كمثل بقية السياسيين المحترفين في التاريخ، له أسوة بهم وهم يتخذون السياسة أداة لفرض السلطة على الناس، لا أن تكون وسيلة لإقامة الحق وتأمين حقوق المجتمع.

في النهج العلوي لا تحتاج عملية إدارة النظام والحفاظ على السلطة إلى أدوات سياسية غير مشروعة، بل يمكن حكم القلوب من خلال توظيف السياسات الصحيحة والشرعية فقط، وسوق المجتمع صوب التكامل المادي والمعنوي. ربما تكون السياسات غير الشرعية مفيدة مؤقتا؛ لتحكيم هيمنة السياسيين الرسميين، بيد أنها لا يمكن أن تدوم، وهي تحمل إلى الناس أضرارا ماحقة.

## حركة الإصلاح العلوي

انطلق الإمام هي مباشرة بعد أن بايعه الناس وتسلم زمام السلطة السياسية بحركة إصلاح حكومية بدأها من خلال شعار العدالة الاجتماعية والاقتصادية. لقد أعلن صراحة أن الفلسفة الكائنة وراء قبوله الحكم تكمن في إيجاد الإصلاحات، وكان هي يعتقد أن المجتمع الإسلامي قد تغير في المدة التي كان فيها الإمام بعيدا عن المشهد السياسي، وأن ما يمارس باسم الحكومة الإسلامية ينأى بفاصلة كبيرة عن الإسلام وسيرة النبي عيال وسنته.

من جهة أخرى كان الإمام يعلم جيدا بأن الطريق الجديد والإعلان عن نهج الإصلاح العلوي الذي هو نفسه الإصلاح المحمدي، لا يتسق مع مزاج المجتمع في ظل الأوضاع السياسية التي كانت سائدة، وبحسب قوله هي لا تَقُومُ لَهُ الْقُلُوبُ وَ لا تُثبُثُ عَلَيْهِ الْعُقُولُ)(۱)، حيث تستتبع عملية مواجهة الانحرافات، ومكافحة الاعوجاج كثيرا من الاضطرابات السياسية. من هذه الزاوية كانت عملية الإصلاح السياسي والاجتماعي الشامل بحاجة إلى إعداد وتخطيط عميق جدا ومحسوب.

#### سياسة الإمام في مواجهة الانحراف

<sup>(</sup>١) الريشهري، محمد: موسوعة الإمام علي بن أبي طالب في الكتاب والسنة والتاريخ، م. س، ج٤، ص٩.

لم يتعامل الإمام على مع الانحرافات الموجودة بعجلة؛ لأن التعامل مرة واحدة وبشكل مباشر مع جميع الانحرافات التي كان المجتمع قد اعتاد عليها خلال سنوات، يجر إلى عدم الرضا العام، ويفضي إلى الفرقة وضعف بنيان الحكم، بل ولج الإمام هذه الدائرة على أساس برنامج تم الإعداد له جيدا، فقسم الإصلاحات التي ينبغي أن تضطلع بها حكومته إلى قسمين، هما:

١ \_ مواجهة الفساد الإداري والاقتصادي.

#### ٢ \_ مواجهة الانحرافات الثقافية.

أما سياسة الإصلاح الإداري والاقتصادي فقد انطلقت سياسة الإصلاح العلوي في مواجهة الفساد الإداري والاقتصادي منذ الأيام الأولى لعهد الإمام السياسي، فعزل الولاة غير الأكفاء، وأعاد الأموال العامة إلى بيت المال. لقد أشار الإمام منذ يوم البيعة الأول إلى نهجه الأصولي في الإصلاح، ونبّه إلى سياساته على هذا الصعيد بشكل مقتضب وعام، وهو يقولى: الْمِلْمُوا أَنِي إِنْ أَجَبْتُكُمْ رَكِبْتُ بِكُمْ مَا أَعْلَمُو لَمْ أَصْغِعْ إِلَى قُول القائِل وَعَنب العاتب)(١). وفي ثاني أيام خلافته اعتلى المنبر، ثم راح يصرح بما كان قد أشار إليه في اليوم السابق، وهو يقول: (ألا إنَّ كل قطيعةٍ أقطعها عُثمان، وكل مالٍ أعطاه من مال الله فهو مَرْدودُ في بَيْتِ المال؛ فإن الحق القديم لا يبطله شيء، لَوْ وَجَدْتُهُ قَدُ تُوفِّ بَيْ المال الله فهو مَرْدودُ في بَيْتِ المال؛ فإن الحق القديم لا يبطله شيء، لَوْ وَجَدْتُهُ قَدُ تُوفِّ بَيْ العَدْل سَعَة، وَ مَنْ ضَاقَ عَلَيْهِ العَدْلُ قَالْجُورُ عَلَيْهِ أَنسُون على البيون على عض الولاة وأصحاب السلطان فلا يشيون على غير جهد، ولا يبذرون مال الشعب بإرادة متقرب أو قريب، أو بإشارة صديق أو حبيب، أما أن يعود والي إلى من أيسروا في عسر الشعب، في أيام لم تكن أيامه، فيحاسبهم، فيستعيد منهم ما ليس لهم، فتلك دلالة صريحة على عمق نظرته إلى الأمور، وعلى أن إيمانه بالعدالة الاجتماعية ليس ما يتيسر لجميع الناس من الإيمان.

لقد تحدث الإمام بإسهاب في خطاب تفصيلي ألقاه في ذلك اليوم عن مسؤولية قادة المجتمع في بسط العدالة الاجتماعية، وأعلن بوضوح أنه لن يسمح لأحد ـ دون استثناء \_ من استغلال المال العام، وأن أولئك الذين راكموا ثرواتهم عبر غصب المال العام وحصلوا \_ عن هذا الطريق \_ على الأراضي الخصبة (القطائع) والخيول المسومة

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: نص رقم ٩٢.

ر ) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج١، ص٢٦٩.

والجواري الحسان، سيعمد على إلي الى مصادرة هذه الثروات المغصوبة بأجمعها وردها إلى بيت المال. كان هذا الحديث للإمام إلى بمنزلة الصاعقة التي نزلت على رؤوس من يعنيهم الأمر، حيث راحت أصداء مواجهة نداء العدالة العلوية تتجسد في معارضة شخصيات معروفة لحكم الإمام. وفي اليوم الثالث من أيام عهد الإمام دعا الناس إلى استلام أعطياتهم من بيت المال، حيث أمر إلي كاتبه عبيد الله بن أبي رافع أن يسير على النهج التالي: (الْبُدْبِ المُهاجِرِينِ فَنادِهِمْ وأَعْطِ كُلَّ رَجُلٍ مُمِّنُ حَضَر ثلاثة دنانير، نُثَّمَ تُنِّ بالأنصار فاقعَل مَعَهُم مثل ذلك، وَمَنْ حَضَرَ مِنَ الناس كلهم الأحْمَر والأَسْوَد فاصْنَع ِ له مُثْل ذلك)<sup>(٢)</sup>.

فقال سهل بن حنيف: يا أمير المؤمنين، هذا غلامي بالأمس وقد أعتقته اليوم، فقال: نعطيه كما نعطيك، فأعطى كل واحد منهما ثلاثة دنانير، ولم يفضِّل أحداً على أحد، وتخلف عن هذا القسم يومئذ: طلحة والزبير وعبد الله بن عمر وسعيد بن العاص ومروان بن الحكم ورجال من قريش وغيرهم، قال: وسمع عبيد الله بن أبي رافع عبد الله بن الزبير يقول لأبيه وطلحة ومروان وسعيد: ما خفي علينا أمس من كلام على ما يريد، فقال سعيد بن العاص والتفت إلى زيد بن ثابت: إياك أعنى واسمعى يا جارة، فقال عبيد الله بن أبي رافع لسعيد و عبد الله بن الزبير: إن الله يقول في كتابه: ﴿ وَلَكِنَّ أَكُثُو كُمْ لِلْحَقّ گارهُونَ﴾ <sup>(١)</sup>.

أدرك سراة القوم وكبراؤهم أن العدالة الاقتصادية في ظلال حكم على إلي اليست شعارا وحسب، بل هي نهج جاد لا محيد عنه، فراحوا يتحججون ويتبرمون أمام كاتب الإمام، وأبدوا تذمرهم من ذلك، فما كان من ابن أبي رافع إلا أن رفع الأمر إلى الإمام هيي، فلم يفاجأ الإمام بانطلاق شرارة المعارضة والرفض من قبل الشخصيات المرموقة، ليس هذا وحسب، بل أعلن بجزم عن إدامة النهج الإصلاحي، وهو يقول: (والله إن بقيت وسلمت لهم لأقيمنهم على المحجة البيضاء)(٢).

لقد كانت الأوضاع موائمة لبدء الإصلاح الإداري والاقتصادي نتيجة لقيام عامة الناس ضد الفساد الإداري والاقتصادي المستشري على عهد عثمان. على هذا الأساس انطلق

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج٧، ص٥٥. (١) سورة الزخرف: الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج٧، ص٣٥.

الإمام بهذه الإصلاحات منذ الأيام الأولى لتسنمه أزمّة السلطة برغم تقديره لجميع التبعات التي تترتب عليها، والمشكلات التي تؤدي إليها. على عكس حركة الإصلاح الثقافي التي لم يكن الشروع الفوري بها ممكنا، بل كانت تحتاج إلى زمان حتى يستقر حكم الإمام؛ ولذلك كان على يقول في هذا المضمار: (لو اسْتَوَتْ قَدَمَايَ مِنْ هَذِهِ المَدَاحِضِ لَغَيَرْتُ أَسْيَاءً)(١).

لم يكن سهلا على الإمام إلى أن يواجه بشكل مباشر وفوري الإرث الاجتماعي، الاقتصادي الذي طبع عليه الناس واعتادوه خلال ربع قرن من الزمان؛ لأن هذا الإرث لو ساد للجر نفور الجمهور وسخطه، واستتبع اختلاف الأمة؛ لذلك كله ترك الإمام موضوع مواجهة الانحرافات الاجتماعية، الاقتصادية إلى فرصة مؤاتية. أجل، لقد انطلق الإمام علي إلى ببرنامجه الإصلاحي الدقيق والمدروس، لإعادة المجتمع الإسلامي اللي سيرة النبي وسنته، من نقطة العدالة الاجتماعية ومفصل الإصلاح الإداري والاقتصادي. ثم ظل وفيا لهذا النهج حتى آخر لحظات حياته، حيث لم يتراجع في أحلك الأوضاع السياسية التي مرت، ولم يتوان في بذل أقصى جهوده من أجل استكمال هذا المشروع، وإيجاد المجتمع القائم على أساس القيم والأهداف الإسلامية.

## منهج حكومة القلوب:

تنتهي عملية تفحّص النصوص الإسلامية في مضمار القواعد التي تنهض عليها مرتكزات النظام الإسلامي، إلى أن الإسلام هو دين الحكومة على القلوب؛ وإلى أن المنطلقات السياسية للحكم الإسلامي هي أصول هذا النوع من الحكم والإدارة، ومن ثم فإن المباني السياسية للنظام العلوي هي ليست شيئا غير مرتكزات الإدارة الإسلامية نفسها، فالإسلام منهج لتكامل الإنسان ماديا ومعنويا، وإن الحب هو أهم العناصر التي تدخل في قوام هذا المنهج. لقد بلغ موقع الحب في قيام الحكومة الإسلامية، ودوره في برامج هذا الدين من أجل تقدم المجتمع الإنساني، حدا جعل الإمام الباقر هي لا يرى

<sup>(</sup>١) المداحض: المزالق يريد بها الفتن التي ثارت عليه، ويقول إنه لو ثبتت قدماه في الأمر وتقرغ لغير أشياء من عادات الناس وأفكار هم التي تبعد عن الشرع الصحيح. واستواء القدمين: كناية عن تمكنه من إجراء الأحكام الشرعية على وجوهها. وعلق ابن أبي الحديد في شرحه على هذه الكلمة: لسنا نشك أنه كان يذهب في الأحكام الشرعية والقضايا إلى أشياء يخالف فيها أقوال الصحابة، نحو قطعه السارق من رؤوس الأصابع، وبيعه أمهات الأولاد، وغير ذلك، وإنما كان يمنعه من تغيير أحكام من تقدمه اشتغاله بحرب البغاة والخوارج: شرح النهج لابن أبي الحديدج ١٩، ص١٦١.

الإسلام إلا أنه دين الحب وحسب، وهو يقول: " هل الدين إلا الحب؟ " قال الله عز وجل: فأل إنْ كُلْتُمْ تُحبُّونَ الله وَأَصُول منهاجه التكاملي، على أساس محبة الله، حيث يقول: الدعائم الأساسية للإسلام وأصول منهاجه التكاملي، على أساس محبة الله، حيث يقول: (نَ هَذَا الإِسْلامَ دِينُ اللهِ الدَّذِي اصْطَفَاهُ لِتَقْيِهِ، وَ اصْطَنَعُهُ عَلَى عَيْنِهِ، وَ أَصْفَاهُ(٢) خِيرَة لَيْهِ، وَ أَعَامَ دَعَائِمَهُ عَلَى مَحبَّتِهِ)(٢). كما أن أئمة الدين والقادة السياسيين الصادقين للأمة الإسلامية، ما هم إلا مظاهر محبة الناس للخالق جل جلاله؛ وما محبة الناس لهم إلا محبة لله سبحانه (٤). وعلى هذا الأساس تتخطى القاعدة الصلبة التي تقوم عليها الحكومة الإسلامية دائرة البيعة ورأي الناس؛ إذ للحكم الإسلامي جذر راسخ في حب الناس وقلوبهم، وهنا يكمن سر كل هذا التركيز القرآني والأحاديث الإسلامية، على محبة أهل البيت على ومودتهم.

من جهة أخرى نعرف أن المحبة لا ترتكز إلى الأمر؛ إذ يمكن إجبار الإنسان على أن يقوم بعمل خلاف رغبته وضد ميله الباطني، ولكن لا يمكن إجباره على حب شخص من دون أن ينجذب إليه، ويميل له ذاتيا. إن الإنسان عاشق للجمال والخير والحق بطبيعته، فهو يحب جميع مظاهر هذه القيم السامية المادية والمعنوية. فإذا أحب منهج إنسان وسيرته وارتاح إلى فعله وعمله مال إليه وتوثقت علاقته به، وإذا نفر منه واستوحش فعله وسيرته لم يحبه. من هنا نفهم أن فلسفة وجوب محبة أهل البيت في، تكمن في السعي من أجل معرفتهم معرفة حقيقية؛ لأن سيرتهم وسلوكهم هما من الجمال والجاذبية بحيث لا يطلع عليهما إنسان وهو سليم الوجدان لم يفقد ضميره الإنساني، إلا أحبهم وشعر بالمودة إزاءهم. وهنا بالضبط يكمن سر حب كل الذين عرفوا علياً بن أبي طالب وبالأخص خلال عهده السياسي القصير أبهى صورة للإنسانية، وأعظم صيغة للحكم وبالأخص خلال عهده السياسي القصير أبهى صورة للإنسانية، وأعظم صيغة للحكم المبتنى على أساس القيم الإنسانية. وفيما يلى نذكر اثنين من الأصول السياسية للإمام المبتنى على أساس القيم الإنسانية. وفيما يلى نذكر اثنين من الأصول السياسية للإمام المبتنى على أساس القيم الإنسانية. وفيما يلى نذكر اثنين من الأصول السياسية للإمام المبتنى على أساس القيم الإنسانية. وفيما يلى نذكر اثنين من الأصول السياسية للإمام المبتنى على أساس القيم الإنسانية. وفيما يلى نذكر اثنين من الأصول السياسية للإمام المبتنى على أساس القيم الإنسانية. وفيما يلى نذكر اثنين من الأصول السياسية للإمام المبتنى على أساس القيم الإنسانية.

<sup>(</sup>۲) اصطناع الشئ على العين: الأمر بصنعته تحت النظر خوف المخالفة في المطلوب من صنعته، والمراد هنا تشريع الدين وتكميله على حسب علم الله الأعلى وتحت عنايته بحفظه. ووجه التجوز ظاهر، وأصفاه العطاء وبه أخلص له وآثره به، وخيرة \_ بفتح الياء \_ أفضل ما يضاف إليه أي وآثر هذا الدين بأفضل الخلق ليبلغه للناس: شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج١٠٠ ص ١٩١. (٣) نهج البلاغة: الخطبة ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) " من أحبكم فقد أحب الله " (تهذيب الأحكام: ٦ / ٩٧ وص ١٠١ / ١، من لا يحضره الفقيه: ٢ / ٦١٣ / ٣٢١٣).

ومرتكزاته في إدارة البلاد هذه المرتكزات التي تعد في حقيقتها سر إيجاد ضروب الجمال، ودائرة النفوذ العلوية، كما تؤلف الأصول السياسية للحكومة على القلوب، ألا وهما السياسة الاقتصادية و السياسة القضائية لما لهما من الأهمية بمكان في سياسة الحكم.

#### السياسة الاقتصادية:

لو نظرنا إلى هذا اللون من السياسة عند الإمام ولي لوجدناه يتمثل بالآتى:

#### أ \_ الحث على العمل:

كان إلى يوصى ويؤكد على أهمية العمل واحترامه فنسمعه يقول:

( لِلْمُؤْمِن تَلْاتُ سَاعَاتٍ: فَسَا عَهُ يُنَاحِي فِيهَا رَبَّهُ، وَ سَاعَة يَرُمُّ مَعَاشَهُ (۱)، وَ سَاعَة يُخَلِّي بَيْنَ نَقْسِهِ وَ بَيْنَ لَتَتِهَا فِيمَا يَحِلُّ وَ يَجْمُلُ وَ لَيْسَ لِلْعَاقِلِ أَنْ يَكُونَ شَاخِصا ً إِلَا فِي تَلَّاثٍ: مَرَمَّةٍ لِمَعَاشٍ ، أَ وْ خُطُوةٍ فِي مَعَادٍ)(٢). وتقدير كلامه (إليهِ: أنه ينبغي أن يكون زمان العاقل مقسوما ثلاثة أقسام.

#### ب \_ عمارة البلاد:

عمارة البلاد هي كل عمل ما من شأنه توفير الراحة والحياة الإنسانية الكريمة، بعبارة أخرى، عمارة البلاد في قاموس الثقافة المعاصرة تعني " التنمية " بمفهومها العام الشامل للتنمية الزراعية، والصناعية، والتجارية، وكل ما يضمن رفاهية العيش لدى الإنسان من قبيل توفير الماء، والكهرباء، وحماية البيئة، وغيرها. ومن هنا فالعناوين التالية تعد من قبيل ذكر الخاص بعد العام. وفي هذا الشأن قال إلى: فضيلة السلطان عمارة البلدان (١)، وجاء في عهده إلى مالك الأشتر بهذا ما أمر به عَبْدُ الله عَلِيُّ أمِيرُ المُؤمِنِينَ مَالِكَ بْنَ الْحَارِثِ الْأَشْتَرَ فِيعَهْدِهِ إِلَيْهِ حِينَ وَلاَهُ مِصْرَ: حَبَايَة خَرَاحِهَا وَ حِهَادَ المُؤمِنِينَ مَالِكَ بْنَ الْحَارِثِ الْأَشْتَرَ فِيعَهْدِهِ إِلَيْهِ حِينَ وَلاَهُ مِصْرَ: حَبَايَة خَرَاحِهَا وَ حِهَادَ عَدُوهَا وَ اسْتِصْلاحَ أَهْلِهَا وَ عِمَارَةَه بِلادِهَا أَنَه وعنه إلى قرطة بن كعب الأنصاري ـ: (أما بعد، فإن رجالا من أهل الذمة من عملك ذكروا نهرا في أرضهم قد الأنصاري ـ: (أما بعد، فإن رجالا من أهل الذمة من عملك ذكروا نهرا في أرضهم قد

<sup>(</sup>١) رم الشيء يرمه: أصلحه، يرم بكسر الراء وفتحها أي يصلح. والمرمة بالفتح الإصلاح. رممت الشيء \_ بالتثقيل \_: أصلحته (لسان العرب، ابن منظور: ١٢ / ٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) شُخَوَصَ ـ بفتحتين ـ شخوصا: خرج من موضع إلى موضع، وخطوة في معاد، يعنى في عمل المعاد، وهو العبادة والطاعة، نهج البلاغة: الحكمة ٣٩٠، تحف العقول: ٢٠٣، الأمالي للطوسي: ٢٤٠ / ٢٤٠ عن أبي وجزه السعدي عن أبيه وفيهما " ساعة يحاسب فيها نفسه " بدل "ساعة يرم معاشه".

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ٢٥٥٦، عيون الحكم والمواعظ: ٣٥٧ / ٢٠٤٤.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، كتاب ٥٣.

عفا وادفن، وفيه لهم عمارة على المسلمين، فانظر أنت وهم، ثم أعمر وأصلح النهر؛ فلعمري لان يعمروا أحب إلينا من أن يخرجوا وأن يعجزوا أو يقصروا في واجب من صلاح البلاد والسلام ) <sup>(۵)</sup>.

## ج \_ التنمية التجارية:

كانت التجارة في صدر الإسلام وخلال العهد العلوي تلعب الدور الأكبر في تأمين الاحتياجات الاقتصادية للمجتمع لذلك عمدت حكومة الإمام إلى حماية التجار بجوار حمايتها لأصحاب الصناعات والحرف

ففي عهده إلى مالك الأشتر ذكر ولير ما نصّه: (أثمَّ اسْئَوْصِ بِالْتَجَّارِ وَ نَوِي الصِّنَاعَاتِ وَأَوْصِ بِهِمْ خَيْرِاً، المُقِيم مِنْهُمْ وَ الْمُضْطَرِبِ بِمَالِهِ <sup>(١)</sup>، وَ الْمُتَرَقِّقِ بِبَدَنِهِ <sup>(٢)</sup>؛ فَإِيَّهُمْ مَوَادُّ الْمَنَافِع وَ أَسْبَابُ الْمَرَافِق، وَ جُلَّابُهَا مِنَ الْمَبَاعِدِ وَ الْمَطَارِحِ (٢)، فِي بَرِّكَ وَ بَحْرِكَ وَ سَهْلِكَ وَ جَبَلِكَ، وَ حَيْثُ لَا يَلْتَئِمُ التَّاسُ لِمَوَاضِعِهَا (٤)، وَ لَا يَجْتَرُءُونَ عَلَيْهَا ؛ فَإِ تَهُمْ سِلْمٌ لَا نُخَافُ بَائِقَتُهُ (٥)، وَ صُلْخُ لَا تُخْشَى غَائِلَاتُهُ (٦). وَ تَقَدُّ أُمُورَهُمْدِ حَضْرَتِكَ وَ فِي حَواشِي برِ لَادِكَ)<sup>(۲)</sup>

وواضح من هذا النص أن فئة التجار جعلت في صف واحد مع ذوى الصناعات، أي المنتجين، وأطلق عليهم جميعا أنهم مواد المنافع، فالتاجر يخلق منفعة كما يخلق الصانع، وعَّفِ ذلك بشرح المنافع التي يخلقها التجار، والعمليات التي يمارسونها في جلب المال من المباعد والمطارح، ومن حيث لا يجتمع الناس لمواضعها، ولا يجترئون عليها. والمراد بالمرافق هنا: ما به يتم الانتفاع كالأنية والأدوات وما يشبه ذلك أي ويجلبونها من أمكنة بحيث لا يمكن التئام الناس واجتماعهم في مواضع تلك المرافق من تلك الأمكنة. فهنا نرى الإمام إلي يذكر التجار وذوى الصناعات، وأمره بأن يعمل معهم الخير، وأن يوصى غيره من أمرائه وعماله أن يعملوا معهم الخير، حيث قال ﴿لِيرِ: (اسْتَوْصِ بِالتَّجَّارِ خَيْرا)، أي أوص نفسك بذلك، ومنه قول النبي يَبِلالهِ: " استوصوا

<sup>(</sup>٥) اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب: تاريخ اليعقوبي، الناشر: دار صادر، بيروت ـ لبنان، ج٢، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>١) المضطرب بماله هو التاجر المتنقل بامواله بين البلدان.

<sup>(</sup>٢) المترفق: المكتسب.

<sup>(</sup>٣) الطرح: البعد والمكان البعيد (لسان العرب: ج٢، ص ٥٢٨).

<sup>(</sup>٤) يلتئم: يجتمع الناس.

<sup>(</sup>٥) البائقة: الداهية، والخطر، والتجار والصناع مسالمون لا تخشى منهم داهية العصيان.

<sup>(ُ</sup>٦) الغائلة: الفساد والشر. (٧) نهج البلاغة: الكتاب ٥٣.

بالنساء خيرا "، ويجوز أن يكون " استوص " أي اقبَل الوصية مني بهم، وأوْصِ بهم أنت غيرك. ثم قسم هي الموصى بهم ثلاثة أقسام: اثنان منها للتجار، وهما المقيم، والمسافر، وواحد لأرباب الصناعات، وهو قوله: " و المُترَقِّق بِبَدَنِهِ "، وحيث لا يجتمع الناس. ثم قال: " فَإِنَّهُمْ سِلْمٌ "، يعنى التجار والصناع، استعْطَفه عليهم، واسْتمالَه إليهم. وقال: ليسوا كعمال الخراج وأمراء الأجناد، فجانبهم ينبغي أن يُراعى، وحالهم يجب أن يُحاط ويُحمى، إذ لا يُتخوَّف منهم بائقة لا في مال يخونون فيه، ولا في دولة يفسدونها. ثم يأمره بان يتفقد أحوالهم سواء كانوا بحضرته أو بإطراف البلاد.

#### د \_ الإشراف المباشر على السوق:

لجهة ما للسوق من أهمية في الاقتصاد، حرص الإمام ولي على ممارسة إشراف مباشر عليه، حيث كان يراقب السوق شخصيا، في إطار برنامج يسوقه صبيحة كل يوم إلى أسواق الكوفة، وكأنه في مهمة "معلم الصبيان " كما يقول الرواة، وهو يحث الباعة على التزام التقوى، والاحتراز عن التطفيف والكذب والظلم والاحتكار، وينهاهم عن ضروب المعاصي التي قد ينزلقون إليها في هذا المجال، كما يطلب منهم رعاية الإنصاف، وتحري الأخلاق الإسلامية في التعاطي مع المشترين.ويصور ولده الإمام الحسين ولي كيوب كيفية إشرافه على السوق حيث يقول ولين إنه ركب بغلة رسول الله يهل الشهباء بالكوفة، فأتى سوقا سوقا، فأتى طاق اللحامين، فقال بأعلى صوته: (يا معشر القصابين، لا تنخعوا أن ولا تعجلوا الأنفس حتى تزهق، وإياكم والنفخ في اللحم للبيع؛ فإني سمعت رسول الله يهل ينهى عن ذلك. ثم أتى التمارين فقال: (أظهروا من ردي طفا)(١).

ثم أتى الكناسة ( $^{7}$ ) فإذا فيها أنواع التجارة؛ من نخّاس ( $^{3}$ )، ومن صائغ، ومن قماط فيها أبل ومن صير في، ومن حناط، ومن بزاز، فنادى بأعلى صوته: (إن أسواقكم هذه

<sup>(</sup>١) أي لا تقطعوا رقبتها وتفصلوها قبل أن تسكن حركتها ـ النخاع خيط ابيض يكون داخل عظم الرقبة ويكون ممتدا إلى الصلب.

<sup>(</sup>٢) الطافى من السمك: هو الذي يموت في الماء فيعلو ويظهر ـ المنجد.

<sup>(</sup>٣) الكناسة: محلة بالكوفة. (٤) النخاس: بياع الدواب والرقيق.

<sup>(</sup>٥) القماط من يصنع القمط الصبيان. القماط جمع قمط: الحبل يقمط به. خرقة عريضة تلف على الصغير إذا شد في المهد ـ المنجد ٢٥٤.

يحضرها الأيمان، فشوبوا<sup>(٦)</sup> أيمانكم بالصدقة، وكفوا عن الحلف؛ فإن الله عز وجل لا يقدس من حلف باسمه كاذبا)<sup>(٧)</sup>.

## هـ ـ سياسة أخذ الخراج:

لم تكن سياسة الإمام في أخذ الخراج وجباية الأموال الإسلامية على منوال واحد، بل كان يرعى حقوق مؤدى هذه الأموال أيضا؛ ففي إطار الحكم العلوى كان جهاز الضريبة والعاملون في جباية الخراج ملزمين بالإضافة إلى النزام الحذر ورعاية الدقة المطلوبة، بتحرى جانب الإنصاف، والعناية بالأخلاق الإسلامية في التعاطي مع الناس. وجاء في كتابه إلى أمراء الخراج (بسم الله الرحمن الرحيم. من عبد الله على أمير المؤمنين إلى أمراء الخراج، أما بعد، فإنه من لم يحذر ما هو صائر إليه لم يقدم لنفسه ولم يحرزها، ومن اتبع هواه وانقاد له على ما يعرف نفع عاقبته عما قليل ليصبحن من النادمين. ألا وإن أسعد الناس في الدنيا من عدل عما يعرف ضره، وإن أشقاهم من اتبع هواه. فاعتبروا، واعلموا أن لكم ما قدمتم من خير، وما سوى ذلك وددتم لو أن بينكم وبينه أمدا بعيدا، ويحذركم الله نفسه، والله رؤوف ورحيم بالعباد. وإن عليكم ما فرطتم فيه. وإن الذي طلبتم ليسير، وإن ثوابه لكبير. ولو لم يكن فيما نهى عنه من الظلم والعدوان عقاب يخاف، كان في ثوابه ما لا عذر لأحد بترك طلبته، فارحموا ترحموا، ولا تعذبوا خلق الله، ولا تكلفوهم فوق طاقتهم، وأنصفوا الناس من أنفسكم، واصبروا لحوائجهم؛ فإنكم خزان الرعية. لا تتخذن حجابا، ولا تحجبن أحدا عن حاجته حتى ينهيها إليكم، ولا تأخذوا أحدا بأحد، إلا كفيلا عمن كفل عنه، واصبروا أنفسكم على ما فيه الاغتباط، وإياكم وتأخير العمل، ودفع الخير؛ فإن في ذلك الندم والسلام)(١).

## و \_ عدم التأخر في توزيع المال العام:

لم يجز الإمام حبس المال العام في خزانة الدولة، ولم يكن يرضى بتأخير توزيع أموال بيت المال وتقسيمها حتى لليلة واحدة، بل كان يعتقد أن ما يعود إلى الناس ينبغي دفعه إليهم في أول فرصة مواتية، لهذا يذكر البلاذري في انساب الأشراف عن أبي

<sup>(</sup>٦) شاب يشوب شوبا الشيء: خلطه. المنجد: ٢٠٧.

<sup>(</sup> $\dot{V}$ ) الميرزا النوري، آفا حسين: مستدرك الوسائل، م. س، ج77، ص77.

رم) معيرو سوري ما تحقيق صفين، تح: هارون، عبد السلام محمد: ط٢، مط: المدني ــ مصر،، الناشر: المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع ــ القاهرة، ١٣٨٢هـ، ص١٠٣.

صالح السمان: رأيت علياً دخل بيت المال، فرأى فيه مالا، فقال: هذا هاهنا، والناس يحتاجون؟! فأمر به فقُسم بين الناس، فأمر بالبيت فكنس، فنضح، وصلى فيه (٢).

## ز \_ تقسيم المال العام بالتساوي:

كان الإمام يسلك سياسة توزيع المال العام بين جميع المسلمين بالتساوي؛ ففي نهج الإمام كان يتساوى في العطاء: العربي والأعجمي، والمهاجري والأنصاري، والأسود والأبيض، بل لم يكن يختلف العبد المعتق عن سيده ومولاه في نصيبه من الدخل العام. فعن أبي إسحاق الهمداني: أن امرأتين أتتا علياً إلى عند القسمة؛ إحداهما من العرب، والأخرى من الموالي، فأعطى كل واحدة خمسة وعشرين در هما وَكُراً من الطعام. فقالت العربية: يا أمير المؤمنين، إني امرأة من العرب، وهذه امرأة من العجم فقال علي الني والله لا أجد لبني إسماعيل في هذا الفيء فضلا على بني إسحاق!!(١).

## ح ـ تأمين الاحتياجات الأساسية للجميع:

ترتكز سياسة الإمام الاقتصادية على استئصال الفقر من المجتمع، حيث كان إلي يقول: (لم جَاعَ ققيرٌ إِلَا برما مُتّعَبه في غَنيٌ) (٢)؛ على هذا الضوء كان يرى أن الدولة الإسلامية مسؤولة عن تأمين متطلبات الحد الأدنى، وتوفير المستلزمات الضرورية لجميع الذين يعيشون في نطاق جغرافية الأمصار الإسلامية. فكما أن الذي يعيش في الكوفة ينبغي أن يحظى بالرفاه النسبي، وأن لا يواجه مشكلة على صعيد المستلزمات الأولية مثل الطعام والشراب والمسكن، فكذلك الحال في سائر الأمصار؛ إذ كان الإمام هي يركز على حماية الطبقة الضعيفة من المجتمع، ويولي عناية خاصة بالأيتام وأسر الشهداء، بحيث كان يهتم بذلك شخصيا كلما واتته الفرصة.

## ط ـ حرمة بذل المال العام:

كان الإمام يعد المال العام أمانة لدى العاملين في أطر الدولة، وكان لا يسمح لهؤلاء في بذل هذا المال وتوزيعه هدايا وهبات، ويقول: (جود الولاة بفيء المسلمين جور وختر)(١).

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أحمد بن يحيى: أنساب الأشراف، م. س، ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، م. س، ج١، ص٠٠٠ ـ ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) جرداق، جورج: روائع نهج البلاغة، ط٢، مط: باقري، ١٤١٧هـ ـــ ١٩٩٧ م، الناشر: مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ص٨٣. (١) (الختر: الغدر، النهاية، ج ٢،ص ٩)، غرر الحكم ٤٧٢٥.

## ي ـ تحريم الامتيازات للأولاد والمقربين:

لم يكن الإمام يعترف بأي امتياز خاص لأحد في توزيع المال العام، ولم يستثن من هذا القانون أحداً لا من الشخصيات السياسية والاجتماعية البارزة، ولا من أولاده المقربين إليه، بل كان الإمام يبدي حذرا أكبر في هذا الجانب إزاء المقربين إليه؛ لكي يكون ذلك عظة للآخرين؛ لذلك كان يقول:

وَ اللّهِ لأَنْ أَيِبِتَ عَلَى حَسَكِ السّعْدَانِ مُسَهَدا ((۱) أَهُ وْ أُجَرَّ فِي الْأَعُلالِ مُصَعَّدا أَا حَبُ إِلَى مِنْ أَنْ أَلَّقِي اللّهَ وَ رَسُولَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ظَالِماً لِبَعْضِ الْعِبَادِ وَ غَاصِباً لِشَيْءٍ مِنَ الْحُطَامِ, وَ كَيْفَ أَطْلِمُ أَحَدا لِتَقْسِ يُسْرِغُ إِلَى الْلِلْقِقُهُ ولا هَا ((١))، وَ يَطُولُ فِي النَّوْى حُلُولُهُا وَ اللهِ لَقْ رَأَيْبُ عَقِيلًا، وَ قَدْ أَمْلَقَ حَتَى اسْتَمَاحَنِي مِنْ بُرِكُمْ صَاعاً، وَرَأَيْتُ حُلُولُهُا وَ اللهِ لَقَدْ رَأَيْبُ مُولِكُ عَلَى اللهُ عُورِ عُبْرَ الْأَلُوانِ مِنْ قَوْهِمْ كُأَتُمَا سُوِّدَتْ وُجُوهُهُمْ بِالْعِظْلِم، وَ عَلَيْبَانَهُ شَعْتَ الشّعُورِ غُبْرَ الْأَلُوانِ مِنْ قَوْهِمْ كُأَتَمَا سُوِّدَتْ وُجُوهُهُمْ بِالْعِظْلِم، وَ عَلَوْدَنِي مُؤكِدا (١٠)، وَ كُرَّرَ عَلَيَّ الْقُولُ مُرَدِّداً فَصْعَيْبُ إِلَيْهِ سَمْعِي فَظَنَّ أَيِّي المُعْورِ غَيْبَ اللهُ وَ كُورَ عَلَيَّ الْقُولُ مُرَدِّداً فَصَعْبِيثُ إِلَيْهِ سَمْعِي فَظَنَّ أَيِّي المُعْفِى عَطَنَ أَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَ تَجُرُّنِي إِلَى نَالِ سَجَرَهَا جَبَّالُ هَا لِغَضَيهِ أَلَ تَلِنُ مِنْ الْأَنِي وَ لَا أَيْنُ مِنْ الظّي عِنْ اللهُ الْمُولِ اللهُ اللهِ اللهُ المُعْتَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَلِيَ اللهُ المُعْلِي اللهُ اللهُ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلِي المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْمَلِي المُعْلَى المُعْلِي المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلِي المُعْلِي الهُ المُعْلِي المُعْلِي المُعْلِي المُعْلِي المُعْلِي المُعْلِي ال

وقد ذكر الحادثة أحد الأدباء:

قَعْداة (عَقيلُ) قَدْ وافى ويَ رُومُ بـ (صاع) تَ رفِدُه (صاع) تَ رفِدُه مُ ذ راحَ يَلِ حَ ف ف عي قصولِ راحَ

<sup>(</sup>٢) السعدان: نبت ذو شوك، ومنبته سهول الأرض، وهو من أطيب مراعي الإبل ما دام رطبا. ولهذا النبت شوك يقال له حسكة السعدان. والسهاد: نقيض الرقاد، وفلان يسهد: لا يترك أن ينام (لسان العرب: ج٣، ص٢١٥).

<sup>(</sup>٣) أي رجوعها. يقال: قفل من سفره: أي رجع (انظر: المصباح المنير: ٥١١).

<sup>(ُ</sup>٤) عَقيلَ أَخُوهُ. وأُملق: افتقر الله الفقر السّماحني: استعطاني. والبر القمح شعث جمع أشعث ــ وهو من الشعر المتلبد بالوسخ. والغبر ــ بضم الغين ــ: جمع أغبر متغير اللون شاحبة. والعظلم ــ كزبرج ــ سواد يصبغ به قيل هو النيلج أي النيلة.

<sup>(</sup>٥) القياد: ما يقاد به كالزمام.

<sup>(</sup>٦) الدنف \_ بالتحريك \_ المرض. والميسم \_ بكسر الميم وفتح السين \_ المكواة.

<sup>(</sup>١) ثكل \_ كفرح \_ أصاب ثكلا بالضم وهو فقدان الحبيب أو خاص بالولد. والثواكل النساء، دعاء عليه بالموت لتألمه من نار ضعيفة الحرارة وطلبه عملا وهو تناول شئ من بيت المال زيادة عن المفروض له يوجب الوقوع في نار سجرها أي أضرمها الجبار وهو الله للانتقام ممن عصاه. ولظي اسم جهنم.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، شرح محمد عبده، م. س، ج٢، ص٢١٨.

يُــــرَدُه يَـــزدادُ الحساجة ـرَدُّدُه دُقُعُه ــد لاحَ 1<u>166</u> بِ صِبْیَتِ ہ اتً \_\_\_\_\_1 سَمْعاً <u>......</u> قُمْ \_\_\_\_\_\_\_ ـــا للغـــــ فبه اكَّنَّ اَيَ برِ مَو عِظَـــةٍ د حَدِيدَتِ اَيَ فغ دا إذ م ذ لأق تُ مُبْسَمِهِ يَئِنُ ذاك بَـــدُه والعَـــ 15 اَصَرَ خُـــتُ نتل يَّوْ ا نســــانُ لَـُعـــــانُ 11 وتَجُــرً أخسانى تَوَعُّــــدُه هذی مـــ تَعَ دُّدُه(٣) واحـــدة

## ك \_ التقشف في المال العام والاحتياط في صرفه:

كان نهج الإمام في صرف المال العام يشد إليه الأنظار ويوحي بالدروس والعبر؛ فلكي يدفع ولاته والعاملين معه إلى أقصى نهايات التقشف وصيانة الأموال العامة، عمم

<sup>(</sup>٣) الهلالي، جعفر: الملحمة العلوية، تح: ألطريحي، محمد سعيد، ط١، مؤسسة الوفاء، بيروت ــ لبنان، ١٩٩٨، ص٧٠.

الإمام أمرا إداريا حث فيه هؤلاء أن لا ينسوا هذا المبدأ في الكتابة إليه، وراح يقول: (أدّقوا أقلامكم، وقاربوا بين سطوركم، واحذفوا عني فضولكم، واقصدوا قصد المعاني، وإياكم والإكثار؛ فإن أموال المسلمين لاتحتمل أضرارا)(١).

أما حرص الإمام نفسه وسلوكه الشخصي في التصرف ببيت المال، فهو أمر يبعث على الدهشة، فالإمام لم يكن على استعداد لأن يستفيد من نور سراج تابع لبيت المال في جواب من راجعه ليلا في أمر شخصي، فعندما كان الإمام أمير المؤمنين إلي مشغولا بكتابة ما يتعلق بكيفية تقسيم بيت المال، ودخل عليه طلحة والزبير في أمر شخصي، عمد إلى السراج الذي كان يستهلك وقوده من الثروات العامة فأطفأه، وأمر من يأتي إليه بسراج آخر من بيته!(٢).

وقد ذكر ابن أبي الحديد أن عقيلاً بن أبي طالب لما قدم على علي إلى بالكوفة يسترفده (۱) ، فعرض عليه عطاءه، فقال: إنما أريد أن تعطيني من بيت المال فقال: تقيم إلى يوم الجمعة فأقام، فلما صلى أمير المؤمنين إلى الجمعة قال لعقيل: ما تقول فيمن خان هؤلاء أجمعين؟ قال: بئس الرجل ذاك، قال: فأنت تأمرني أن أخون هؤلاء وأعطيك (٤).

#### السياسة القضائية:

تتمثل أصول السياسة القضائية للإمام بالمرتكزات التالية:

## أ \_ اختيار الأكفأ للقضاء:

يعد القاضي العنصر الأساسي في التنظيم القضائي من أجل إحقاق حقوق الناس، ومن ثم كلما كان القاضي أقوى علميا وعمليا وأخلاقيا كانت له فاعلية أكبر في الجهاز القضائي. من هذه الوجهة ينبغي في منطق النظام العلوي اختيار الأكفأ لمنصب القضاء. لذا نقرأ في عهد الإمام هي عهده إلى مالك الأشتر : ثُمَّ اخْتَرْ لِلحُكِم بَيْنَ النّاس أَ قَضَلَ رَعِيَّتِكَ فِي تَقْمِكَ، مِمَّنْ لا تَضِيقُ بِهِ الأُمُورُ، وَ لا تُمَحِّكُهُ (۱) الخصوم، وَ لا يَمْادَى فِي الرَّلَةِ وَ لا يَحْصَرُ مِنَ الْقَيْعِ لِلَي الدَقِّ إِنَا عَرَفَهُ (۱)، وَ لا تُشرفُ تَقْمُهُ عَلَى يَتَمَادَى فِي الرَّلَةِ وَ لا يَحْصَرُ مِنَ الْقَيْعِ لِلَي الدَقِّ إِنَا عَرَفَهُ (۱)، وَ لا تُشرفُ تَقْمُهُ عَلَى

<sup>(</sup>١) المحمودي، محمد باقر: نهج السعادة، م. س، ج٤، ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) الريشهري، محمد: موسوعة الإمام علي بن أبي طالب إلى في الكتاب والسنة والتاريخ، م. س، ج٤، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) يسترفده: يطلب عطاءه.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج٤، ص٧٤.

ر المحك: اللجاج (لمان العرب: ج٠١، ص ٤٨٦)، أي لا تحمله مخاصمة الخصوم على اللجاج والاصرار على رأيه.

<sup>(</sup>٢) الزلة بالفتح: السُقطة في الخطأ. حصر كُفرح: ضاق صدره، أي لا يضيق صدره من الرجوع إلى الحق.

طَمَع، وَلا يَكَتْقِي بِأَ دْنَى قَهْم دُونَ أَ تَصَاهُ (٣)، وَ أَوْقَقَهُمْ فِي الشَّبُهَاتِ وَ آخَذَهُمْ بِالْحُجَجِ، وَ أَ قُلَّ هُمْ بَلَرَهُمْ عَلَى تَكْتُفُ الْأُمُورِ، وَأَ صَرْمَهُمْ عِنْدَ اتّضاح أَقَلَ هُمْ بَرَهُمْ عَلَى تَكْتُفُ الْأُمُورِ، وَأَ صَرْمَهُمْ عِنْدَ اتّضاح الدُكِم؛ مِمَّنْ لا يَرْدَهِيهِ إِطْرَاءٌ وَ لايسْتَمِيلُهُ إِعْرَاءٌ (٤) وَ أَوْلَ نِكَ قَلِيلٌ (٥).

#### ب ـ تأمين الاحتياجات الاقتصادية للقضاة

يحظى القضاة المؤهلون في النظام العلوي بالأمن ألمعاشي والاقتصادي عامة؛ لكي لا تدفعهم حاجتهم إلى الناس للانحراف عن الحق؛ ولئلا يزيغ الجهاز القضائي عن مساره في إصلاح المجتمع، وينجر إلى الفساد. وفي عهده هي إلى مالك الأشتر جاء بهذا الخصوص ما نصه: أث مَّ احْتَرْ لِلحُكِم بَيْنَ التّاساً تَفْضَلَ رَعِيَّتِكَ فِي تَقْسِكَ.. وَ اقْسَحْ لَهُ فِي الْبَنْلُ مَا يُزيلُ عِلَّتُهُ (١) وَ نَقِلُ مَعَهُ حَاجَتُهُ لَى التّاس (٢).

## ج \_ الأمن الوظيفي للقضاة:

يتمتع القضاة المؤهلون في النظام العلوي بالأمن الوظيفي، وهم على اطمئنان بأن أقرب الناس إلى الجهاز القيادي للنظام، ليس بمقدوره أن يعيق عملهم ويعرقل أداء مسؤوليتهم، ويمنع من الوفاء بحقوق الناس وإحقاقها.

#### د \_ رعاية آداب القضاء:

للقضاء آداب عامة، وينبغي للقاضي في النظام العلوي أن يلتزم بجميع آداب القضاء سواء الواجب منها والمندوب. وقد بلغ من حرص الإمام أمير المؤمنين ولي على رعاية هذا الجانب أنه أوضح لقاض في أسباب عزله عن الجهاز القضائي:

(أني رأيت كلامك يعلو على كلام خصمك) $^{(7)}$ .

#### هـ ـ الرقابة الدقيقة على القضاة:

كان الإمام أمير المؤمنين يعد نفسه مسؤلاً عن صحة عمل الجهاز القضائي وسلامته، وحينئذ لم يكن يكتفي بلغة الموعظة وتحذير القضاة من تضييع حقوق

<sup>(</sup>٣) الإشراف على الشئ: الاطلاع عليه من فوق. فالطمع من سافلات الأمور من نظر إليه وهو في أعلى منزلة النزاهة لحقته وصمة النقيصة فما ظنك بمن هبط إليه وتناوله ولا يكتفي في الحكم بما يبدو له بأول فهم وأقر به دون أن يأتي على أقصى الفهم بعد التأمل.

 <sup>(</sup>٤) لا يزدهيه: لا يستخفه زيادة الثناء عليه.
 (٥) نهج البلاغة: الكتاب ٥٦، تحف العقول: ١٣٥.

<sup>(</sup>١) البذل: العطاء أي أوسع له حتى يكون ما يأخذه كافيا لمعيشة مثله وحفظ منزلته.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، شرح ابن ابي الحديد، م. س، ج١٧، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) موسوعة الإمام علي، م. س، ج٤، ص٣٨.

المجتمع، بل كان يمارس الإشراف المباشر على عمل القضاة، بل يراقب أحكامهم أيضا. ونظرا لما يحظى به الجهاز القضائي من موقع ممتاز في إصلاح شؤون المجتمع، كان الإمام يحرص على ممارسة القضاء والفصل في القضايا من خلال موقع " دكة القضاء " برغم ما عليه من مهام ومسؤوليات، فقد ورد عنه هي أنه قال لشريح: إياك أن تنفذ قضية في قصاص أو حد من حدود الله أو حق من حقوق المسلمين حتى تعرض ذلك على إن شاء الله ".

#### و ـ وحدة الرؤية القضائية

في رؤية الإمام أمير المؤمنين ولي لا يجوز لقضاة النظام الإسلامي اختلافهم في اصدار الأحكام، بل لابد من وحدة الرؤية. أما المسؤولية في إيجاد هذه الوحدة التي تنتظم من خلالها أحكام الجهاز القضائي فهي تقع على عاتق القيادة.

## ز ـ تساوي الجميع أمام القانون

في النظام العلوي يتساوى الناس جميعا أمام القانون. والجهاز القضائي على درجة كبيرة من الاستقلال، ويحظى بمنزلة خاصة تمكنه من إجراء القانون على أفراد المجتمع بصيغة متساوية. فالمجتمع بجميع طبقاته سواسية أمام القاضي والجهاز القضائي، يستوي في ذلك حتى الإمام والقائد الذي نصب القاضي في موقعه، وخوله ممارسة القضاء. لقد كان الإمام أمير المؤمنين في خاضعا للجهاز القضائي في حكومته برغم كل ما يحظى به من مكانة مرموقة على الصعيد العلمي والعملي والسياسي، وقد حضر إلى المحكمة للإجابة عن أسئلة القاضي الذي نصبه بنفسه. وبهذا السلوك كان الإمام يدلل عمليا على الموقع الذي يحظى به القضاء، ويدافع عن حقوق الناس، بالإضافة إلى أنه يعلم قادة المستقبل درسا بليغا في الخضوع أمام الجهاز القضائي. ويحدثنا التاريخ عن أحد هذه الدروس في خلافة عمر: استعدى رجل عمر على علي في وعلي جالس، فالتفت عمر البه فقال: يا أبا الحسن، قم فاجلس مع خصمك، فقام فجلس مع خصمه فتناظرا، وانصرف الرجل، فرجع علي في إلى مجلسه، فتبين عمر التغيّر في وجهه، فقال: يا أبا الحسن، ما لي أراك متغيرا؟ أكرهت ما كان؟ قال: نعم. قال: وما ذلك؟ قال فين كنيّتني

<sup>(</sup>۱) الطوسي، محمد بن الحسن: تهذيب الأحكام، تح: الخرسان، السيد حسن، ط٤، مط: خورشيد، الناشر: دار الكتب الإسلامية لطهران،١٣٦٥ هـ، ج٦، ص٢٢٠.

بحضرة خصمي، فألا قلت لي: يا علي، قم فاجلس مع خصمك؟ فأخذ عمر برأس علي فقبّل بين عينيه، ثم قال: بأبي أنتم، بكم هدانا الله، وبكم أخرجنا من الظلمات إلى النور (١).

## ح ـ موقع مصالح النظام في إصدار الأحكام

ليس هناك شيء يمكن أن يحول دون إجراء القوانين الإسلامية الأصيلة في النظام القضائي التابع للحكم العلوي، إلا في مواضع يؤدي فيها القضاء بالأحكام الإسلامية الأصيلة إلى فرقة الأمة الإسلامية، ويفضي إلى تزلزل قواعد الحكم الإسلامي نفسه وهذه حالة خاصة \_ برزت في عهد الإمام \_ نتيجة أوضاع سياسية واجتماعية معينة، وانبثقت على أثر رؤية خاصة حملها الناس إزاء القانون الإلهي. في مواجهة أوضاع كهذه خاطب الإمام علي يليخ شريحاً القاضي، بقوله: (اقض كما كنت تقضي حتى يجتمع أمر الناس)(٢)

## ٢. أخلاق الإمام في حال الحرب:

#### تمهيد:

الحرب: نقيض السلم، تؤنث، وتصغيرها حريب رواية عن العرب، ورجل محرب: شجاع، وفلان حرب فلان، أي يحاربه، ودار الحرب: بلاد المشركين الذين لا صلح بينهم وبين المسلمين، وحرب فلان حربا: أخذ ماله فهو حرب محروب حريب. وحريبة الرجل: ماله الذي يعيش به.

وقوله تعالى: ﴿يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (١)، يعني المعصية. وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَنُوا بِرَحُرْبِ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (٢)، يقال: هو القتل(٣).

<sup>(</sup>١) الريشهري، محمد: موسوعة الإمام علي بن أبي طالب في الكتاب والسنة والتاريخ، م. س، ج٤، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) م. ن ، ج٤، ص٠٤.(١) سورة المائدة: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) الفراهيدي، الخليل بن أحمد، كتاب العين، تح: المخزومي، مهدي: ط٢، مؤسسة دار الهجرة، ١٤٠٩هـ، ج٣، ص٢١٣.

لقد شكلت الحرب الهاجس الأهم للإنسانية، منذ وجدت المجتمعات على وجه الأرض حتى اليوم، لما تسببه من مآسي وويلات، تلحق بالمقاتلين وبالأبرياء، كما تصيب الممتلكات ومظاهر العمران والحضارة بشكل عام.

وقد لجأ الإنسان إلى الحرب، كلما وجدها ضرورية لتحقيق أهدافه، فكان يشتها؛ للحصول على الخيرات، وللتحكم وللسيطرة، ولتحقيق غير ذلك من الغايات. وكانت الحرب ومازالت بحدود واسعة جداً، طليقة من القيود، إلا ما يرتضيه القائمون بها، الذين قد يمتنعون عما لا يجديهم نفعاً، دون استبعاد أساليب الانتقام والثأر وانفلات الغرائز.

وقد وضع الإسلام حداً للمآسي، ولم يسمح بالحرب إلا في حالات محددة، تلتخصت في عهد الرسول عليه بالدفاع عن النفس، وبتسهيل إيصال الدعوة الإلهية إلى البشرية، ثم تطورت؛ لكي تُستخدم بعد إيصال الدعوة وانتشار الإسلام ليقتصر استخدامها ضد الخارجين بالقوة على سلطة الإمام.

ولكن القواعد التي أتى بها الإسلام، لم تجد احترامها وتطبيقها بدقة وإخلاص. فالإسلام إذا ما روعيت قواعده من قبل الجميع، فإنه يمكن أن ينهي الحروب إلى الأبد وهذا مالا يمكن أن توافق عليه القوة المتفوقة التي تريد الحصول على ما ليس لها بحق، لاسيما وأن مسوِّغ الحروب الرئيسي اليوم، والذي لا يستحي الأقوياء من التذرع به، هو المصلحة وليس الحق بالضرورة.

#### قواعد الحرب التي وضعها الإمام على طبع:

لم يأخذ التشريع الإسلامي لأنسنة الحرب شكله النهائي الكامل، إلا من القواعد التي وضعها الإمام علي ولي في الحروب التي فرضت عليه، فعندما تولى خلافة المسلمين، وحيث استطاع، استناداً إلى القرآن والسنة، أن يبلور ما سمي بقواعد الحرب بين أهل القبلة، بعد أن كان الرسول علي قد وضع أسس الحرب العامة.

وقد التزم الإمام على إلى وألزم جيشه بكافة القواعد التي وضعها الرسول على وقد شدّد أكثر ما شدّد على مسألتين:

الأولى: تحريم الغدر ونقض العهود حيث يقول ( إلنَّ الوفاء نَوْا مُ الصِّدْق، وَ لا أَعْلَمُ جُنَّة أَوْقى مِنْهُ (١)، وَ مَا يَعْدِرُ مَنْ عَلِمَ كَيْفَ الْمَرْ جِعُ) (٢). كما أكد في عهده إلى مالك

<sup>(</sup>١) الجنة: الوقاية.

الأشتر، عندما واله مصر، فيقول: (وَ إِنْ عَقَاتَ بَيْنَكَ وَ بَيْنَ عَدُوِّكَ عُقَدَةً أَوْ أَلْبَسْتَهُ مِثْكَ ذِمَّة، فَحُطْ عَهْدَكَ بِالْوَفَاءِ، وَ ارْعَ ذِمَّتُكَ بِالْأَمَانَةِ... فَلا تَعْدِرَنَّ بِذِمَّتِكَ، وَ لا تخيسَنَّ بِعَهْدِكَ (١)، وَ لَا تَخْتِلَنَّ عَدُوَّكَ...)(٢).

والثانية: عدم التعرض للنساء، إنيوصبي جنوده قائلاً: (... وَ لَا تَهِيجُوا النَّسَامَ ِأَتَنَى إِنْ ا كُنَا لَانُؤْمَرُ بِ الْكُفِّ عَنْهُنَّ وَ إِنَّهُنَّ لَمُشْرِكَاتُ، وَ إِنْ كَانَ الرَّجُلُ لَيَئَتَاوَلُ الْمَرْأَةَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ بِ الْقَهْرِ (٣) أَ وَ الْهِرَاوَةِ قَيُعَيَّرُبِهَا وَ عَقِبُهُ مِنْ بَعْدِهِ (٤).

أما القواعد التي يمكن أن تنسب إلى الإمام إلى في موضوع الحرب، فتتناول العديد من المسائل التي لم تتوافق البشرية إلا على بعضها حتى اليوم، ودون التمكن من فرض احترامها بشكلٍ دائم في حين أن البعض الآخر ما زال بعيداً عن أن يكون ولو مجرد حلم حتى اليوم.

## القواعد التي توصلت البشرية إلى التوافق عليها:

تندرج هذه القواعد تحت ثلاثة عناوين: مشروعية الحرب، معاملة الجرحي، معاملة المستسلمين

## أولاً: مشروعية الحرب

جرى التمييز في عدد من الاتفاقات والقوانين الدولية بين الحرب المشروعة والحرب غير المشروعة، فسُوَّغت الأولى واعتبرت الثانية خرقاً للقانون الدولي.

وقد اعتبرت حرباً مشروعة، الحرب لدفع اعتداء، أو لحماية حق ثابت. وهذا ما أكده كل من ميثاق عصبة الأمم وميثاق هيئة الأمم المتحدة.

وكان الإمام على وللر يهتم بالمقابل بموضوع " الإعذار "، والإعذار هو: إيضاح الأمر لدى الخصم ولدى الناس، ﴿ لِأَيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَن بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَن بَيِّنَةٍ ﴾ (١).

فقد كان الإمام وليع يدعو الخصم إلى حكم الإسلام، وتحكيم القرآن، ويناقشه مناقشه مستفيضة، حتى لا يبقى له من حجة، ثم يعطيه الفرص الإضافية لعله يرعوي، حتى

<sup>(</sup>٢) جرداق، جورج: روائع نهج البلاغة، م. س، ص١٣٧.

<sup>(</sup>١) خاس بعهده: خان ونقضه. والختل: الخداع.

<sup>(</sup>٢) ألعاملي، جعفر مرتضى: الصحيح من سيرة النبي الأعظم، ط٤، دار الهادي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ــ لبنان، ١٤١٥ ــ

<sup>(</sup>٣) الفهر بالكسر: الحجر الصغير ملء الكف: تاج العروس للزبيدي، ج٢، ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٤) الكوفي، أحمد بن أعثم، كتاب الفقوح، تح: شيري، علي، الناشر: دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ــ لبنان ط١، مط: دار اُلأُضُواء، أَ ١٤١١هـ، ج٣، ص١٤. (١) سورة الأنفال: الآية ٤٢.

كان أصحابه يأخذونه بالتذمر، كما حصل قبل بدء العمل العسكري ضد أهل الشام في صفين، حيث تأخر الإمام هي عن السماح بالقتال؛ ليتيح لكل من يرغب في معرفة الحق، بأن يعرفه، وكان جوابه لما فوتح بذلك أن قال: (هَ اللّهِ مَا دَفَعْتُ الْحَرْبَ يَوْماً إِلّا وَ أَنَا أَطْمَعُ أَنْ تُلْحَقَ بِي طَائِقُة قَتَهْتَدِيَ بِي، وَ تَعْشُو إِلْى ضَوْئِي ( آ فَ تَلِكَ أَحَبُ إِلْهَ مَن لَلْكَ أَحَبُ إِلْهَ مَن أَنْ اللّهَ اللّهَ عَلَى ضَلالِهَا وَ إِنْ كَانَتْ تَبُوءُ بِهِ آثامِهَا) ( " ).

فإذا أصر الخصم على مواقفه الخاطئة، عند ذلك كان الإمام الله يرى أن الحرب لابد واقعة. والمواقف الخاطئة التي يراها الإمام مسوِّغة للحرب تتلخص باثنتين (٤):

أ ـ أن يدّعي امرؤ ما ليس له.

ب ـ أن يُمنع الذي عليه، في ظل الحكومة الشرعية بطبيعة الحال.

فالحق المدعى المشار إليه هو محاولة اغتصاب، أو اغتصاب فعلي لسلطة، أو لميزة يُسأل الإمام عن الدفاع عنهما. أما الحق الممنوع فهو من الصنف الذي يجب على الإمام فرض احترامه.

وإذا حاولنا المقارنة مع قواعد الحرب الحديثة المعمول بها، فإننا نكتشف سمو وتجرد موقف الإمام هي ذلك أن الدول القوية اليوم تتوسع في تفسير كلمة " الاعتداء " الذي، يبرر الحرب، فتعتبر أي مساس بمصالحها اعتداء يستوجب ردعه اللجوء إلى الأعمال العسكرية، حتى وإن كانت هذه المصالح لا تستند إلى أي حق ولو وهمي مزعوم، أو لا تستند إلى أي حق بالمرة، وترى بعد ذلك أن حربها مشروعة، بينما تكمن المشروعية في نظر الإمام هي في تبيان مخالفة موقف الخصم للكتاب والسنة بكل وضوح وجلاء.

#### ثانياً: معالجة الجرحى:

أرسى الإمام ولي مبدأ عدم استعمال القوة ضد من يعجز عن الدفاع عن نفسه، أو من يرفض هذا الدفاع، ومن هذا الصنف الجرحى؛ ذلك لأنهم فقدوا القدرة على التصدي ومنع إحقاق الحق، لذلك كان ولي يأمر قادته وجنوده باستمرار أن لا يجهزوا على جريح، لذلك لما التقى أمير المؤمنين ولي وأهل البصرة نشر الراية راية رسول الله يها فزلزلت

<sup>(</sup>٢) تعشو إلى الضوء: تستدل عليه في الظلام فتهتدي إليه.

<sup>(</sup>٣) كريم محمد، أويس: المعجم الموضوعي لنهج البَّلاعة، م. س، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) المحمودي، محمد باقر: نهج السعادة، م. س، ج١، ص٤٦١.

أقدامهم، فما اصفرت الشمس حتى قالوا: آمنا يا بن أبي طالب، فعند ذلك قال: لا تقتلوا الأسرى، ولا تجهزوا على الجرحى، ولا تتبعوا موليا، ومن ألقى سلاحه فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن (١).

وبعد أكثر من ثلاثة عشر قرناً، أقرَّ القانون الدولي ضرورة العناية بجرحى الخصم، والامتناع عن تعمّد زيادة آلامهم.

وإذا كان الإمام إلى لم يأمر بنقل جرحى خصومه إلى المستشفيات، لعدم وجود تلك المستشفيات بشكل فعلي، فقد كان يترك أمر العناية بهم إلى قيادتهم، عن طريق عدم التعرض لمن يمكن أن يتولوا العناية بهم، إذا كان هؤلاء لا يباشرون قتالاً، وهذا قبل إنشاء الصليب الأحمر بقرون طويلة.

# ثالثاً \_ معاملة المستسلمين:

كان الإمام على يأمر بعدم التعرض للعاجزين والممتنعين عن القتال بقوله: (وَ لاتُصِيبُوا مُعْورا)، " أي الذي أمكن من نفسه فلا يدافع عنها " وهكذا فإن الأسير في هذه الحالة سيكون بمنجى عن أي أذى، بل إن القواعد الإسلامية العامة تقتضي بإطعامه والرفق به (۱). وهذا ما لم يكرَّس إلا في اتفاقية جنيف المؤرخة بـ١٦ آب ١٩٤٩م، التي طورت اتفاقية جنيف لسنة ١٩٢٩م ونظام لاهاي لسنة ١٩٠٧م

## أخلاق الفروسية عند الإمام على هلين:

أخلاق الفارس هي ذلك النوع من السلوك لدى المقاتل أو المقاتلين الذي يستهدف إظهار صفات أخلاقية عظيمة، والتمسك بها، كالعفو عند المقدرة، عفة النفس، التعامل برحمة مع الأسرى، الوفاء بالعهد، الابتعاد عن الغدر، وعدم الإتيان بأي عمل يسيء إلى سمعة المقاتل وشرفه العسكري، وقد كانت أخلاق الفروسية تلك في الحروب القديمة ذات قواعد وأعراف يلتزم بها المقاتلون بحدود معينة، كلّ حسب ثقافته ونمط سلوكه الاجتماعي، والعظام من القادة في تاريخ العالم، بل القلة منهم، من التزم بتلك الأخلاق.

<sup>(</sup>١) النعماني، محمد بن إبراهيم: الغيبة، تح: فارس حسون كريم، الناشر: أنوار الهدى، ط١، مط: مهر ــ قم، ٤٢٢ هـ، ص٣١٩.

<sup>(</sup>١) الشاهرودي، على: مستدرك سفينة البحار، تح: النمازي، حسن بن علي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين ـ قم، ١٤١٧هـ،

ج۱۰، ص ۲۲۸.

<sup>(</sup>٢) طي، محمد: الإمام علي ومشكلة نظام الحكم، ط٢، مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ١٩٩٧م، ص١٤٨.

وطبيعة الحروب القديمة تمنح الفرصة للمقاتل أو القائد أن يظهر هذا النوع من الأخلاق أكثر وضوحاً، فلقد كانت الحرب تجري وجهاً لوجه، فتتيح لذوي النزعات الإنسانية الفريدة وسمو الأخلاق، أن يظهروها أمام أعدائهم، أما في الحرب الحديثة، فأخلاق الفروسية بدأت بالاضمحلال، فالأسلحة الحديثة لا تتيح تنمية تلك الأخلاق وروحها؛ لأنها لا تسمح إلا بالدمار والخراب والقتل الجماعي، ولم يعد للأخلاق التي كان القدامي من المقاتلين يمارسونها مجال كبير ، فالغدر الذي كانت تعافه النفس الأبية أصبح متطلباً من متطلبات الحرب، وهو ما يسمى اليوم "خداع العدو". وإذا نظرنا إلى أخلاق الفروسية لدى الإمام بي نجده كان نبراساً وعلماً من أعلام الفروسية المتسمة بالخلق الرفيع وليس هذا إدعاء، فقد أثبت ذلك خلال حروبه كلها التي رواها لنا التأريخ في أخلاق فروسيته ومنها:

#### عفة النفس

كان الإمام والله عفيف النفس، يشيح وجهه عندما يرى انكسار عدوه وذله، مظهراً استرحامه وتذله، يعفو عنهم حتى وإن كان هؤلاء الأعداء من الطغاة المنابذين له بشدة والمؤللين عليه الناس والحاشدين في ساحات المعارك والحروب، فعمرو بن العاص كان سبباً في البلاء على الإمام و المؤللية، لا يكتم كرهه الشديد له، وهو يلي معاوية في حربه ونكايته، بل أنه ربما فاقه في الكثير من المواقف التي وقفها ضد الإمام و الذي نصح لمعاوية برفع المصاحف، تلك الفتنه التي أدت إلى أن تنتهي الحرب في صفين الى ما انتهت إليه، كما انه هو الذي رتب خدعة خلع الإمام و معنى مؤسى الأشعري، أقسم ابن العاص على منازلة الإمام و في حرب صفين وقتله، فالتقى بالإمام و وكانت تلك القصة التي أصبحت مضرب الأمثال بين العرب. وخير مصداق لما ذكرنا، ما جرى في واقعة الخندق، حيث يحدثنا التاريخ بأحداث تلك الواقعة العظيمة، حيث اقتحم عمرو بن عبد ود العامري هو وأصحابه ذلك الخندق الذي حفره المسلمون متحديا، فأحجم الناس كلهم عنه، لما علموا من بأسه وشدته، فتقدم فدعا إلى البراز مرارا، فلم يقم إليه أحد، فلما أكثر، قام علي و فقال: أنا أبارزه يا رسول الله، فأمره بالجلوس، وأعاد عمرو النداء، و الناس سكوت كأن على رؤوسهم الطير، فقال عمرو: أيها الناس، إنكم عمرو النداء، و الناس سكوت كأن على رؤوسهم الطير، فقال عمرو: أيها الناس، إنكم

تزعمون أن قتلاكم في الجنة وقتلانا في النار، أفما يحب أحدكم أن يقدم على الجنة أو يقدم عدوً له إلى النار؟ فلم يقم إليه أحد، فقام على إلى مرة ثانية وقال: أنا له يا رسول الله، فأمره بالجلوس، فجال عمرو بفرسه مقبلا ومدبرا، وجاءت عظماء الأحزاب فوقفت من وراء الخندق، ومدت أعناقها تنظر، فلما رأى عمرو أن أحدا لا يجيبه، قال:

| مبارز!  | هل من  | بجمعهم: | النداء | من         | بححت    | ولقد   |
|---------|--------|---------|--------|------------|---------|--------|
| المناجز | القرن  | موقف    | المشيع | جبن        | مذ      | و وقفت |
| الهزاهز | قبل    | متسرعا  | أزل    | لم         | كذلك    | إني    |
| الغرائز | من خير | والجود  | الفتى  | <u>ف</u> ي | الشجاعة | إن     |

فقام علي وللم فقال: يا رسول الله، ائذن لي في مبارزته، فقال: ادن، فدنا فقلده سيفه، و عمّمه بعمامته، وقال: امض لشأنك، فلما انصرف قال عباله:

(برز الإيمان كله إلى الشرك كله، اللهم أعنه عليه)، فلما قرب منه قال له مجيبا إياه عن شعره:

ودار ما دار من الحديث بينهما، فنزل عمرو من على ظهر جواده فعقره، وقيل ضرب وجهه ففر، وتجاولا، فثارت لهما غبرة وارتهما عن العيون، إلى أن سمع الناس التكبير عاليا من تحت الغبرة، فعلموا أن علياً قتله، وانجلت الغبرة عنهما، وعلى الله راكب

<sup>(</sup>١) ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج١٩، ص٦٢.

صدره يريد أن يحتز رأسه، فبصق عمرو في وجهه، فقام علي إلى وتركه، فلما سئل عن سبب قيامه وترك قتل الرجل بعد التمكن منه قال: إنه لما بصق في وجهي اغتظت منه، فخفت إن قَلَّته أن يكون للغضب والغيظ نصيب في قتله، وما كنت أحب أن أقتله إلا خالصاً لوجه الله تعالى (٢).

وليس هذا فقط، بل إن الإمام ولي يعطي درساً رائعاً في الأخلاق لكل فارس، حيث إنه لما قتل عمر لم يسلبه، و كان العرف السائد آنذاك،أنه من يقتل عدوه، فله سلبه فجاءت أخت عمرو حتى قامت عليه، فلما رأته غير مسلوب سلبه قالت: ما قتله إلا كفء كريم، ثم سألت عن قاتله، قالوا: على بن أبى طالب، فأنشأت هذين البيتين:

#### العفو عند المقدرة:

قال الراغب: "العفو: القصد لتناول الشئ، وعفوت عنه قصدت إزالة ذنبه صارفا عنه فالعفو هو التجافي عن الذنب، وقولهم في الدعاء "أسألك العفو والعافية "أي ترك العقوبة والسلامة ". وقد ورد عن رسول الله عليه اللهم إنك عفو كريم تحب العفو، فاعف عني. وعن علي هي قوله: إلهي، الذنوب صفاتنا، والعفو صفاتك(٢). وقال الإمام علي هي إذا قدرت على عدوك، فاجعل العفو عنه شكرا للقدرة عليه. وقال: شر الناس من لا يعفو عن الزلة ولا يستر العورة عليه. وعنه هين شيئان لا

من شيم الفروسية ونبلها أن يعفو الفارس عن غريمه عندما يتمكن منه، وطالما كان الإمام ولي هكذا حتى أن أعداءه أصبحوا يعرفون ذلك جيداً، فأهل العراق كانوا يخشون انتصار أعداءه؛ لأنهم لن يرحموهم لو انتصروا عليهم، وأهل الشام كانوا يعلمون جيداً لو

يوزن ثوابهما: العفو والعدل<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>٢) الريشهري، محمد، موسوعة الإمام علي في الكتاب والسنة والتاريخ، م. س، ج٩، ص١٥٥.

<sup>(</sup>١) الرحماني، أحمد: الإمام علي بن أبي طالب، مصدر شابق، ص١٤٨. (٢) الريشهري، محمد: موسوعة العقائد الإسلامية، ط١، دار الحديث للطباعة والنشر، ١٤٢٥ هـ، ج٤، ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) ألنَّجُفي، هَادي: موسوعة أحاديث أهلُ البيت، م. س، ج٧، ص٢١٩.

أن الإمام كان قد انتصر عليهم، فإنه سيعفو عنهم. وقد كان ولي ينهى عن اللحاق بالفارين من المعركة، والمتراجعين الذين يتركون الحق فكان ولي يقول: ( نَا كَانَتِ الْهَزيمَةُ بِإِذِن اللّهِ فَلا تَقْلُوا مُدْبِرًا) (١).

وليس هذا فحسب، بل كان هي ينهى عن كشف الستر ودخول المخابئ، التي يلجأ إليها جنود عدوه، الذين يتركون المعركة، فيقول: " إذا وصلتم إلى رحال القوم، فلا تهتكوا ستراً، ولا تدخلوا داراً إلا بإذنى " (٢).

وقد طبّق ولي هذا المبدأ أحسن تطبيق، وذلك في حرب الجمل عندما وُجد في مواجهة بيت اختبأ فيه كل من عبد الله بن الزبير ومروان بن الحكم وغير هما، بعد هزيمة جيش الجمل، فامتنع عن فتح البيت والدخول فيه.

إذن العفو عن المسيئين أمرٌ مرغوب فيه، ومن كان قادراً على العقوبة فهو أولى الناس بهذا العفو. أليس الله تعالى من صفاته العفو الغفور؟ وأنه تعالى يعفو عن المسيئين، أليس الإنسان يرجو من الله تعالى أن يعفو عنه؟ مع أن الله تعالى قادر على إنزال العقوبة، ومع ذلك يعفو في الدنيا بعدم إنزال العذاب على العاصين والمذنبين، ويمكن أن تشملهم رحمته ومغفرته وعفوه، إذن عامل الناس كما تحب أن تعامل وتُخلَّق بأخلاق الله تعالى. فتعفو عمن تكون قادراً على إنزال العقوبة عليه (۱).

## تعامله مع الأسرى:

تعامل الإمام علي إلى مع الأسرى بطريقه لم يتعامل بها أعداؤه مع الأسرى من جيشه لديهم، وكان الإمام ولي يهدف من طريقة تسامحه مع الأسرى، أن يوضح للمسلمين " كما

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، م. س، ج١٠٥ ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) المنقري، ابن مزاحم: وقعة صفين، م. س، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) نهج البلَّاغة، شرّح أبن أبي الحديد، م. س، ج٤، ص١٢.

<sup>(</sup>٤)) م. ن، ج١٩، ص١٢.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١٨، ص٨٢.

<sup>(</sup>١) سبيتي، يوسف علي: المعارضة في الإسلام، ط١، دار البلاغة للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان، ١٤٢٣هـ \_ ٢٠٠٢م، ص١١٠.

هي عادته" أن حربه ليست للتشفي والانتقام، إنما كان يستهدف تنقية النفوس مما أصابها من أدران، ودرء الشبهات التي كانت تثار حوله مع الذين يقعون بيده عند انتصاره، أو عند وقوع أسرى من جيوش خصمه. وفي معركة صفين " خلى سبيل أسراه وأعادهم إلى جيش الشام ".

وتلك القوانين التي يطبقها الإمام هي مع الأسرى منذ ما يقرب من ١٤٠٠ اسنة، والتي تلتزم بها القوانين الدولية المتعلقة بأسرى الحرب في أيامنا هذه، قد حدث مراراً أن لم تلتزم الكثير من دول العالم التي وقعت عليها، وخرقتها باستمرار، وملفات مجلس الأمن وهيئة الأمم المتحدة تمتلئ بالشكاوى المتعلقة بخرق المواثيق الدولية، والتي قُدِّمَت من دول عديدة خاضت الحرب ضد دول أخرى. إن ما يدفع الإمام هي للالتزام بالأعراف المتبعة في التعامل مع الأسرى، التزامه بما يتص عليه الشرع، واستلهامه للقيم والمبادئ الإنسانية التي كان يدعو إليها، ويجهد نفسه في سبيل ترسيخها (٢).

## الوفاء بالعهد:

إن الوفاء بالعهد صفة يندر أن يتصف بها الناس، إلا القليل منهم، ونقض العهود طالما كان الغالب على صفة الوفاء بها، ولطالما كتبت المعاهدات واتفاقيات الصلح عبر التأريخ، فلم يلبث طويلاً إلا القليل منها، بل أن الموقعين عليها غالباً ما يتبادر إلى أذهانهم التفكير بالطريقة التي سينكثون بها وعودهم في اللحظة التي يُسيلون بها مداد أقلامهم على أوراق العهد بالإمضاء، والإمام لي كان فريداً ويشكل حالة استثناء في وفائه بالعهود، فعندما قبل بوثيقة التحكيم بين أهل العراق والشام، ظل ملتزماً بها على الرغم من عدم قناعته بالتزام الطرف الآخر بها، والتمسك بما ورد فيها، وعندما طالبه بعض قادة جيشه ورؤساء القبائل التي شاركت في حربه في صفين، بأن يواصل القتال، دَكرهم بالعهد الذي ارتضاه مرغماً، وحتى أصحابه الخاص طالبوه أن يواصل قتاله؛ لأن معاوية لم يكن يفعل ذلك لولا إشرافه على الهزيمة، فقال الإمام هي "مخاطباً الخوارج": ويحكم، ابعُدَ الرضا والميثاق والعهد نرجع؟ أوليس الله تعالى قال: ﴿ وَقُوا الخوارج": ويحكم، ابعُدَ الرضا والميثاق والعهد نرجع؟ أوليس الله تعالى قال: ﴿ وَقُوا

<sup>(</sup>٢) الزيدي، أحمد: الإمام علي والحرب، ط١، دار الكرام للطباعة والنشر، ١٩٩٤م، ص١٧٥.

بِ النُّقُودِ (١)؟ وقال: وَأَ هُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلا تَتْقُضُوا الأَيْمَانَ بَعْدَ تؤكيدِهَا وَقَدْ جَعْلَتُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَقْعَلُونَ ﴾ (٢) وأجاب الإمام ﴿ إِيرُ أحد أصحابه بعد أن سأله الخروج عليهم قائلاً: (أبَعْد أن كتبناه ننقضه؟ إنَّ هذا لا يحل) (٣).

وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على التزامه بالوفاء بالعهد الذي يقطعه على نفسه والذي يعد من شيم الأخلاق الرفيعة التي كانت سمته.

#### عدم البدء بالقتال:

على رغم ما عُرف به الإمام من شجاعةٍ وإقدام في الحرب، إلا أنه لم يخرج مرة أمام جيشه طالباً البراز، لكنه لم يتراجع مرة عن الخروج لكل الذين طلبوا برازه، وقد كان ينهي أصحابه عن البغي والابتداء بالحرب والبراز أيضاً، وقد روي عنه أنه قال: (ما نصرتُ على الأقران الذين قتلتهم إلا لأنى ما ابتدأت المبارزة)(١) وكان ولير يوصى جيشه قبل بدء الحرب ألا يبدؤوا القوم بالقتال، فقد أوصى مالكا الأشتر عندما أمّره على طليعة جيشه (وإياك أن تبدأ القوم بقتال، إلا أن يبدؤوك، حتى تلقاهم وتسمع منهم)<sup>(۱)</sup>. وكان هي الله المالية يخطب بالمقاتلين عند كل لقاء ويقول:

(لا تُقاتِلُ و هُمْ حَتَى يَبْدَؤُ وكُمْ فَإِ تَكُمْ بِ حَمْدِ اللَّهِ عَلَى حُجَّةٍ، وَ نَرْكُكُمْ إِيَّاهُمْ حَتَّى يَبْدَؤُ وكُمْ حُجَّةً أُخْرَى، وإذا قاتلتموهم فلا تُجْهِزُوا عَلَى جَربِح، وإذا هزمتموهم فلا تتبعوا مدبرا، ولا تكشفوا عورة، ولا تمثلوا بقتيل<sup>(٣)</sup>.

وهذا المبدأ " عدم البدء بالقتال "، يعني محاورة الخصم وجنوده بالحجة والمنطق، حيث يؤدي إلى حل المشاكل بالطرق السلمية ضرورة لا احتمالاً فقط، كما هو حاصل اليوم؛ ذلك أن المبدأ غير معمول به في القانون كمبدأ إلزامي، وكل ما يقضى به ميثاق الأمم المتحدة في هذا الصدد هو الإيحاء بحل المشاكل الدولية بالطرق السلمية، مع عدم استبعاد الحرب كحل نهائي. وإذا كان الإمام إلي لم يستطع تفادى الحرب؛ فلأن خصومه

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ١.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٩١. (٣) وقعة صفين، م. س، ص١٩٥.

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج١٠ ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، عز الدين أبي الحسن: الكامل في التاريخ، الناشر: دار بيروت للطباعة والنشر، مط: دار صادر للطباعة والنشر، ١٣٨٦هـ ـــ

<sup>(</sup>٣) الأمين، محسن: أعيان الشيعة، م. س، ج١، ص٥٦٦.

لم يكونوا مستعدين لترك جيوشهم تتخلى عنهم، إذا ما قُورعت بالحجة استناداً إلى كتاب الله.

من خلال هذا لا يمكن أن يجد الإنسان أخلاقاً كهذه الأخلاق التي كان يتحلى بها ولي حتى في أحلك الظروف وأشدها، والتي يكون الإنسان فيها عادةً منفعلاً أكثر من أي ظرف آخر ويكون واقعاً تحت تأثير هذه الظروف، وتخرج مواقفه منطبعة بطابعها، قد يتسرع في اتخاذ الأحكام والمواقف، فلا يستطيع التحكم بعواطفه، مع ذلك نجد الإمام ولي لا ينفعل وإن انفعل أو غضب أو شعر بالضيق، فلا تكون أحكامه ومواقفه محكومة بهذه المشاعر الانفعالية، التي قد تجعله يصدر أحكامه، بناءً على مواقف شخصية ضيقة لا تمت إلى الإسلام والمصلحة الإسلامية العليا بصلة، وكأنه أراد القول: إن مواقفه من الخصوم لا علاقة لها بالمصلحة الفردية والشخصية الضيقة، وإنه إنما حاربهم لخوفه على الإسلام والمسلمين، وإنه إنما بيُدافع عن الإسلام والمسلمين، وليس عن مجرد منصب دنيوي يزول ويفني، وإنه لا ضير عنده أن يعفو عنهم إن وجد أن الخطر قد زال عن الإسلام والمسلمين.

# موضوع الماء:

كان الإمام إلى يأمر بعدم منع عدوه من الحصول على الماء حتى ولو كان تحت سيطرته، وحتى ولو كان هذا العدو نفسه قد منع الماء عن جند الإمام إلى سابقاً. ففي حرب صفين كان معاوية، بقيادة الأعور السلمي، قد سيطروا على شريعة الفرات، ومنعوا جند الإمام إلى من ورود الماء. فأمر الإمام إلى بعض قادته بأن يتقدموا ويطردوا السلمي وجنوده من مواقع سيطرتهم تلك. فلما تم لهم ذلك، حاولوا أن يثأروا بمنع جنود معاوية من الوصول إلى شريعة النهر. فقال أصحاب على إلى له: امنعهم الماء يا أمير المؤمنين كما منعوك، فقال: لا، خلوا بينهم وبينه، لا أفعل ما فعله الجاهلون، سنعرض عليهم كتاب الله، وندعوهم إلى الهدى، فإن أجابوا، وإلا ففي حد السيف ما يغني إن عليهم كتاب الله، وندعوهم إلى الهدى، فإن أجابوا، وإلا ففي حد السيف ما يغني إن

أهل الشام يزدحمون على الماء، ما يؤذى إنسان إنسانا، وقد خاطب الإمام ولي جنوده بقوله: " لا... خلوا بينهم وبينه، لا أفعل ما فعله الجاهلون"(١).

لا يمكن أن نجد أخلاقاً في منتهى الكمال كهذه الأخلاق، ولا يمكن أن نجد سياسة كهذه السياسة، سياسة ليس فيها غضب للذات، وليس فيها انتقام، بل غضب لله تعالى ولما فيه خير ومصلحة الإسلام والمسلمين، وفيها عفو وتسامح.

# الفصل الرابع

الإمام علي البير وحقوق

(١)

الإنسان

#### تمهيد:

تحدث الأخلاقيون عن الجواند نسموها إلى قسمين: دعوا الأول منها بالحقوق، والآخر بالواجبات رريية التي يتفاوت بها الناس هي: مدى إيمان الفرد والتزامه بالحدود المفروضة بحكمها له أو عليه.

وعرّفوا الحق: بما استحقه الإنسان على نفسه أو مجتمعه، وكان له أعماله أو المطالبة به، والواجب عليه تأديته لنفسه أو لخالقه أو لمجتمعه.

وقد قابلوا بين الحق والواجب فقالوا: ما من حق إلا ومعه واجب، بل واجبان، واجب على الفرد وآخر على مجتمعه.

أما واجبه فأن يقصر استعماله على ما لا يستوجب الإضرار بالغير، وأما واجب مجتمعه فأن يحترم له هذا الحق، ويصونه له ما دام لا يتنافى مع مصلحته العامة.

أُثَمَّ جَعَلَ سُبْحَانَهُ مِنْ حُقُوقِهِ حُقُوقاً اقْتَرَضَهَا لِبَعْضِ النَّاسِ عَلَى بَعْضٍ، فَجَعَلَهَا تَتَكَافَأُ فِي وُجُوهِهَا وَ يُوحِبُ بَعْضُهَا إِلَّا برِبَعْضٍ...)(١).

فالإمام هنا يقابل بين الحق والواجب بمحتواهما السابقين ويقول: لو كان هناك حق من دون واجب لاستأثر به الله، ولكنه \_ جلت قدرته \_ أبى إلا أن يجعل في مقابل ما أوجبه على عباده من حقوقه حقا لهم عليه، ثم اعتبر حقوق الناس، بعضهم على بعض، بما يقابلها من واجبات من صميم التشريع، فنسبها إلى الله تعالى بقوله: (ثم جَعَلَ سُبْحَانَهُ مِنْ حُقُوقِهِ حُقُوقاً اثْقَرَضَهَا لِبَعْضِ التّاس عَلَى بَعْضٍ).

ونحن نرى اليوم أن حقوق البشر أصبحت لافتة عريضة ترفع هنا أو هناك، يزايد عليها المزايدون، ويحاول دعاة المذاهب الاجتماعية اتخاذها وسيلة لترويج أفكارهم، وإغراء الجماهير للاصطفاف إلى جانب دعواتهم. لقد أصبحت " لائحة الحقوق " محط اهتمام المؤسسات الدولية، والمنظمات الإنسانية، وأضحى الاهتمام والتسابق على أشدهما لحشد التأييد " لمنابرهم " الفكرية والثقافية. وكان الإسلام سبّاقاً في تشريعاته وفي مبادئه وتعاليمه إلى تقرير تلك الحقوق وإيلائها الاهتمام الخاص كما في نصوص القرآن الكريم، والسنة المطهرة. وكانت سيرة الرسول الأعظم على وسيرة أهل بيته الطاهرين فردا، أو ضمن المجتمع.

أراد الإسلام للإنسان أن ينعم بالحياة الوادعة، ويعرف ما له وما عليه؛ ليكون في حالة انسجام وتواد مع أفراد جنسه، كما أراد له أن يعيش موفور الكرامة، محفوظ النفس والعرض والمال لا يتعرض إليه أحد بسوء أو بظلم. ولكن قوى الكفر العالمي والصليبية الحاقدة \_ ومن يدور في فلكهما \_ حاولت طمس حقائق الإسلام، والتعتيم على مبادئه الخيرة، وخاصة عنايته بحقوق الإنسان فردا ومجتمعا. ومن هنا تأتي أهمية إظهار حقائق الإسلام وكشف أباطيل خصومه.

ونحن نرى \_ يوما بعد آخر \_ أن مسألة حقوق الإنسان أخذت تحتل أهمية متزايدة في العالم المعاصر. وقد ظهرت منظمات عالمية أخذت على عاتقها الدفاع عن حقوق الإنسان وفق منظورها الخاص، ووفق أهداف ومصالح الجهات الممولة لها، وقد اتخذت قضية حقوق الإنسان في غالب الأحيان سلاحا سياسيا تستخدمه الدول المستكبرة ضد الدول الإسلامية التي ترفض الدوران في فلكها والخضوع لهيمنتها. وأخذت هذه القوى تسخر \_ لهذه الغاية \_ الأقلام المأجورة، وتستخدم دور النشر والطباعة لترويج بضاعتها هذه لأغراض تسويقية. كذلك أخذ زعماء وعلماء الديانات المحرفة، يستغلون هذه القضية الحساسة؛ خدمة لأغراضهم التبشيرية، ويظهرون دياناتهم بمظهر المدافع الحقيقي عن حقوق الإنسان، ويصدرون في كل عام عشرات الكتب والنشرات التي

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح محمد عبده،م. س، ج٢، ص ١٩٨.

تظهر اهتمامهم الموهوم بهذه المسألة، والإيحاء بأنهم أول من نادى بحقوق الإنسان، وصاغ بنودها.

وإذا نظرنا نظرة إجمالية إلى مدرسة الإسلام، فإننا نرى أنها قد سبقت المدارس الأخرى في إيلاء هذه القضية ما تستحق. خصوصا وإن الرسول الأكرم على قد أعلن عن المساواة بين البشر \_ وهو حق من أكبر الحقوق الأساسية للإنسان في كل زمان ومكان \_ وذلك في خطبته التاريخية في حجة الوداع، قبل أيام قليلة من رحيله في السنة العاشرة للهجرة. أي قبل أكثر من أربعة عشر قرنا، حيث قال: " يا أيها الناس إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، ونبيكم واحد، ولا فضل لعربي على أعجمي، ولا لأعجمي على عربي، ولا أحمر على أسود، ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى.. "(١). وعنه أيضا: " الناس سواسية كأسنان المشط "(١). وبذلك أعلن على مبدأ المساواة التامة بين جميع أفراد النوع الإنساني بصرف النظر عن اللغة واللون والجنس، وهذا المبدأ لم ينبس به أحد قبل ظهور الإسلام؛ لأن الناس كانوا يعتدون بأجناسهم إلى أقصى حد، حتى كبار الفلاسفة منهم.

ألم يقل أفلاطون: إني لأشكر الله على ثلاث: أن خلقني إنسانا ولم يخلقني حيوانا، وأن جعلني يونانيا ولم يجعلني من جنس آخر، وأن أوجدني في عهد سقراط<sup>(٣)</sup>؟ بينما نجد العكس تماما عند أول الناس إسلاما الإمام علي ولير، كما جاء في عهده لمالك الأشتر: (وَأَ شَعِرْ قَلْكَ الرَّحْمَة لِلرَّعِيَّةِ، وَالمَحَبَّة لَهُمْ وَاللَّطْفَ بِهِمْ، وَلا تَكُونَنَّ عَلَيْهِمْ سَبُعاً ضَارِياً تَعْتَبِمُ كَلَ هُمْ وَالدَّيْنِ وَ إِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الدِّينِ وَ إِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الدِّقِي)(٤).

إن غاية الإسلام الأساسية هي إقامة مجتمع سليم، مبني على أساس العدالة. ويتطلب هذا التوجه \_ بطبيعة الحال \_ الاهتمام برعاية الحقوق المتبادلة بين أفراد المجتمع.

والملاحظ أن القرآن الكريم في تعبيره عن أداء حق الغير أو حق الجماعة، تارة يعبر عنه بطلب الإحسان، كما في قوله تعالى: وَ ﴿ حُسِنْ كُمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ ﴾ (٥)، وتارة أخرى يعبر عنه في صورة أمر آخر كقوله تعالى: ﴿ وَأَ وْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كَلِّمْ وَزُنُوا بِ الْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيم

نَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَوَايُلاً ﴾ (١)، وقد يعبر عن ذلك في صورة النهي كقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَا ثُلُوا أَمْوَ النَّهُكُمْ بِالْمِاطِل وَتُدْارُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَا ثُكْرُوا فَرِيقاً مِنْ أَمْوَال اللَّس بِالْإِنْثِم وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (٢). كل ذلك من أجل أن يسود العدل، وتصان حقوق الآخرين من المصادرة. وبذلك نجد القرآن الكريم قد عنى بالجانب الاجتماعي من حياة الجماعة،

<sup>(</sup>١) الشوكاني، محمد بن علي: نيل الأوطار، دار الجيل، بيروت \_ لبنان، ١٩٧٣م، ج٥، ص١٦٤.

<sup>(</sup>۲) ابن عساكر، علي بن الحسن: تاريخ مدينة دمشق، م. س، ج١٠، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) طبارة، عفيف عُبد الفتاح، مع الأنبياء في القرآن الكريم، دار العلم للملابين ـــ بيروت ط١٦، ص٤١٧.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، شرح محمد عبده، م. س، ج١٧، ص٣٦.

<sup>(°)</sup> سورة القصص: الآية٧٧.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الأية١٨٨.

عناية لا تقل عن عنايته بصلة الفرد بربه، ولا يصور الفرد المسلم إنسانا منعزلا في خلوة، أو راهبا في صومعة، بل يصوره دائما في جماعة تترتب عليهم حقوق متبادلة.

## إعلان حقوق الانسان:

لقد أعلن الإسلام منذ بزوغ نوره حقوق الإنسان وأشاد صروحها ودعا المجتمع الإسلامي إلى تطبيقها على مسرح الحياة، ورفع شعارها وتبناها في جميع المجالات، فهو السابق لتأسيسها والمطبق لبنودها من غير ثورة أو حرب على عكس أوربا فهي إنما هتفت بها، ودعت إليها نتيجة للاضطهاد البالغ الذي واجهته شعوبها من جراء الحكم الأسود الذي خيم عليها، وقبل التحدث عن تلكم الحقوق وإيضاح مضامينها نقدم عرضا موجزا لحالة أوربا قبل إعلانها ذلك، ثم نذكر بعض تلك الحقوق التي أعلنتها فرنسا، وأقرتها هيئة الأمم المتحدة، ونبين رأي الإسلام الناصع فيها:

# أ \_ الوضع في أوربا:

لقد حفل تأريخ أوربا \_ قبل عصر النهضة العلمية \_ بالمآسى والمهازل والخطوب، فقد كانت الحياة العامة يسودها الغبن الاجتماعي ويسيطر عليها الظلم والطغيان، فقد كان طابع الحكم فيها استبداديا لا بصيص فيه من نور العدل، ولا ظل فيه للأمن والاستقرار، فالهيئة الحاكمة كانت القوة القاهرة لإرادة الشعب والمحتكرة لجميع السلطات التشريعية والتنفيذية والقضائية، وكلمة الملك القانون الذي لا يمكن تغييره ولا تبديله يقول " لويس " الرابع عشر: " الدولة أنا "(<sup>٣)</sup>، إن الدولة بجميع إمكانياتها يعتبر ها " لويس " ماثلة في شخصه، فما يقوله هو الحد الفصل في جميع الأمور وليس للرعية إرادة واختيار، فإن أعلن الحرب، وساق الجحافل إلى المجازر، فعلى الشعب الطاعة والخضوع، وقد عبر ملك بريطانيا (تشارد) الذي خلعه برلمانهم عن مدى استهتاره بحقوق الإنسان بقوله: " القانون في فمي وكثيرا ما يكون سرا كامنا في صدري "<sup>(١)</sup>.

لقد نظر الحاكمون في أوربا إلى رعاياهم نظرة مليئة بالاستخفاف والامتهان، ففرضوا عليهم نفوذهم وسلطانهم، واستبدوا في شؤونهم، وحاربوا كل نزعة إصلاحية في البلاد كما أحاطوا نفوسهم بهالة من التقديس والإكبار، واعتبروا أنهم غير مسؤولين ولا محاسبين عن أية جريمة. أو ذنب يصدر عنهم وقد أعلن " غليوم " الألماني في خطابه سنة (۱۸۹۷) جاء فيه:

" إن غليوم الأول قد أقام كنزا واسع النطاق، يجب علينا حفظه مقدسا، هذا الكنز هو الملك المستمد من معونة الله. الملك القائم على المسؤولية العظمى أمام الخالق دون سواه تلك المسؤولية التي لا يمكن لأي وزير أو مجلس نواب أن يرفعها عن عاتق ولى الأمر". وكان من الطبيعي أن يؤدي هذا الحكم الفردي إلى خنق الحريات واضطهاد الشعب وتكبيله بالقيود والأغلال، وكانت فرنسا أعظم دول أوربا محنة وأكثرها بلاء

<sup>(</sup>٣) عن كتاب النظام السياسي في الإسلام للقرشي، دار التعارف للمطبوعات بيروت، ص١٧٩. (١) الدستور البريطاني تأليف ايرون الكسندر تج: محمد بدران ص ٣٩، نقلا عن المصدر السابق، ص١٧٩.

وشقاء، فقد ذكر المؤرخون لها أنها كانت بأقصى مكان من الذل والهوان، فليس فيها حرية سياسية، ولا مساواة اجتماعية، ولا نظام عادل للضرائب فالامتيازات قد اختصت بها بعض الهيئات وحرمت منها الأكثرية الساحقة ونشير إلى بعض الطبقات التي ظفرت بها وهي:

١ - النبلاء. ٢ - أرباب الكنيسة. ٣ - المشرعون. ٤ - نقابات طوائف العمال.

وقد أقصت هذه الامتيازات العدالة الاجتماعية، ونقلت شطرا كبيرا من الضرائب إلى أكتاف الفقراء، كما حرمت أبناء الطبقة الوسطى من المناصب الرفيعة في الدولة كقيادة الجيش والأسطول والقضاء والكنيسة. (٢) وقد أدت هذه الأوضاع إلى تأزم البلاد واضطرابها في جميع المجالات، فكان الفرد يلقى في غياهب السجون بلا ذنب، وساد نظام الإقطاع في أوساطهم، وعم الظلم والجور في جميع أنحاء البلاد.

## ب ـ الثورة الفرنسية:

وتفجرت الأوضاع السائدة في فرنسا بالثورة العارمة، فقد ثار الشعب الفرنسي في يوم ١٧ يونيو (١٧٨٩)، وقرر نواب الشعب أنهم أعضاء (الجمعية الوطنية) وقرروا عدم شرعية الضرائب التي فرضتها الحكومات الملكية وانتشرت المظاهرات في جميع أنحاء البلاد، وهي تهتف بسقوط الهيئة الحاكمة، فقوبلت بالنار وصوبت الحكومة مدافعها على الثوار، ولكنهم استمروا في ثورتهم العارمة التي غيرت مجرى التأريخ الأوربي وبعد صراع رهيب بين الحكومة والشعب سقطت الحكومة بأيدي الثوار وقد ارتكب في تلك الحوادث من القتل والتنكيل ما لا يوصف؛ لفظاعته ومرارته وألفت مئات الكتب في تصوير الجرائم والموبقات التي وقعت في الثورة، وأنها من أغرب الثورات التي شاهدها العالم.

# ج \_ وثيقة حقوق الإنسان:

تمخضت تلك المجازر الرهيبة التي وقعت في أثناء الثورة الفرنسية عن إعلان (حقوق الإنسان) فقد قررت الجمعية الوطنية في ٢٦ أغسطس سنة (١٧٨٩) تلك الحقوق، ورأت أن ما ينزل بالمجتمع الإنساني من المصائب والشقاء يرجع إلى سبب واحد وهو جهل هذه الحقوق أو تجاهلها أو العبث بها، فأصدرت الجمعية بيانا عاما يكون أساسا لمطالب الشعب وقواما لنصوص الدستور وضمانا لسعادة المجموع وخلاصة هذه الحقوق يتمثل بما يلي:

١ \_ الحرية. ٢ \_ المساواة. ٣ \_ الإخاء.

وجميع المواد التي ذكرت فإنها ترجع إلى هذه المبادئ الثلاثة، وقد اعتز بها كتاب أوربا وزعموا أنها سرت سريان الضوء في جميع الشعوب الأوربية، وأنها أهم مكسب ظفرت به الإنسانية في عصورها الأخيرة، لقد أعلن الإسلام هذه المبادئ وسبق إلى

<sup>(</sup>٢) تأريخ أوربا في العصر الحديث، نقلا عن كتاب النظام السياسي في الاسلام للقرشي، ص١٨١.

تأسيسها، ودعا إلى تطبيقها، و هذه المبادئ التي أعلنتها فرنسا مع بيان رأي الإسلام فيها:

## ١ \_ الحرية:

جاء في وثيقة إعلان حقوق الإنسان عن الحرية ما يلي:

المادة: ١- يولد الناس ويعيشون أحرارا متساوين في الحقوق والكرامة مزودين بالعقل والضمير، وعليهم أن يعامل بعضهم بعضا بروح الإخوة. وقدألاً مّت المادة الرابعة بتحديد الحرية فقد جاء فيها:

"الحرية تنحصر في إمكان عمل كل ما لا يضر بالغير. فلكل امرئ أن يتمتع بحقوقه الطبيعية في الدائرة التي لا تؤذي تمتع الناس بتلك الحقوق وتحديد هذه الدائرة موكول إلى القانون ". إنه ليس من الحرية في شيء أن يعمل الإنسان عملا يؤدي إلى الإضرار بالغير، فليس الإنسان مطلق العنان في تصرفاته وفي أعماله، بل لا بد أن تتفق مع سنن القانون، ولا تشذ عن نواميس الحياة، وقبل التحدث عن مدى الحرية التي منحها الإسلام للإنسان نبين معناها في "اللغة ".

1 \_ في اللغة: الحرية في اللغة تطلق على الخلوص من العبودية، فيقال هو حر أي غير مسترق، وتطلق على الخلوص من القيد والأسر

## أما الحرية في الإسلام:

الحرية في الإسلام تطلق تارة ويراد بها الخلوص من العبودية، فيقال: حر – أي غير مملوك – وأخرى يراد بها الرضا والاختيار، فيقال فلان حر في تصرفاته أي غير مكره فيها، كما أنها تطلق ويراد منها تخليص النفس من الأوهام والخرافات، كما يقال: فلان متحرر من الأوهام، وقد بذل الإسلام جميع طاقاته على تحقيق ذلك وعلى تنوير العقول بقوة الإيمان بالله، فإن المجتمع الجاهلي كان قبل بزوغ نور الإسلام أسيراً للعادات الخرافية والأمور الوهمية، فجاء الإسلام، فحطم تلك القيود والأغلال، ودعا المجتمع إلى التحرر والانطلاق وإلى إيقاظ عقولهم وتحرير أفكارهم، وقد نعى الذين يتبعون آباءهم ويقلدونهم في عاداتهم الجاهلية قال تعالى: ﴿إِذَا قِيلَ لَهُمُ أَتَبِعُوا مَا أَ تُزَلَ اللهُ قَالُوا بَلِغٌ لَقَبًا أَلْهُ يَنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْناً وَلاَ يَهْتُدُونَ ﴾ (١). كما أنه دعا إلى التفكير في جميع المجالات، ولم يسوِّعْ إلغاء الطاقات العقلية التي وهبها الله للإنسان، وجعل الذين يهملون عقولهم ولا يسترشدون بتفكير هم مثلهم كمثل الحيوان السائم قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ نَرّ لُمُ الْجَهَنّمُ كُثِيراً مِنَ الْعِنِّ وَالإِ يُس لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَقَعُهُونَ بِهَا السائم قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَرّ لُمُ الْجَهَنّمُ كُثِيراً مِنَ الْعِنِّ وَالإِ يُس لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَقَعُهُونَ بِهَا السائم قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ مِنَ الْعَلَى الْعَلَى الْعِلَى الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ اللّهُ الْعَلَاقِ الْعَلَاقِي الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ الْعَلَاق

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٧٠.

وَلَهُمْ أَ عُيُنُ طِرَرُ وُيْنَ بِهَا وَلَهُمْ آذانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الغَافِلُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

إن الإسلام قرر حرية الفكر وانطلاق النفس من كل خرافة ووهم وأقام الحرب العوان على عبادة الأوثان والأصنام، ودعا بقوة إلى نبذ ما كان عليه السلف الجاهلي من ضلالات وتقاليد ليست من الحق في شيء، فقد دعا إلى توحيد الله؛ لأنه فاطر السماوات والأرض وواهب الحياة قال تعالى: قُولْ هُوَ الَّذِي أَ نُشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَ الأَقْدِدَةَ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُ وِنَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

إن الإسلام قرر العبودية لله وحده وهي التحرر الواقعي من الخضوع للغير، وهي معنى التحرر بكل ما وسعته هذه الكلمة من معنى، وقد از درى الإسلام بمن يخضع لغير الله ويظن أنه يستجيب له قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ عِلَدُ أَ مَثَالُكُمْ فَادْعُو هُمْ قَلْيسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِنْ كُلْنُمْ صَادِقِينَ ﴾ (٣).

#### ٢ \_ المساوراة:

لقد أسبغ الإسلام نعمة المساواة على الإنسانية بصورة لم يسبق لها نظير في تاريخ المجتمع العالمي، فقد أعلن المساواة العادلة ما بين الأفراد والجماعات، وما بين الأجناس فلا فضل لأبيض على أسود، وما بين الحاكم والمحكوم، فلا ميزة لحاكم على محكوم، فالناس في شريعة الإسلام سواسية كأسنان المشط، لا فضل لبعضهم على بعض إلا بالتقوى. فالإسلام قد قضى على جميع الفوارق الجنسية والفوارق العصبية التي هي المصدر في تناحر الطبقات وأوجد نوعا من الروابط المقدسة بين المسلمين وغيرهم أساس المساواة العادلة بينهم، يقول الفيلسوف الإنجليزي " توماس كارليل ": " إن في الإسلام خلة من

أشرف الخلال وأحبها وهي المساواة بين الناس "(١) وليس المقصود من المساواة التي أعلنها الإسلام هي المساواة الطبيعية بين الناس، وهي تساويهم في اللون والشكل، فإنها غير ملحوظة في نظر الإسلام، ولا يعقل إرادتها ووجودها فإن الناس قد خلقوا غير متساوين في اللون والشكل والتكوين، والعقل والذكاء وفي الأخلاق والميول والطبائع، ويستحيل التساوي بينهم من هذه الجهة. كما أن المقصود من المساواة ليس هو المساواة بين الناس في المعيشة، فإن ذلك أمر غير ممكن وفي الحديث " لو تساويتم لهلكتم "، وقد أرادت روسيا في عهد ستالين تطبيق المساواة في الأجور على مسرح الحياة العمالية في بلادها، ففشلت في ذلك، لأنه أوجب شل الحركة الاقتصادية وذيوع الكسل والخمول بين صفوف العمال، وتعرضت البلاد للمجاعة الشاملة فقرر ستالين إلغاء ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآية ١٩٤.

<sup>(</sup>١) القرشي، باقر شريف: النظام السياسي في الإسلام، الناشر: دار التعارف للمطبوعات ــ بيروت، ط٢، ١٣٩٨هـ، ص٢٠٣.

وخطب بعد حملة التطهير الدامية التي حصد بها رؤوس خصومه ومعارضيه في هذا الرأى قال:

" إن هؤلاء يحسبون أن الاشتراكية تستلزم المساواة في الأجر ألا ما أسخفه من رأي! إن المساواة التي نادوا بها أضرتنا أكبر الإضرار "(٢).

إن المساواة العادلة بجميع أشكالها وألوانها لا ظل لها إلا في الشريعة الإسلامية التي ساوت بين جميع الناس في الحقوق والواجبات والمسؤوليات فلا فضل لأحد على أحد، ولا ميزة لقوم على آخرين، فليس في الإسلام رجال لا يخضعون للقانون، وليس فيه ملوك وأمراء أو شخصيات لا تطبق عليهم أحكام الدين وحدوده فيما إذا شذوا عن الطريق، إن القانون الإسلامي ينفذ على جميع أفراد المجتمع من غير فرق بين أحد وأحد منهم فليس هناك من هو غير مسئول عن جريمته وخطأه، لقد أعلن النبي عيالي أروع معاني المساواة بين الرؤساء والمرؤوسين فقد دخل عليه أعرابي فأخذته هيبة النبي فارتعدت فرائصه فالتقت قائلا له: " هون عليك فإنما أنا ابن امرأة من قريش كانت تأكل القديد "(۲).

#### ٣ \_ الاخاء:

ورفعت فرنسا في ثورتها الكبرى شعارات الإخاء بين جميع أفراد البشر بلا تفرقة بين الأبيض والأسود منهم، وجعلت ذلك من جملة حقوق الإنسان التي أعانتها وأقرتها هيئة الأمم المتحدة، ولكن ذلك لم يكن معمولا به منذ وقت إعلانه لأنه يحتاج إلى الطاقات الروحية وليس لها أثر في قلوب الفرنسيين بل وفي عامة الغربيين فإنه في نفس الوقت الذي أعلنت فيه فرنسا الأخوة الإنسانية، قد اندلعت فيها المشاحنات والخصومات الذي أعلنت فيه فرنسا الأخوة الإنسانية، وكان شعار الإخاء عذابا وسجونا ومظالما في وفاضت أرضها في بركٍ من الدماء، وكان شعار الإخاء عذابا وسجونا ومظالما في الجزائر وفي إفريقيا والهند الصينية وتحولت شعارات الإخاء الفرنسي إلى أكذوبة كبرى تثير السخرية والاشمئزاز عند جميع الناس. إن الإسلام رفع شعار الأخوة الكبرى قبل أن الأخوة الإسلامية شعارا زائفا، وإنما هي حقيقة واقعة وتجربة تاريخية، وأصل بارز من المول الإسلامية شعارا زائفا، وإنما هي حقيقة واقعة وتجربة تاريخية، وأصل بارز من على أسس سطحية وإنما أقيمت وبنيت على أساس قبلي أو جنسي أو إقليمي ولم تبن على أسس سطحية وإنما أقيمت وبنيت على أنها جزء من أجزاء العقيدة يسأل عنها المسلم ويحاسب عليها، وبذلك أصبحت الأخوة الإسلامية تشتمل على طاقات هائلة من القوة تمد المجتمع الإسلامي بالوحدة والتفاهم والإيثار والتعاون وتخلق له أنموذجا فريدا القوة تمد المجتمع الإسلامي على أسد الطريق أمام أعدائه من أفاعي الجشع والاستعمار.

<sup>(</sup>٢) العمل وحقوق العامل في الإسلام، ص٢١٩، نقلا عن المصدر السابق، ص٢٠٤.

وبلغت الأخوة الإسلامية القمة في روعتها وعظمتها، ويظهر ذلك جليا حينما نقرأ قول النبي على: " لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحبه لنفسه (۱) " ويصف على المجتمع الإسلامي في تقارب عواطفه ووحدة مشاعره بأنه كالجسم الواحد فيقول: " مثل المؤمنين في توادهم ورحمتهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالجسد والحمى ". لقد أراد الإسلام أن يجعل الأخوة الإسلامية كالأخوة النسبية في قوتها ومكانتها، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْفِثُ إِخُوةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (١) لقد أوجب تعالى صيانة هذه الأخوة بالإصلاح فيما إذا شجر بينهم خلاف أو عصفت فيهم ربح التفرقة، وبين على حقيقة تلك الرابطة، وما تلزمه من حقوق وواجبات فقال: " المسلم أخو المسلم لا يظلمه، ولا يحقره "(١).

# الحقوق العامة للإنسان أنواع الحقوق العامة:

هناك مجموعة من الحقوق العامة تتعلق بحق الفرد كإنسان، يؤكد الإسلام على مراعاتها، ما لم تتصادم بحق أو حقوق أخرى، وهي على أنواع، نذكر أهمها، وهي:

# أولا: حق الحياة

وهذا الحق \_ وهو حق أن يحيا الإنسان ما دامت فيه قابلية للحياة \_ مكفول في الشريعة الإسلامية على ارفع صوره. فان الإسلام لا يعتبره حقا، بل يعتبره من قبيل الواجبات، فهو لا يسوِّعُ لصاحبه أن يعمد إلى إزالة حياته بيده بصريح قوله تعالى:

ولا تُلقُوا برا يُدِيكُ إلى التها كه اللهم إلا في حالات يستثنيها الإسلام، كتعدي صاحبها على الآخرين بإزهاق حياتهم ﴿ وَلَكُمْ في القَصاصِ حَيَاةٌ ﴾ (٣)، أو توقف حياة المجموعة التي ينتمي إليها، أو المثل التي يدين بها على ذلك. وبهذا شرع الجهاد والدفاع عن العقيدة والمبادئ والوطن.

أما الإجراءات التعسفية التي يقوم بها بعض الحاكمين لتركيز سلطانهم في الحكم، فالإسلام يأباها أشد الإباء، وكلام الإمام لي في ذلك صريح، يقول في كتابه إلى أحد عماله: (فَلَا تُقَوِّيَنَ سُلطَانَكَ بِسَقْكِ دَمِ حَرَامٍ فَإِنَّ تَلِكَ مِمَّا يُضْعِفُهُ وَ يُوهِنَهُ، بَلْ يُزيلُهُ وَ يَتَقَلُهُ أَن تَلِكَ مِمَّا يُضْعِفُهُ وَ يُوهِنَهُ، بَلْ يُزيلُهُ وَ يَتَقَلُلُهُ وَ لَا عُنْزَ لَكَ عِنْدَ اللهِ وَ لَا عِنْدِي فِي قُلْ الْعَمْدِ...) (أَنَا).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ج۱، ص٩٥، كتاب الإيمان، الحديث ١٢، صحيح مسلم ج ١، ص٦٧، كتاب الإيمان (١)، الباب ١٧، الجامع الصغير ح ٢، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات: الآية ١٠.

<sup>(</sup>١) المتقى الهندي، كنز العمال، م. س، ج١، ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الأية ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ١٧٩.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، شرح محمد عبده، م. س، ج٢، ص٨٧.

وحق الحياة من أكثر الحقوق طبيعية وأولوية، قال تعالى: ﴿ لاَ تَقُلُوا أَقُسَكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيماً ﴾ (١)، والإسلام يراعي هذا الحق منذ بدء ظهور النطفة وهي مادة الخلقة، فلا يبيح الشرع المقدس قتلها، ومن فعل ذلك ترتب عليه جزاء مادي.. فعن إسحاق بن عمار، قال: قلت لأبي الحسن إلي المرأة تخاف الحبل فتشرب الدواء فتلقي ما في بطنها؟ قال: " لا "، فقلت: إنما هو نطفة! فقال: " إن أول ما يخلق نطفة " (١).

وعليه، فقد احتل هذا الحق مكانة مهمة في مدرسة أهل البيت إلى يبدو ذلك جليا لمن يطلع على الروايات الواردة في باب القصاص في المجاميع الحديثية، معتبرة أن كل تسبيب أو مباشرة في قتل نطفة، أو إزهاق نفس محترمة، أو إراقة الدماء، يعد انتهاكا لحق الإنسان في الحياة، ويستلزم ذلك عقوبة في الدنيا وعاقبة وخيمة يوم الجزاء. ومن الشواهد النقلية الدالة على حرمة التسبيب في ذلك، كما وردت روايات في حرمة الانتحار مفادها: أن المؤمن يُبتلى بكل بلية ويموت بكل ميتة إلا أنه لا يَقتُل تَقسه (٣).

## ثانيا: حق الكرامة

اهتم الإسلام \_ أيضا \_ بحق آخر لا يقل أهمية عن حق الحياة ألا وهو حق الكرامة. ويراد بالكرامة: امتلاك الإنسان بما هو إنسان للشرف والعزة والتوقير. فلا يجوز انتهاك حرمته وامتهان كرامته، فالإنسان مخلوق مكرم، قد فضله الله تعالى على كثير من خلقه. ﴿وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بِ نَنِي آدَمَ وَحَمَّلْاهُمْ فِي الْبِرِّ وَالْبُحْرِ وَرَزَقَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَلَّاهُمْ عَلَى كُثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقًا تَقْضِيلاً O(أ)، وهي كرامة طبيعية متنع الله تعالى كل أفراد الإنسان بها. وهناك كرامة إلهية تختص بمن اتقى الله تعالى حق تقاته: ﴿يَا أَنَهُمَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَاكُمْ مِنْ لَكُرَ فُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتَقَاكُمْ ﴾ (٥). وكان أئمة تكر أوُنْتَى وَجَعَلْناكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكَرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتَقَاكُمْ ﴾ (٥). وكان أئمة أهل البيت على يراعون كرامة الناس من أن تمس، حتى أنهم طلبوا من أرباب الحوائج أن أهل البيت على عرون ماء وجوههم. ولعل من هذا الباب نهي الإمام علي يكتبوا حوانجهم حرصاً على صون ماء وجوههم. ولعل من هذا الباب نهي الإمام علي يقوله: ".. وَ لا ألمُوا بِ الرَّجُلُ فَا بِنِي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَيْقِلْ يَقِولْ يَقُولُ إِ يَاكُمْ وَ المُثَلَةُ وَ لَوْ بِقُولُهُ: ".. وَ لا ألمُوا بِ الرَّجُلُ فَا بِي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَيْقِلْ يَقُولُ إِ يَاكُمْ وَ المُثَلَةُ وَ لَوْ بِمُثَلِ الْعَقُورِ "(١).

## ثالثا: حق التعليم:

إنَّ العلم حياة للنفس الإنسانية، وحرمانها منه يعني انتقاص وامتهان كرامتها. ومما يؤكد حق التعلم والتعليم في الإسلام ما فعله النبي يَبِين بأسرى بدر، إذ جعل فدية الأسير

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الأية ٢٩.

<sup>(ُ</sup>٢) الريشهري، محمد: موسوعة الأحاديث الطبية، تح: مركز بحوث دار الحديث، الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر، ط١، مط: دار الحديث، ١٤٢٥هـ، ج١، ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمد بنّ يعقوب: الكافي، تح: الغفاري، علي أكبر، الناشر: دار الكتب الإسلامية طهران، ط٣، مط: حيدري، ١٣٦٧ هـ، ج٣، ص١١٢، ح٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء: الآية ٧٠.

 <sup>(</sup>٥) سورة الحجرات: الأية١٣.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح محمد عبده، م. س، ج٣، ص٧٨.

تعليم عشرة من أبناء المسلمين. وقد أشار الإمام على إلى حق التعلم والتعليم في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ الآَّذِينَ أُونُوا الْكِتَابَ لَـ تُنَيِّنَّهُ لِلنَّاس وَلاَ تَكُتُمُونَهُ قَتَبُنُوهُ وَرَاء ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرُوا بِهِ تَمْنَا قَلِيلاً فَبِرْسُنَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾(٢). بل انه طيج يراه من حقوق الرعية على أمرائهم، وصريح قوله وهو يعدد حقوق الرعية عليه: ﴿فَا مَّا حَقُّكُمْ عَلَىَّ فَالتَّصِيحُةُ لَكُمْ وَ تَوْفِيرُ فَيْئِكُمْ عَلَيْكُمْ وَ تَعْلِيمُكُمْ كَيْلَا تَجْهَلُوا وَ تَأْ دِيبُكُمْ كَيْ مَا تَعْلَمُوا...)(٣). وفي كتابه إلى قثم بن العباس " وهو عامله على مكة ": (وَعَلرِّم الجَاهِلَ وَ ذَاكِر الْعَالِمَ)<sup>(٤)</sup>.

وبالطبع يراد بالتعليم هنا: هو تعليم كل ما تحتاجه الشعوب لاستقامة حياتها، وبخاصة الدينية منها، والدين هو الدستور المطلق للدولة، فلا بد من معرفته للعمل على السير في حدوده. ويبدو من بعض كلمات الإمام انه كان يرى التعلم من الواجبات على الأفراد وليس من الحقوق، كما يرى وجوب تعليمهم، ففي إحدى كلماته يقول:

(ما أخذ الله ميثاقا من أهل الجهل بطلب تبيان العلم، حتى أخذ ميثاقا من أهل العلم ببيان العلم للجهال، لأن العلم كان قبل الجهل). (°) ... فلنتأمل كلمة " ما أخذ الله على أهل الجهل " فهي من محتويات الوجوب.

## رابعا: حق التفكير والتعبير

لا يخفى على أحد من أنَّ الإسلام جعل التفكير فريضة إسلامية. ومن يتدبر القرآن الكريم، يجد آيات قد بلغت العشرات، تأمر بالتفكر والتعقل في الأنفس والآفاق، فلم يضع الإسلام القيود أمام حركة الفكر السليم الذي ينشد الحقيقة، ويثير الشك كمقدمة للوصول إلى اليقين. ﴿ وَسَخَرَ لَكُم مَّا فِي اللَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ إِنَّ فِي نَلِكَ لآياتٍ لَّ قَوْمِ يَنْقَكَرُونَ ﴾ (١)

وقد أطلق النبي الأكرم عياله الفكر من عقال الجاهلية، وجعله يتجاوز المحسوس بانطلاقه إلى عوالم الغيب إلى ما لا عين رأت ولا خطر على قلب بشر. ولقد آمنت مدرسة أهل البيت الله بحرية التفكير والتعبير، لغرض الوصول إلى الحق والحقيقة، حيث عقدوا المناظرات مع الخصوم، وشكلوا الحلقات التي برّزت آراءهم في شتى المجالات.

ولعل من أجلى الشواهد على إيمان الأئمة ولير بحق التفكير والتعبير، هو مناظراتهم مع الخوارج الذين كانوا من أشد الفرق عداءً للإمام على هير وأهل بيته الأطهار، وقد شكل الخوارج تياراً فكرياً وسياسياً معارضاً. فقد حاججهم الإمام على إلى بنفسه قبل معركة النهروان عندما أطلقوا مقولتهم المعروفة: (لا حكم إلا لله)، فقد أقر الإمام على ولير بأنها كلمة حق، ولكن أريد بها الباطل وطمس الحقيقة المتمثلة بأن علياً علياً الله إمام حق. ولقد منحهم الإمام حرية التعبير عما في ضمائرهم ما لم يؤد ذلك إلى إراقة الدماء، وحينئذ يسقطون حقهم

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الأية١٨٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج٢، ص ٨٤. (٤) م. ن، ج٣، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٥) المفيد، محمد بن محمد بن النعمان: الأمالي، تح: حسين، الأستاد ولي، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ــ لبنان، طُرُ، ١٤١٤هـ ــ ١٩٩٣م، ص٦٦.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية ١٣.

الطبيعي بالتعبير لاحتكامهم إلى السيف والعنف. والملاحظ أن الإمام إلى واجه خصومه بأسلوب الحوار العقلاني، وتكلم معهم بالتي هي أحسن، ولكنهم كانوا يستعملون أسلوبا يغلب عليه طابع التحدي.

ينقل المؤرخ محمد بن جرير الطبري: (إن علياً لما دخل الكوفة، دخلها ومعه كثير من الخوارج، وتخلف منهم بالنخيلة وغيرها خلق كثير لم يدخلوها، فدخل حرقوص بن زهير السعدي وزرعه بن البرج الطائى \_ وهما من رؤوس الخوارج \_ على على إيلي، فقال له حرقوص: تب من خطيئتك، واخرج بنا إلى معاوية نجاهده، فقال له على إلى: " إني كنت نهيتكم عن الحكومة فأبيتم، ثم الآن تجعلونها ذنبا "!. فقال زرعه: أما والله لئن لم تتب من تحكيمك الرجال لأقتانك، أطلب بذلك وجه الله ورضوانه!! فقال له على إلير:

" بؤسا لك ما أشقاك! كأتى بك قتيلا تسفى عليك الرياح "! قال زرعه: وددت أنه كان ذلك (١). وبعد ذلك أغلق الخوارج باب الحوار فقتلوا (عبد الله بن خباب) وكان يحمل مصحفا في عنقه!. وعندئذ اضطر الإمام علي الله استخدام القوة معهم، لمروقهم عن الحق.

## خامساً: حق التمتع بالأمن:

لكل إنسان سوي حق طبيعي في التمتع بالأمن، فلا يجوز لأي كان تعكير صفو حياته، وجعله أسير الحزن والأسى من خلال التهديد والوعيد بالاعتداء على حياته أو عرضه أو ماله

ويتأكد حق الأمان إذا أمن الإنسان إنسانا آخر بموجب ميثاق أو عهد، وقد أوجب القرآن الكريم على المسلمين احترام مواثيق الأمان حتى مع الكافرين كما في قوله تعالى ﴿ فَإِنْ نَوَلَّوْ ا فَخُنُوهُمْ وَاثْقَانُوهُمْ حَبْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَلاَ تَتَخِنُوا مِنْهُمْ وَلِيّاً وَلاَ نَصِيراً إِلا الَّذِينَ يَصِدُونَ إِلْى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيتَاقُ. ﴾ (٢). والنبي الأكرم عِيالِي دعا إلى رعاية هذا الحق الإنساني العام وقال في هذا السياق: " من قتل معاهدا لم ير رائحة الجنة، وإن ريحها ليوجد من مسيرة أربعين عاما "(٢). وفي حديث آخر قال عباله: ".. المسلمون إخوة تتكافأ دماؤهم، يسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على سواهم " (٤). وقد سئل الإمام الصادق ولير عن معنى قوله عليه: " يسعى بذمتهم أدناهم " فقال: " لو أن جيشا من المسلمين حاصروا قوما من المشركين، فأشرف رجل منهم، فقال: أعطوني الأمان حتى ألقى صاحبكم أناظره، فأعطاه أدناهم الأمان، وجب على أفضلهم الوفاء به "(°). وقد أكد الإمام على ولل هذا التوجه النبوي، وضمنه عهده المعروف لمالك الأشتر، وجاء فيه: (. وَ إِنْ عَقَدْتَ بَيْنَكَ وَ بَيْنَ عَدُوِّكَ عُقدَة، أَوْ أَ ٱلبَسْنَهُ مِثْكَ ذِمَّة، فَحُطْ عَهْدَكَ بِالْوَفَاءِ، وَ ارْ عَ ذِمَّتُكَ بِالْأَمَانَةِ )<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح ابن أبي الحديد، م. س، ج٢، ص ٢٦٨. (٢) سورة النساء: الآيتان ٨ و ٩.

<sup>(</sup>٣) المتقي الهندي: كنز العمال، م. س، ج٤، ص٣٦٢، ح١٠٩١٤.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، م. س، ج٩٧، ص٤٦. (٥) الريشهري، محمد: ميزان الحكمة، م. س، ج١، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار، م. س، ج٩٧، ص٤٧.

إن الإسلام وقر \_ في الواقع \_ الأمان في مجتمعه وهيأ فيه أجواء الاطمئنان، للمعاهدين، وأوجب الوفاء بعهدهم إلى المدة المتفق عليها والقابلة للتمديد، كما وفره أيضا للذميين المقيمين في ظل الحكومة الإسلامية من أهل الكتاب، ولم يجوز التجاوز عليهم بكلمة سوء، أو بغصب مال، أو إزهاق نفس، ومن فعل ذلك، فقد ضيع ذمة الله وذمة رسوله عيال.

## سادساً: حق الإعتقاد

ونقصد من ذلك: أن الإسلام لا يجبر أحدا على اعتناقه، فلا توجد في القرآن الكريم آية ولا في السنة النبوية رواية تدل على جواز حمل أصحاب الأديان الأخرى على تركها والدخول في دين الإسلام بالجبر والقهر، وفرض العقيدة الحقة بالقوة، بل إن قوله تعالى ﴿ لاَ إِكْرَاهَ في الدِّين قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشَدُ مِنَ الْغَيِّ...﴾ (١)، دليل واضح على المنع من ذلك. ومن هنا يظهر وهن الشبهة الغربية القائلة: إن الإسلام دين انتشر بالسيف!! كيف، ولم يجبر المسلمون أحدا من أهل الكتاب على اعتناق عقيدتهم؟ والقرآن يدعو المسلمين إلى محاورتهم بالتي هي أحسن. لقد سلك الأئمة الأطهار هي هذا المسلك وفتحوا حوارا مع الزنادقة والملحدين وأهل الكتاب، ودافعوا عن العقيدة وأصول الإسلام بالحجة الدامغة والمنطق الرصين.

# سابعاً: حق المساواة وحق التمتع بالعدل

لقد أعلن القرآن الكريم أن الناس متساوون جميعا في أصل الخلقة، قال تعالى: ﴿ يَا لَيُهَا النَّاسُ بِّا خَلَقَاكُمْ مِنْ نَكُو وَ أُثْنَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَهَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أكرَمَكُمْ عِدُ اللهِ أَتُقَاكُمْ.. ﴾ (٢) فقضى بذلك على عبودية البشر للبشر، واعتبرهم جميعا مخلوقات الله تعالى، وبذلك وضع صمام الأمان على كل نزعة نحو الطغيان على أساس العرق أو اللون أو اللسان. وأوجد شعورا بالمساواة بين الحاكم والمحكوم، والغني والفقير، وبين القوي والضعيف، وأصبح مقياس الكرامة والفضل: التقوى والعمل الصالح. إن الاعتقاد بمساواة البشر شرط لا بد منه لقيام العدل الذي جعله القرآن الكريم غاية النبوات، قال بعالى: ﴿ قَلْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِ الْبَيّنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْهِزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِ الْقِسْطِ... ﴾ (١)، وكيف يقام العدل بين الجماعات إذا كانوا يعتقدون أنهم طبقات متمايزة أو أسر متفاضلة؟ وقد مر أن النبي يَنِيُّ كان أول من أعلن مبدأ المساواة في حجة الوداع، وكان يساوي بين المسلمين في العطاء. ولقد سار الإمام علي إلى ح عندما استلم دفة الخلافة على المنهج النبوي، فساوى بين الناس في التعامل وفي العطاء، وكان يأخذ على خطى المنهج النبوي، فساوى بين الناس في التعامل وفي العطاء، وكان يأخذ كأحدهم، ووجد نفسه مسؤولاً عن اتخاذ إجراءات حازمة للقضاء على الظلم الجماعي

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الأية٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات: الآية ١٣.

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: الآية ٢٥.

بجميع صوره، والعودة بهم إلى التشريعات الإسلامية الأولية. فكانت أولى خطواته أن عمد إلى الامتيازات الطبقية الجديدة على الإسلام فألغاها.

وهنا يجب أن نؤكد أنَّ الإمام لم يلغ الطبقية بمفهومها الاجتماعي، كما لم يلغها الإسلام من قبل، وان قلال من تفاوتها؛ لأنَّ الإمام يعترف بحق الملكية للفرد، وبحق الحرية في العمل، وما دامت حرية التملك والعمل قائمتين فالطبقية حتماً موجودة، ولكن الطبقية المعتدلة ليست هي أساس الظلم، وإنما الأساس في إعطائها امتيازات في الدولة أو في البيئة الاجتماعية قد يكون من أيسر معطياته هو الشعور بالدونية لدى أكثر الطبقات.

وقد كان الإمام صريحاً في إلغائها حين خطب أولى خطبه التي أعلن فيها منهاجه في الحكم ومما قال: (أيها الناس ألا لا يقولن رجال منكم غداً قد غمرتهم الدنيا، فاتخذوا العقار، وفجّروا الأنهار، وركبوا الخيل الفارهة، واتخذوا الوصائف المرققة، فصار ذلك عليهم عاراً وشناراً، إذ ما منعتهم ما كانوا يخوضون فيه، وأصرتهم إلى حقوقهم التي يعلمون، فينقمون ذلك ويستنكرون ويقولون: حرمنا ابن أبي طالب حقوقنا. ألا وأيما رجل من المهاجرين والأنصار من أصحاب رسول الله، يرى أن الفضل له على سواه لصحبته، فإن الفضل النيّر غدا عند الله، وثوابه وأجره على الله، فانتم عباد الله، والمال مال الله، يقسم بينكم بالسوية، ولا فضل فيه لأحد على أحد) $(\gamma)$ ، وإن هذا الأسلوب يلجأ إليه الإمام إلى في التسوية بين الناس جميعا في الحقوق العامة، لهو الدافع الأول الذي حمل أولئك الوجهاء على ترك الإمام والالتحاق بابن أبى سفيان، فالإمام لم يكن ليفضّل شريفاً على مشروف؛ لأن مقاييس الشرف في علمه لم تكن مقاييس زمانه، ولا عربيا على أعجميا؟ لأن الإنسان أخو الإنسان في الخلق بضمير على وليرا.

وفي كلام آخر له وقد طلب إليه أن يرعى عواطف ذوي الامتيازات؛ ليأمن غائلتهم ويضمن إخلاصهم له:

(لَوْ كَانَ الْمَالُ لِي لَسَوَّيْتُ بَيْنَهُمْ، فَكَيْفَ وَ إِنَّهَا الْمَالُ مَالُ اللَّهِ أَلَا وَ إِنَّ إِعْطَاءَ الْمَالَ فِي غَيْر حَقّهِ تَبْذِيرٌ وَ إِسْرَافٌ، وَ هُوَ يَرْفَعُ صَاحِبَهُ فِي الدُّنْيَا وَ يَضَعُهُ فِي الْآخِرَةِ..)(١).

وهذا الامتياز لم يكتف الإمام بإلغائه، بل تعدى إلى كل ما لها من امتيازات سابقة فشجبها، وأوقف مختلف الطبقات أمام النظم الإسلامية على صعيد واحد.

وفى سبيل تحقيق هذا الجانب من عدالته الاجتماعية ما كان يأمر به عماله من المساواة بين رعاياهم، وحرمان خواصهم، وأقربائهم، من كل حق يمس هذه المساواة، فهو يكتب لأحدهم: أ (نصف الله و أ تصف التّاس مِنْ تَقْدِك و مِنْ خَاصَّة أ هْلِك، و مَنْ لَكَ فِيهِ هَوَى مِنْ رَ عِيَّتِكَ، فَإِ َّنْكَ إِلَّا تَقْعَلْ تَظْلِمْ! وَ مَنْ ظَلْم عِبَادَ اللَّهِ كَانَ اللَّهُ خَصْمَهُ دُونَ عِبَادِهِ... وَ ٱلْيَسَ شَيْءٌ أَدْعَى إِلْى تَعْيِير نِعْمَةِ اللهِ، وَ تَعْجِيل نِقْمَتِهِ مِنْ إِقَامَةٍ عَلَى ظُلِّم، فَإِنَّ اللهَ سَمِيعٌ دَعْوَةَ المُضْطَهَدِينَ، وَهُوَ لِلظَّالِمِينَ بِالمِرْصَادِ...) (٢).

<sup>(</sup>۲) شرح النهج لابن ابي الحديد، م. س، ج٧، ص٣٠. (١) م. ن، ج٢، ص١٩٧. (٢) م. ن، ج٧١، ص٣٠.

وبالطبع كان لهذه الامتيازات الطبقية رواسب نفسية في أعماق العامة تبغض لهم هذه الطبقات، كما تتقرهم من الحكام؛ لحمايتهم لها.

فمن أجل علاج هذا الجانب النفسى، وتأكيد الروابط بين الرعية وحكامهم، آمر ولاته بالتحبب إليهم، والرأفة بهم، ومن ذلك قوله: ( . وَ أَشْعِرْ قُلْكَ الرَّحْمَة لِلرَّعِيَّةِ، وَ المَحَبَّةَ لَهُم، وَ اللُّطْفَ بِهِمْ، ۚ وَ لَا تَكُونَنَّ عَلَيْهِمْ سَبُعاً ضِيارِياً تَغْتَتِمُا كَالْهُمْ، فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ إِمَّا أَنْحُ لَكَ فِي الدِّينِ وَ إِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الْخَلْقِ يَعْرُطُ مِنْهُمُ الرَّالُ(٣)، وَ تَعْرَضُ لَهُمُ الْعِلْنُ، وَ يُؤتني عَلَى أَ يُدِيهِمْ فِي الْعَمْدِ وَ الْخَطَارِ فَأَعْطِهُمْ مِنْ عَقُوكَ وَ صَنْقُدِكَ مِثْلُ الَّذِي تُتَدِبُّ وَ نُترْضَى أَنْ يُعْطِيَكَ اللّهُ مِنْ عَقُوهِ وَ

فهو يوصيه بالتجاوز عنهم، والاغتفار لزللهم؛ لأنهم يؤخذون على الخطأ أخذاً. ويراد بالخطأ والزلل هنا:الخطأ الذي لا يستوجب حداً من حدود الله، أو حكماً شرعياً خاصاً؟ لأنَّ الإمام معروف بتشدده في إقامة الحدود، وعدم التسامح عنها بحال.

والإمام في هذا الموضع لا يخص بتوصية المسلمين من رعاياه، بل يتجاوز إلى بقية المواطنين من غير المسلمين إِلَا أَحُ لَكَ فِي الدِّينِ وَ إِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الْذَّلْقِ).

ولقد سار الإمام الله على خطى المنهج النبوي، فساوى بين الناس في التعامل وفي العطاء، وكان يأخذ كأحدهم، وقصته مع أخيه عقيل مشهورة حين طلب منه زيادة في عطائه، فقال له: " اصبر حتى يخرج عطائى " فلم يقبل، فأبى أن يعطيه أكثر من عطائه. وبلغ من تمسكه بهذا الحق حدا، بحيث أنه وجد في مال جاءه من أصفهان رغيفا فقسمه سبعة أجزاء كما قسم بيت المال، وجعل على كل جزء جزءا<sup>(١).</sup>

# الإمام على ولي العهد النبوي في احترام حقوق الإنسان

لا إجبار عند على على بيعة، ولا حطب عنده، ولا حرق بيوت! فواجبه الأول هو إعادة الإرادة الحرة للإنسان المسلم، التي صادرها زعماء قريش بمجرد أن أغمض النبي عينيه! وكيف يجبر على إلى أحدا على بيعته، وهو الإنسان الصافى الإنسانية، أبا عن جد من أبي طالب إلى إبراهيم، والى آدم ولير، والمؤمن بمحمد عليه وما أنزل عليه والمستوعب لقضية الإنسان وحقوقه المقدسة في شريعة الإسلام. كيف يجبر أحدا على بيعته و هو التقى الذي يخاف من معصية ربه في نملة يسلبها جلب شعير، فكيف بالتعدي على حق إنسان له كرامته وحرمته عند الله؟! وهو الصادق عندما قص للمسلمين على المنبر قصة الأشعث زعيم كندة، الذي أراد أن يرشيه؛ ليوليه على منطقة من مناطق المسلمين، فوسط له الوسطاء، وتملق اليه بالكلام، وجاءه بطبق حلوى! قال إليري:

<sup>(</sup>٣) يفرط: يسبق. والزلل: الخطأ.

<sup>(</sup>۲) يوك. يكين. و ك. (٤) نهج البلاغة، خطب الإمام علي، م. س، ج٣، ص٨٧. (١) ألاميني، عبد الحسين: الغدير، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت ــ لبنان، ط٣، ١٣٨٧هـــــــــ ١٩٧٦ م، ج٨، ص٢٦٩.

(وَ أَعْجَبُ مِنْ نَلِكَ طَارِقٌ طَرَقَا بِمَلْفُوفَةٍ فِي وَعَائِهَا (٢)، وَ مَعْجُونَةٍ شَنِئْتَهَا، كَأَ تَمَا عُجَنْ بِرِيقِ حَيَّةٍ أَوْ قَيْئِهَا " يقصد قطر السكر فيها " فَقُلْتُكَ: صِلْلَةً أَمْ زَكَاةٌ أَمْ صَدَقَّة، قَلَكَ مُحَرَّمٌ عَلَيْنَاأَ هُلَ الْبَيْتِ

قَالَ: لا دَا وَ لا دَاكَ وَ لَكِنّهَا هَدِيّة. قَدُّلُ هَبِ لِدَكَ الهَبُولُ (١) أَ عَنْ دِينِ اللّهِ أَ تَدْتَ أَ تُلاكِهَا لَمُخْتَبِطُ أَنْتَ أَ مُ نُو جَبّةٍ أَ مْ تَهْجُر (٢) لَى اللّهِ لَوْ أَ عُطِيتُ الْأَقالِيمَ السَّبْعَة بِمَا تَحْتَ أَ تُلاكِهَا عَلَى أَنْ أَ عُصِيَ الله فَي فَعْرَدُ بِي اللّهِ فَي أَمْلَةٍ أَ سُلا بُهَا جُلبَ شَعِيرَةٍ مَا فَعَلّتُهُ، وَ إِنَّ دُنْيَاكُمْ عِنْدِي لأَهْوَنُ مِنْ عَلَى أَنْ أَ عُصِيَ الله فِي فَم جَرَادَةٍ تَقضَمُهَا! مَا لِعَلِيٍّ وَ لِنَعِيم يَقَى وَ لَدَةٍ لا نَبْقى نَعُودُ بِي اللهِ مِنْ سُبَاتِ وَرَقَةٍ فِي فَم جَرَادَةٍ تقضَمُهَا! مَا لِعَلِيٍّ وَ لِنَعِيم يَقَى وَ لَدَةٍ لا نَبْقى نَعُودُ بِي اللهِ مِنْ سُبَاتِ الْعَقْلُ وَ ثَبْحِ الرَّلَ لَ وَ بِهِ نَسْتَعِينُ )! (٦) وليس على يَبِيفِي هذا المجال قائلاً ثم عاملاً ، بل هو القول يجري من طبيعة العمل الذي يعمل، والشّعور الذي يحس، والحياة التي يحيا، لقد كان علي هي الخليفة الوحيد الذي لم يجبر أحدا على بيعته، ففضح بذلك اضطهاد من قد كان علي هي الخليفة الوحيد الذي لم يجبر أحدا على بيعته، ففضح بذلك اضطهاد من قبله ومن بعده للمسلمين، ومصادرتهم لحرياتهم. وكان علي هي الخليفة الوحيد، الذي أعلى الحرية لمعارضيه وناقديه والعاملين ضده، ولم ينقص من حقوقهم من بيت المال ولا غيره شيئا، حتى لو دعوا إلى الخروج والثورة عليه، ما لم يباشروا في ذلك!

كان ﴿ الله جالسا في أصحابه، فمرت بهم امرأة جميلة فرمقها القوم بأبصارهم، فقال ﴿ الله عَلَمُ وَالله الله عَلَمُ وَالله الله عَلَمُ الله على الله الله على الله على الكلمة، وجعلوا رئيس الدولة أعظم حرمة من الله الله الله على ورسله! وكان على هِ الخليفة الوحيد الذي لم يجبر أحدا من المسلمين على الحرب معه، بل ندب المسلمين إلى نصرته، وأوضح لهم حقه وباطل أعدائه، فاستجاب الم من أراد، وتخلف عنه من أراد، ولم ينقص من حقوقهم شيئاً، ففضح بذلك سياسة إحبار الناس على القتال، التي وجدت قبل حكمه، ثم تفاقمت بعده.

# الإمام على إلى مثال العدالة وحقوق الإنسان:

ومما تجدر الإشارة إليه أنَّ الأمم المتحدة وبعد مضي أكثر من ثلاثة عشر قرناً؛ دعت في تقريرها السنوي لعام ٢٠٠٢م الصادر عن برنامج الأمم المتحدة الإنمائي الخاص بحقوق الإنسان وتحسين البيئة والمعيشة والتعليم، الدول العربية إلى اتخاذ الإمام علي بن أبى طالب إلى الشجيع المعرفة وتأسيس الدولة على مبادئ العدالة.

<sup>(</sup>٢) الملفوفة نوع من الحلواء أهداها إليه الأشعث بن قيس. وشنئتها أي كرهتها. والصلة العطية.

<sup>(</sup>١) هِبلتك \_ بكسر الباء \_ ثكلتك والهبول \_ بِفتح الهاء \_ المرأة لا يعيش لها ولد. عن دين الله متعلق بتخدعني.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج٢، ص٢١٨. (٤) جمع طامح أو طامحة، طمح البصر إذا ارتفع، وطمح أبعد في الطلب، وأن ذلك أي طموح الأبصار سبب هبابها بالفتح أي هيجان هذه الفحول لملامسة الأنثى.

<sup>(°)</sup> إن الخارجي سب أمير المؤمنين بالكفر في الكلمة السابقة، فأمير المؤمنين لم يسمح بقتله، ويقول إما أن أسبه أو أعفو عن ذنبه، نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج ٤، ص٩٨.

وقد احتوى التقرير المذكور الذي اشتمل على أكثر من مائة وستين صفحة على ست نقاط رئيسية أوصى بها الإمام أمير المؤمنين على قبل أكثر من (١٣٠٠) عام، مثلت العدالة والمعرفة وحقوق الإنسان.

واشتملت تلك التعاليم على ضرورة المشورة بين الحاكم والمحكوم ومحاولة الفساد الإداري والمالي والقضايا السيئة الأخرى وأن تمنح العدالة لجميع الناس وتحقيق الإصلاحات الداخلية.

وقد جاء في التقرير مقتطفات من وصايا الإمام أمير المؤمنين على الخاصة برئيس الدولة: ( مَنْ نَصَبَ تَقْسَهُ لِلنَّاسِ إِمَاماً قُلْيَبْدَّلَ بَعْلِيم تَقْسِهِ قَبْلَ تَعْلِيم غَيْرِهِ. وَ الْيكُنْ تَأْ دِيبُهُ بِسِيرَ قَيْلَ تَعْلِيم مَعْلِم النَّاسِ وَ مُؤَدِّبِهُمُ بِسِيرَ قَيْلَ مَنْ مُعَلِم التَّاسِ وَ مُؤَدِّبِهُم بِسِيرَ قَيْلَ مِنْ مُعَلِم التَّاسِ وَ مُؤَدِّبِهُم ).

وفيما يخص الضرائب واستصلاح الأراضي وضرورة التنمية ومحاربة الفقر نقل تقرير المؤسسة الدولية جانباً من خطب الإمام على: ( وَ الْكُنْ نَظَرُكَ فِي عِمَارَةِ الْأَرْضِ أَبْلَغَ مِنْ نَظَرِكَ فِي اسْتِجْلابِ الْخَرَاجِ لِأَنَّ نَلِكَ لا يُدْرَكُ إِلّا بِالعِمَارَةِ وَ مَنْ طَلَبَ الْخَرَاجَ لِأَنَّ نَلِكَ لا يُدْرَكُ إِلّا بِالعِمَارَةِ وَ مَنْ طَلَبَ الْخَرَاجَ لِأَنَّ نَلِكَ لا يُدْرَكُ إِلّا بِالعِمَارَةِ وَ مَنْ طَلَبَ الْخَرَاجَ لِأَنَّ نَلِكَ لا يُدْرَكُ إِلّا بِالعِمَارَةِ وَ مَنْ طَلَبَ الْخَرَاجَ لِمُ الْعَبَادَ).

وأما عن التعليم فقد أورد التقرير بضميمة الإمام طبي إلى ممثله: (وَ أَكْثِرْ مُدَارَسَةَ العُلْمَاءِ وَ مُنَا قَتْنَةَ الدُكُمَاءِ فِي تَشْرِيتِ مَا صَلْعَلَيْهِ أَمْرُ بِلَادِكَ وَ إِقَامَةِ مَا اسْنَقَامَ بِهِ التّاسُ قَبْلَكَ ).

وجاء في التقرير أيضاً عن ضرورة قول الحق وعدم السكوت عن الباطل: (لا خَيْرَ فِي الصَّمْتِ عَن الدُكِم كَمَاأَ لَهُ لا خَيْرَ فِي القُول برالجَهْل).

وأما عن الصالحين وتواضع الحكام والنهي عن الإسراف في صرف الموارد وضرورة تبيان الحقائق للشعب فقد ذكر التقرير وصية الإمام إلى التي قال فيها: (فَالْمُتَقُونَ فِيهَا هُمْ أَهْلُ القضائِل، مَنْطِقُهُمُ الصَّوَابُ، وَ مَلْبَسُهُمُ الْاقتِصَادُ، وَ مَشْيُهُمُ التَّوَاضُعُ... لا يَرْضَوْنَ مِنْ أَعْمَالِهُمُ القليلَ وَ لا يَسْتُكثِرُونَ الكثِيرَ).

وأهم ما جاء في التقرير هو كيفية تعيين الحكام والمحافظين والمدراء في الدولة وكيفية أن يكونوا عدولاً مع الشعب بل وتحمل المعارضة، فيذكر التقرير إرشادات الإمام يلي لرئيس الدولة نموذجاً في الطريقة المثلى حيث ذكر التقرير: ( احْتَرْ لِلحُكِم بَيْنَ التَاس أَهْ فَضَلَ رَعِيَّتِكَ فِي تَقْسِكَ مِمَّنُ لَا تَضِيقُ بِهِ الْأُمُورُ وَ لَا تُتَمِّكُهُ الْخُصُومُ وَ لَا يَتْمَاتَى فِي الرَّلَّةِ، وَ لَا يَتْسِفُ مَمِّنُ لَا تَضِيقُ بِهِ الْأُمُورُ وَ لَا تُشْرِفُ تَقْسُهُ عَلَى يَتَمَاتَى فِي الرَّلَةِ، وَ لَا يَتْسِفُ تَقْسُهُ عَلَى طَمَع، وَلا يَكْونِ أَ قُصَاهُ وَ أَوْقَعُهُمْ فِي الشَّبُهَاتِو آخَذَهُمْ بِالدُجَجِ وَ أَ قَلَّهُمْ فِي الشَّبُهَاتِو آخَذَهُمْ بِالدُجَجِ وَ أَ قَلَّهُمْ فَي الشَّبُهَاتِ وَ أَحْرَاءُ وَ أَوْقَعُهُمْ فِي الشَّبُهَاتِ وَ آخَذَهُمْ بِالدُجَجِ وَ أَ قَلَّهُمْ فَي الشَّبُهَاتِ وَ آخَدُهُمْ عِنْدَ التَضَاحِ الدُكِم مِمَّنُ لَا يَرْدَهِيهِ إِطْرَاءٌ وَ يَلِائتَمِيلُهُ إِعْرَاءٌ وَ أُولَئِكَ قليلٌ ).

ويذكر أن التقرير قد وجه انتقاداً إلى الدول العربية حيث جاء فيه: (إن الدول العربية لا تزال بعيدة عن عالم الديمقراطية ومنح تمثيل السكان، وعدم مشاركة المرأة في شؤون الحياة، وبعيدة عن التطور وأساليب المعرفة..). وحث هذه الدول على الاستفادة من وصايا القائد الإسلامي الإمام على إلى إدارة وتطوير الدول العربية (١).

# الإمام علي هلي يلغي التمييز بين المسلمين في العطاء:

وعلي إلى هو الخليفة الوحيد الذي أعاد العدالة النبوية في التسوية بين المسلمين في العطاء، بعد أن ميزوا بينهم بعناوين ألبسوها ثوباً دينياً وشرفاً قبلياً، فمن كلام له إلى في أواخر خلافته لما عوتب على التسوية في العطاء؛ كلا مُرُوتِي أَنْ أَطْلُبَ التَصْرَ بِ الجَوْرِ فِيمَنْ وُلِّيتُ عَلَيْهِ وَ اللهِ لا أَطُورُ بِهِ مَا سَمَرَ سَمِيرٌ (٢)، وَ مَا أَمَّ نَجْمٌ (٦) فِي السَّمَاءِ نَجْماً. لَوْ فِيمَنْ وُلِّيتُ عَلَيْهِ وَ اللهِ لا أَطُورُ بِهِ مَا سَمَرَ سَمِيرٌ (٢)، وَ مَا أَمَّ نَجْمٌ (١) فِي السَّمَاءِ نَجْماً. لَوْ كَانَ الْمَالُ لِي لَسَوَيْتُ بَيْنَهُمْ فَكَيْفَ وَ إِرَّنَمَا الْمَالُ مَالُ اللهِ اللهِ اللهِ أَلا وَ إِنَّ إِعْطَاءَ الْمَالُ فِي غَيْرِ حَقّهِ وَ إِنَّ إِعْطَاءَ الْمَالُ فِي غَيْرِ مَقّهِ وَلا عِنْدَ عَيْر أَهُ فِي الْمُرفَّ مَالُ اللهُ شَكْرَ هُوْءَ كانَ لِغَيْرِهِ وُدُّهُمْ فَإِنْ زَلَّتُ بِهِ التُعْلُ يَوْماً فَاحْتَاجَ إِلَى مَعُونَتِهِمْ، فَشَرُّ خَلِيلِ وَ اللهُ مُخْدِينِ!) (١).

ولم يميز نفسه ولا عشيرته بني هاشم عن فقراء المسلمين وعلي إلى هو الخليفة الوحيد، الذي لم يميز نفسه وقبيلته عن عامة المسلمين بدر هم واحد، وكان بعضهم في حاجة ماسة، فمن كلام له وليرج:

(وَ اللَّأَوْنُ أَبِيتَ عَلَى حَسَكِ السَّعْدَانِ مُسَهَّدالًا وْ أُجَرَّ فِي الْأَعُلالِمُصَفَّ دَأَ، حَبُّ إِلَىَ مِنْ الْحُطَامِ، وَ أَنْ أَلَقَى اللَّهَ وَ رَسُولَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ظَالِماً لِبَعْضِ الْعِبَادِ، وَ عَاصِباً لِشَيْءٍ مِنَ الْحُطَامِ، وَ كُيْفُ أَكْداً لِثَقْسِ يُسْرِغُ إِلَى الْبِلَهِ أَهُ وَلِهُهَا، وَ يَطُولُ فِي اللَّوْى حُلُولُ هَالَ اللَّهِ لَقَدْ رَأَيْتُ عَقِيلاً وَ قَدْ أَمُلاَقَ؛ حَتَى اسْتَمَاحَنِي مِنْ بُرِّكُمْ صَاعاً، وَرَأَيْتُ صِبْيَاتَهُ شُعْتَ الشُّعُورِ غُبْرَ الْأَلُوانِ مِنْ قَوْهِمْ، كَأَنَّمَا سُوِّدَتْ وُجُوهُهُمْ بِالْعِظْلِم، وَ عَاوَدَنِي مُؤكداً وَ كُرَّرَ عَلَيَّ الْقُولَ مُرَدِّاقًا صَعْعِي فَظَنَّا أَلْيَهِ يعُهُ دِينِي وَ أَتَبِعُ قِيَادَهُ مُقَارِقاً طَرِيقِتِي، فَأَخْمَيْتُ لَهُ مُرَدِّدًا فَأَ صَعْعَيْثُ إِلَيْهِ سَمْعِي فَظَنَّا أَلْيَهِ يعُهُ دِينِي وَ أَتَبَعُ قِيَادَهُ مُقَارِقاً طَرِيقتِي، فَأَخْمَيْتُ لَهُ مُرَدِّدًا فَأَ صَعْعَيْتُ إِلَيْهِ سَمْعِي فَظَنَّا أَلْيَهِ يعُهُ دِينِي وَ أَتَبَعُ قِيادَهُ مُقَارِقاً طَرِيقتِي، فَأَخْمَيْتُ لَهُ مُرَدِّ مَا مُؤْلِقَا مُنْ عِسْمِهِ إِيغَانِهُ اللَّوْاكِلُ يَا عَقِيلُ أَ تَنْفُنْ حَدِيدَةً أَدْ الْمُهَا إِنْسَانَهَا لِلْعَبِهِ، وَ عَلَيْهُ مِنْ لَلْمُ مِنْ لَقُولَا مَنْ مِيسَمِهَا! فَقُلْتُ لَهُ أَنْ الْقُولِكُ يَا عَقِيلُ أَ تَنْفُنْ حَدِيدَةٍ أَ حُمَاهَا إِنْسَانَهَا لِلْعَبِهِ، وَ تَجُرُّنِي إِلَى نَارِسَجَرَهَا لَهُ الْمَعْضَدِ هِ! أَن تَنْفُنْ حَدِيدَةٍ أَنْ مَنْ لَا مَنْ مَنْ لَا مَنْ مَنْ الْأَدُى وَلا أَنِنُ مِنْ لَلْمَى وَلا أَنْ أَنْ مِنْ لَلْمَى وَلا أَنْ مِنْ لَلْمُ هُا لَا عَقِيلُ مُنْ الْفُولِي فَا الْمُعْضَلِقُ الْمَالِقَا لَا عَقِيلُ أَو تَنْ الْأَدَى وَلا أَنِنُ مِنْ لَطُى الْمَالِي الْمَالِعُ مَا مُلْكُولِي الْمَالِعُ مُ الْمُؤَلِقُ الْمُقَالِقُ الْقُولُ الْمُعْضَلِهُ الْمُؤْلِقُ مُلْولِقًا لَعُلُولُ الْمُعْمَلِيقُ اللَّهُ الْمُؤْلِي الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُلْولِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُولِي الْمُؤْلِقُ الْم

<sup>(</sup>١) التقرير السنوي للأمم المتحدة لعام ٢٠٠٢م، شبكة سار الإسلامية.

<sup>(</sup>٢) ما أَطُور به من طار يطور: حام حول الشئ، أي ما أمر به ولا أقار به مبالغة في الابتعاد عن العمل بما يقولون. وما سمر سمير أي مدى الدهر.

<sup>(</sup>٣) أي ما قصد نجم نجما.

<sup>(</sup>١) الخدين: الصديق، نهج البلاغة، ج٤، ص٦.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۲، ص۲۱۷.

وفي تاريخ اليعقوبي: (وأعطى الناس بالسوية لم يفضل أحدا على أحد، وأعطى الموالى كما أعطى الصلبية، وقيل له في ذلك فقال: قرأت ما بين الدفتين فلم أجد لولد إسماعيل على ولد إسحاق فضل هذا، وأخذ عودا من الأرض، فوضعه بين إصبعيه). <sup>(٣)</sup> وجاء في دعائم الإسلام: أن عليا إلى أمر عماراً بن ياسر، وعبيد الله بن أبي رافع، وأبا الهيثم بن التيهان، أن يقسموا فيئا بين المسلمين، وقال لهم: أعدلوا فيه ولا تفضلوا أحداً على أحدٍ. فحسبوا فوجدوا الذي يصيب كل رجل من المسلمين ثلاثة دنانير، فأعطوا الناس. فأقبل إليهم طلحة والزبير ومع كل واحد منهما ابنه، فدفعوا إلى كل واحد منهم ثلاثة دنانير، فقال طلحة والزبير: ليس هكذا كان يعطينا عمر، فهذا منكم أو عن أمر صاحبكم؟ قالوا: بل هكذا أمرنا أمير المؤمنين إلى، فمضيا إليه فوجداه في بعض أمواله قائما في الشمس على أجير له يعمل بين يديه، فقالا: ترى أن ترتفع معنا إلى الظل؟ قال: نعم، فقالا له: إنا أتينا إلى عمالك على قسمة هذا الفيء، فأعطوا كل واحد منا مثل ما أعطوا سائر الناس، قال: وما تريدان؟ قالا: ليس كذلك كان يعطينا عمر. قال: فما كان رسول الله عَبِين يعطيكما؟ فسكتا، فقال: أليس كان عِين يقسم بالسوية بين المسلمين من غير زيادة؟ قالا: نعم. قال: أفسنة رسول الله عبي أولى بالاتباع عندكما أم سنة عمر؟ قالا: سنة رسول الله عَلِين، ولكن يا أمير المؤمنين لنا سابقة وغناء وقرابة، فإن رأيت أن لا تسوينا بالناس فافعل، قال: سابقتكما أسبق أم سابقتى؟ قالا: سابقتك، قال: فقرابتكما أقرب أم قرابتي؟ قالا: قرابتك، قال: فغناؤكما أعظم أم غنائي؟ قالا: بل أنت أعظم غناء، قال: فو الله ما أنا وأجيري هذا في هذا المال إلا بمنزلة واحدة، وأومأ بيده إلى الأجير الذي بين يديه!(۱)

# تنمية الحريات المشروعة والبناءة:

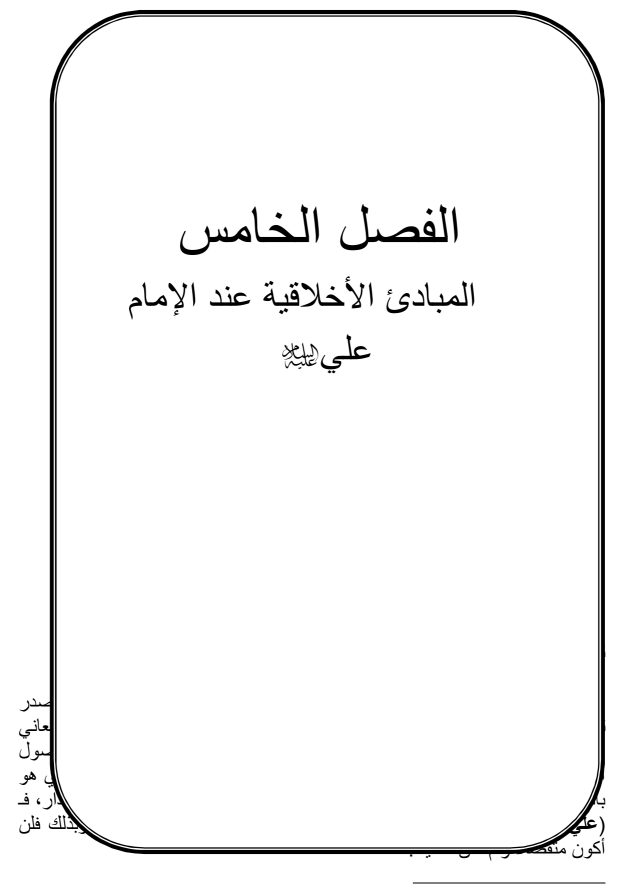
تأتي الحرية خطوة أولى في سبيل تحقيق العدالة واحترام حقوق الأمة، بيد أن المراد منها هو الحرية البناءة لا الهدامة، حرية الانعتاق من أسار القيود الداخلية " الذاتية " والأغلال الخارجية. هذه الحرية هي نفسها التي دعا القرآن إليها الناس، في قوله سبحانه: ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ صَرْهُمْ وَالأَعُلاَلَ النَّتِي كَانَتْ عَلَيْهُم... ﴾ (٢). وهي ذاتها التي عناها الإمام هي، وعدها بمنزلة فلسفة بعثة النبي على، وهو يقول: " إن الله بعث محمدا عباده من عبادة عباده إلى عبادته. ومن ولاية عباده إلى ولايته "(١). في المنهج العلوي الناس أحرار بأجمعهم ولا يسوغ أن يكونوا عبيد غيرهم، وأن ما يجر الإنسان إلى نير العبودية، ويدفع الأنظمة إلى التجبر والتسلط والطغيان، هي الأغلال الداخلية والعبودية الباطنية.

<sup>(</sup>۳) م. ن، ج۲، ص۱۷۸.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية١٥٧. (٣) موسوعة الإمام علي، م. س، ج٤، ص١٩.

فإذا ما أراد المجتمع الإنساني أن يرتقي ذرى الحرية، ويبلغ الاستقلال الحقيقي، فيتحتم عليه في البدء أن يحكم الارتباط بالله، ويقوم بشروط العبودية لله بحسب تعبير الإمام يليخ. إن شروط العبودية لله هي في الحقيقة قوانين الحرية الواقعية للناس، وإذا لم تذعن الإنسانية إلى هذه الشروط، فستغدو حريتها واستقلالها الخارجي حالة مؤقتة؛ وهي عائدة إلى العبودية حتما.

من خلال ذلك يتبين أن الإمام ولي قد أولى قضية حقوق الإنسان الأهمية التي تستحق، من أجل إقامة مجتمع سليم يقوم على قواعد الحق والعدالة، وهكذا عم في عدالته الاجتماعية جملة رعاياه، كل ذلك من أجل دفع الظلم أو رفعه عن كاهل الأفراد والجماعات.



<sup>(</sup>١) عن علي بن الحسين هير: (الإمام منا لا يكون إلا معصوما ، وليست العصمة في ظاهر الخلقة فتعرف ، قيل : فما معنى المعصوم ؟ قال : المعتصم بحبل الله ، وحبل الله هو القرآن ، لا يفترقان إلى يوم القيامة ، والإمام يهدي إلى القرآن والقرآن يهدي إلى الإمام ، وذلك قوله تعالى: إنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَا َ قُومُ : الإسراء: ٩)،الطريحي، مجمع البحرين، ج٣، ص١٩٤.

الله الفرد أن يهذي لِلَّاتِي هِيَ اَ هُوَمُ : الإسراء: ٩) الطريحي، مجمع البحرين، ج٣، ص١٩٤. (٢) الكوفي، محمد بن سليمان: مناقب الإمام أمير المؤمنين إلى تح: المحمودي، محمد باقر، الناشر: مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، قم، ط١، مط: النهضة، ٢١٤هـ، ج٢، ص٧٢٥.

وفي هذا السبيل سوف نخلص الى تعريف الأخلاق والفضيلة تعريفا علميا، وعلى ضوء سيرة الإمام على إلى سنجد أنَّ خيارات فعله؛ هي محض فضيلة وخلق وبذلك يتحقق لنا تطابق معاني الإمام كونه مشرعاً وفعله حجة وبين شخص الإمام على كإنسان يفني حياته في خيارات فعل لا يخرج فيها عن المعاني العلمية للفضيلة والأخلاق الحسنة. وتلك هي الغاية من مجمل هذا البحث.

ومن أجل ذلك فان كل ما جاء في الفصول السابقة كانت بمثابة تمهيد لبلوغ هذه الغاية.

# أولاً \_ متى تتحقق الفضيلة وحسن الخلق؟

الأخلاق: هي كل ما يصدر عن الإنسان بقصد ويهدف إلى غاية، ولذا فإن الأخلاق؛ هي الأعمال التي لا يمكن للإنسان أن يعتادها، لأن في كل حركة من تلك الأفعال لابد أن يكون هناك قيد للقصد وللعلة الدافعة لذلك الفعل، كي ينسجم الفعل بمجمله مع القصد وباتجاه الغاية، وعلى هذا، فمن الخطأ الفادح؛ الاعتبار بالألفاظ لتدل على الأخلاق أو حتى بالمعانى لتدل على الفضائل.

وكل ما جاء من مبادئ لدى الفلاسفة والمذاهب لا تصيب المعنى الجوهري للفضيلة. ولكن الإسلام سبق إلى ملاحظة ذلك في خيارات أفعال الإنسان لتكون فضيلة ولتعصم المعتقدين فيه من الرذائل، فقيد العمل بالنية (إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى)(١)، وقيد النية إلى المحسن المطلق جل وعلا، لأن الأفعال المقبولة لابد أن تكون بقصد القربي إلى الله.

## ثانيا رَ ـ كيف تكون الفضيلة والرذيلة قيد القصد؟

الفعل: ظاهر لباطن قوة محركة كونية، فان لم تكن كونية، وكانت قوة كائنة فان الفعل رذيلة.

وإرادة المكون الخالق جل وعلا، وأمره في قول (كن)، إنما هو محض خير وإحسان، فالأفعال الكونية ظواهر لقوة محركة بأمر الله إليه نحو الحسن والكمال.

والأفعال الكونية، تجسيد لإرادة المحسن في الإحسان، والرحمن الرحيم في الرحمة، واللطيف في اللطف، والكامل في الدفع للأكمل... والقوي في النفاذ والدائم في البقاء...فالموجودات الكونية هي ظواهر مربوبة لذي القوة المتين؛ القوة الكونية المنبثقة ابتداء بالأمر (كن) والمحركة نحو ربها حيث الكمال.

من الفيزياء الكلاسيكية نعلم حقيقة علمية هي؛ أن جوهر الفعل هو القوة، فلا فعل بلا قوة تتجزه، والفعل والقوة وجهان للكون أو الحدوث، أو التغير، أحدهما ظاهر هو تأثير القوة أو ثمرتها، ويمكن ملاحظة ذلك في أي شيء كائن، لذا أصطلح عليه الفعل، وآخر

(٢) سورة يس: الآية ٨٢.

<sup>(</sup>١) ألفضلي، د. عبد الهادي: أصول الحديث، الناشر: مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، بيروت ــ لبنان، ط٣، ١٤٢١هـ، ص ٨٠.

باطن هو جوهر القوة المحدثة أو المكونة أو الفاعلة. وأفعال الإنسان المختارة (الأخلاقية) أو الاعتيادية لا تخرج عن تلك الحقيقة الفيزيائية.

أن قوى الطبيعة الأربع؛ كلها من معني الرحمة والكمال والحسن بل، هي من ذات الرحمة. فلو كانت من معاني التنافر أو التباغض، فلا وجود على الإطلاق<sup>(٣)</sup>.

لذا فإن الكون والطبيعة؛ مواد وظواهر، كلها ضمن معاني الرحمة وان كان بعضها شديد الحدة.

وكذا قوى الحياة؛ كلها تجسيد لمعنى الرحمة.. كالأمومة، البنوة، والزوجية... ولولا قوى الحياة فلا نبات ولا أزهار ولا ثمار، ولا حيوان، فلا أعشاش تبنى، أو طيور تغرد... ولاشيء جميل على الإطلاق.

أما قوى العقل \_ لحسن الحظ \_ فان تسميتها جاءت من باب تسمية الشيء باسم لازمه. فالعقل يعني ربط؛ وقوة العقل في الإنسان؛ هي محصلة ربط بين مجموعة قوى ماديّة وحيّة وروحيّة، تعبر عن خيار الإنسان لفعله.

والخيار هذا قد يصيب الرحمة والحسن والكمال، عندما يكون موافقا للنسق الكوني (جوهره قوى الرحمة)، أو يكون دون ذلك إذا خالف النسق.

لأن قوى الروح في خلقة الإنسان منحته الحرية في خياره لفعله، ولذا فقد يختار من الفعل ما يعاكس معاني الرحمة إلى القهر والقسوة الذي يترتب عليه الفعل اللاخلقي. قال الله تعالى بخصوص هذه الحال: ﴿لَقَدْ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ في أَحْسَن تَقْوِيم \*ثُرُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْقَلَ سَافِلِينَ ﴾ (١).

فمن تبع خيار الله في ما يصدر عنه من أفعال؛ كان في أحسن تقويم، و إلا فإنه ينزل إلى أسفل سافلين في سلم الموجودات، لأنها أصلا جزء من النسق الذي هو خيار المحسن، فهي مسوقة به، ولذا فإن الإنسان إذا اختار الخروج على السوق، فالحجارة أفضل منه، ولذا فإن تمنى الكافر يوم الحاقة وبروز الحقيقة؛ ان يكون ترابا يأتي في هذا السياق العلمي، وكما في الآية التالية: ﴿ يَوْمَ يَنْظُو الْمَرْءُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيْتِي كُنْتُ تُواباً ﴾ (٢).

وكذا الأحياء بما تأتى به مواتيا للنسق، فإنها أفضل من الذي يختار القبح والعجز بإرادته.

إن الذي يأتي بالفعل الخلقي (أي خيار الفعل الإنساني بمعناه الحسن)، يعني انه يتحرك بقصد القربي للرحمن ويستبطن الرحمة كدافع للفعل، فيتقدم به إلى الكمال.

وهذا يتطلب منه إن يتبطن قوة كونية وليست كائنة، فيكون قد احتوى الجوهر الحسن اللطيف للفعل، ولكي يكتمل القصد والدافع لتمام النية المرضية في قصد القربي للمحسن جل وعلا؛ يشترط أن يأتي بالأسلوب الحسن اللطيف في تقديمه، عن نفس مختارة للكمال مسبقا(۱). و إلا فلا تجدي المعاني الحسنة لكون الفعل فضيلة وحسن خلق في كثير من الأحيان والأحوال.

وهذا يعني أن كل ما يصدر عن الطبيعة والأحياء من أفعال، أو ظواهر أو أحداث، لا يمكن وصفها بالأخلاق الحسنة أو الأخلاق السيئة، لأنها ليست في خيار، مهما كانت

<sup>(</sup>٣) هوكنج، ستيفن: تاريخ موجز للزمان؛ من الإنفجار الكبير حتى الثقوب السوداء، تج: فهمي، مصطفى أبراهيم، القاهرة "مهرجان القراءة للجميع"، ٢٠٠١م، ص٦٨\_ ١٩٩.

<sup>(</sup>١) سورة التين: الأيتان ٤ \_ ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النبأ: الأية ٤٠.

<sup>(</sup>١) تبييت اختيار الكمال هذا؛ يعبر عنه بالتشريع المقدس، بالنية، التي لا جدوى للفعل بدونها في الإسلام.

حادة وعنيفة، لأنها جوهر رحمة تسعى بالكون والطبيعة والأحياء إلى الكمال. والفعل الوحيد الذي يمكن أن يكون فضيلة أو رذيلة هو الذي يصدر بقصد؛ هو الفعل المختار من قبل الإنسان بما فيه من قسوة وقهر لأخيه الإنسان، وخروج عن نسق الفعل في الكون في سعيه للكمال والحسن، وتعديا لما اختاره له ربّه الرحيم، في تشريعه المقدس والذي هو خيار الكامل المطلق.

وعلى هذا الأساس فان استقراء كامل لفعل الإنسان يقع في أربعة احتمالات لأصنافه، "كما سنبين لاحقا" طبقا لجوهر الفعل الذي هو القوة؛ فيما إذا كانت قوة رحمة تسعى بالفعل إلى الكمال، أو فيما إذا كانت قسوة وبغض، تسعى إلى القبح والعجز والقصور.

فجوهر الفعل يكون فضيلة، ويكون خلقا حسنا، يسعى متكاملاً مع سنة الكون، إذا وقع منسجما مع السنن الكونية الحسنة متميزا بمعاني الرحمة ومن رحمها؛ في المحبة والطاعة والحق والعدل والسيادة.

هذه صفات الجوهر الحسن للقوة المنجزة للفعل اللطيف المقبول المسر الجذاب. أو على الأقل فهو لا يكون رذيلة.

و الفعل الصادر من الإنسان لا يكون مقبولاً عند الناس بغض النظر عن كونه أخلاقياً أم لا، إلا في أحدى حالين:

أ\_وقوع الفعل جوهراً ومظهراً في حدود خيار الله لعباده، في ما حرم، وفيما أوجب في دينه السماوي الصحيح. وهذا يمكن تأشيره من خلال الخيارات الكبرى التي تشترك فيها الأديان السماوية، من أمثال حرمة قتل النفس المحترمة، أو الخيانة، أو كل تلك الأفعال التي لا يبيحها دين إلا بالحق.

وهذا في الواقع يتأتى من أن ذلك الفعل يقع في حدود الرحمة الكونية التي تبدو في المحبة لخلق الله وتسعى للتكامل في العدل والحق والطاعة للنظام والسعي للسيادة وحرية البشر قاطبة، فان وقعت ضمن هذا الخيار وبذلك القصد، فهي فضائل.

ب \_ وقوع الفعل خارج التدين جوهراً ومظهراً في مضمون النسق الكوني المؤشر بالسنن الكونية الحسنة؛ ومن أجل نفاذها وتحكمها في واقع فعل الإنسان وما يصدر عنه، فهو حتما حسن وفضيلة.

إن الإمام علي ولي ومن خلال سيرته ومواقفه الكبرى المشهودة، كان مبدئيا لم يحد قطعا عن مقاصد الدين السماوي، وكان عالما بمضمون ما يجري من السنن واعيا لغايات ما يصدر عنه من فعل جدى صادق في كل ذلك.

## ثالثاً \_ أصناف الفعل الصادر عن الإنسان:

إن جوهر الفعل إذا وقع ضمن حدود هذه السنن الكونية البديهية، كان فعلا مقبولا حسنا لطيفا، فهو خلق مرضٍ وفضيلة حسنة، أما إذا وقع في تضاد مع تلك السنن الكونية، أو معاكسا لها بدا منفرا قبيحا، فهو رذيلة وسوء خلق.

ومع هذا، فإنه في بعض الحالات من خيار الفعل الإنساني؛ قد يحصل جوهر الفعل ضمن السنن الكونية، لكنه لا يكفي إذا لم يقدم بأسلوب يوافق معاني السنن الكونية وعلى هذا فهناك تصنيف استقرائي لأربعة احتمالات لصدور الفعل من الإنسان يتحقق بها حسن أو سوء خلق الفعل فهو فضيلة أو رذيلة:

أ- حُسن الجوهر وقبح الأسلوب (رذيلة وسوء خلق)

ب ـ قبح الجوهر وحُسن الأسلوب (رذيلة وسوء خلق)

ج - حُسن الجوهر وحُسن الأسلوب. (فضيلة وحسن خلق)

د ـ قبح الجوهر وقبح الأسلوب (رذيلة وسوء خلق).

بمعنى أن الفضيلة وحسن الخلُق خيار واحد من بين أربعة أصناف، أي إن الفضيلة والأخلاق الحسنة تحتاج إلى كثير من الدقة والتدقيق في الاختيار قبل الإقدام على الفعل، وهذا ما كان يصدر عن الإمام على إلى ولهذا كان يقع عليه اللوم من زمر الردة والخوارج والجهّال، ويصفونه بأنه يحتاج إلى كثير من الدهاء ليكون كمعاوية" الذي لم يلتزم بأية قاعدة أخلاقية في سياسته وحكمه، ومعاوية هو أستاذ ميكافيلي في وضعه القاعدة اللاخلاقية: الغاية تبرر الوسيلة ". ويرد عليهم بقوله المشهور: (وَ اللهِ مَا مُعَاوِيَة بِ أَدْهَى مِنِّى)(١).

## جوهر الفعل وأسلوبه:

وحسب ما يستقرا في واقع الناس الفردي والاجتماعي؛ نجد أن اللطف في الفعل، لا يكتمل بمعناه الحسن ومضمونه الجميل إلا إذا تكامل فيه اللطف جوهراً وأسلوباً، حيث الأصل في الفعل هو جوهره، والأسلوب في تقديمه وتبريزه هو العرض. وعلى هذا الأساس فإن الأفعال التي تصدر عن الناس تقع على أربعة أصناف هي:

١ ـ فعل فظ في جو هره وأسلوبه، وذلك هو مضمون الرذيلة، وهو وفعل المجرمين.

٢ \_ فعل فظ في جو هره ولطيف في أسلوبه، وذلك من سوء الخلق و هو فعل الخبثاء(١).

٣ \_ فعل لطيف في جو هره فض في أسلوبه، وذلك من العنف وفعل الحمقى.

٤ ــ فعل حسن في جوهره ولطيف في أسلوبه، وهو مضمون الحسن، وهو فعل المحسنين من أصحاب الفضائل والفطرة السليمة والحافظين لخصائص الإنسانية في ذواتهم.

فالحسنات من الأفعال؛ هي أفعال انسيابية متسقة ومتناسقة مع جو هر التكوين الإنساني في وجوده وحياته، وفي أحكامه العقلية الحسنة؛ فهو مسر وجذاب بالطبع.

والفظاظة: هي فعل قهري قسري لتضاده مع جوهر التكوين في الوجود وفي الحياة والعقل فهي قرف منفر للطبع، فرذيلة وسوء خلق.

ويتلمس الأصل في سوء الفعل من تضاده مع السنن التكوينية للعقل، أما فظاظة الأسلوب فيبرز من خلال تضاده مع الهدف من الفعل. ومثله يكون الأصل في لطف الفعل؛ هو كونه نتيجة لنفاذ السنن التكوينية، والأسلوب الفاضل؛ هو تمهيده لتحقيق غايات السنن التكوينية.

ولنا في ما تعمر به الأديان السماوية نفوس المعتقدين بها من السماحة والرحمة أمثلة كثيرة. ففي القرآن العظيم من هذا أمثلة كثيرة جداً؛ فعن اقتران جوهر القسوة في الفعل مع جوهر الفظاظة في الأسلوب يقول سبحانه وتعالى:

وَالَّ ذِينَ هَاجَرُوا وَأُ خُرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُ وُنُوا فِي سَبِيلِيوَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لاَكَّفَرَنَّ عَنْهُمْ سَبِيلِيوَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لاَكَّفَرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلاَ دُخِلَّتُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الاَّنْهَارُ نَوْاباً مِنْ عِنْدِ اللهِ وَاللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ اللَّهُ ال اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أبن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م. س، ج١٠، ص٢١١.

<sup>(ُ</sup>١) كما هي نظرية معاوية القاتلة : لله جنود من عسل (في وضعه السم في العسل لمن يريد تصفيته)، تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص١٣٩ طبعة بيروت.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الأية ١٩٥٠.

فالذين أخرجوا من ديارهم وأوذوا (فعل جوهره عنيف وأسلوبه عنيف).

وعن الجوهر اللطيف (الرحيم) والأسلوب العنيف يقول تعالى: ﴿ لاَ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْهَنِّ وَالأَذَى . ﴾ (١).

فالصدقات جوهر فعل لطيف، ولكن أسلوب تقديم هذا الفعل بالمن والأذى فض، ولذا أبطله الشارع المقدس.

وفي موقع آخر مثل هذا أشار الله تعالى في قوله عز القائل: ﴿ وَلاَ نَيَمَّمُوا الْخَدِيثَ مِنْهُ نُتَفِقُونَ ... ﴾ (٢).

والإنفاق جوهر فعل لطيف إلا أن الأسلوب في اختيار العينات المنفقة يبطل الفعل لأنه خبيث.

أما عن اقتران جو هر الفعل اللاعنيف بأسلوبه اللطيف، فقد ورد كثير منه في القرآن العظيم و هو يصف فعل المؤمنين. قال عز القائل: ﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الآَذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاَما ﴾ (٣).

وكذا الصلاة والخشوع فيها... جوهر وأسلوب لطيفان.

وإعطاء الصدقات وإخفاؤها... جوهر وأسلوب حسنان.

وفي هذا السياق يأتي بحثنا هذا، ففي جدية عبودية الإمام علي الله تعالى، وفي مبدئيته الصارمة، يتحقق خيار فعله ليقع دوما في جوهر وأسلوب لطيفان فيكونان بذلك فضيلة وحسن خلق، وليتحقق له على الناس بذلك الحجة كإمام مفترض الطاعة عكس غيره ممن تقدموا لمواقع الإمامة دون هذه الجدارة، فكانوا موضع سخرية التاريخ ولعن السماء.

# رابعاً \_ الفضائل وحسن الخلق ميزة الرقى الإنسانى:

لا يصعب على النبه المتتبع لواقع المجتمعات البشرية، أن يلاحظ؛ أن أحداً لا يستطيع أن يتجاوز بسهولة الحتميات المنطقية، بسبب رسوخها العلمي، المستمد من جمالها المعنوي، ذي المضمون العقلي حيث الميزة الراقية لخلق الناس.. وإن حدث انفلات هنا وهناك، فإنما هي رذائل، وهي حالات لمعاني الشذوذ كما يصفها علماء الاجتماع، أو هي صيحات نشاز قد نراها ونسمع عنها بين فترة وأخرى في هذا المجتمع أو ذاك، ومنذ فجر التاريخ وإلى ما شاء الله تعالى للبشر أن يبقوا على سطح هذا الكوكب، لكنها سرعان ما تندثر يلفها التنكر وتتابعها أللعنة.. فلا يصح في واقع الناس إلا الصحيح الذي يشهد له المعقل الإنساني بحسن المعنى وجمال المضمون، ولا يبقى في المجتمعات الراقية إلا الحسن المبهج المسر الجذاب من فعل الإنسان وقوله، ومهما كان موقعه الزمكاني في الإنسانية وليستمر تمجيد الفضائل والأخلاق الحسنة كما يمجد الناس اليوم عليا ربيخ بمختلف طوائفهم، والجدير هنا أن خير من كتب في سمو أخلاق الإمام علي ربيخ هم المسيحيون (١)، ففي علي هي من مواقف الفضيلة وحسن الخلق ما لا يوجد في غيره من شخصيات العالم المعروفة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان: الآية ٦٣.

<sup>(</sup>١) من أمثال جورج جرداق، سليمان كتاني، بولس سلامة وجرجي زيدان....

فالناس يتداولون الأمثال العربية والصينية والإنجليزية، ويمجدون طاغور من الهند وعلياً ولي من العرب وبرناردشو من الإنجليز، ويعتزون بالإسكندر ذي القرنين وبالأنبياء من سالف الدهر، ويلعنون إبليس وطغاة التاريخ في القديم والحديث... فالمقرفات المنفرة من الأفعال مذمومة في كل وقت وحين، والباطل من معناه؛ زائل ولا يبقى من حيث سماه الناس باطلاً (من باب تسمية الشيء باسم لازمه) كما يقول أهل المنطق.

نعم هكذا يسمي الناس المسميات. ولذا فإن أية حالة شاذة عن مقبول العقل، وسنن التكوين الحسنة، إنما تذكر بأسمائها الدالة عليها، وحتى إن كان لها رواج، ومخارج تبرزها من خلال إلباسها معاني غيرها وطرحها بأسلوب لطيف، إلا أنها لا تخفى على الناس وإن بعد حين. فعلى سبيل المثال، أقرت بعض دول الغرب زواج المثل وشرعته؛ أي ألبسته ثوب الشرعية، لكنه لا زال يسمى شذوذاً حتى في نفس البلدان التي أقر فيها، لأنه مخالف لمنطق الطبيعة والحياة، فهو مستهجن وإن قننه ودعمه إعلام ضخم ومسيطر.

وكما هي أصول المنطق؛ فإن للأشياء جواهر وعروضاً تتمايز وفق تلك الأصول.. وهناك على علته علي علته.

قد يشق الطبيب الجراح بطن المريض ويبتر كليته وهو عمل فيه قسوة كبيرة وعنو، ولكنه فعل يجري بمنتهى الرحمة واللطف، فهو فعل أخلاقي مشروع وفضيلة تقيم بين أهل الفن والمخدومين به، وقد تبتسم الأم لولدها الصغير السارق، وتداريه وتستر عليه، وذلك منتهى القسوة والفظاظة؛ فهي تودي به إلى السوء وعواقبه.

في نهاية القرن الماضي أقرت بعض الدول الأوروبية تشريعاً يبيح قتل الرحمة؛ بعد جدل طويل وواسع، وهو لا يزال لم يحسم بعد في دول كثيرة، بسبب اختلاط المعاني بمضاداتها وبسبب الخوف من استغلال هذا التشريع لتصفية الحسابات، فمعنى الرحمة بالخلاص من الآلام الفظيعة التي لا أمل بزوالها، تلبست بمعاني القسوة في القتل، ومن هنا تأتي سعة الجدل في هذا الموضوع.

إن التشخيص الدقيق لمعاني القيم الإنسانية الفاضلة قائم وراسخ في المجتمعات الإنسانية، ولما فإن جهداً مبالغاً به تبذله وسائل الإعلام مع سيطرتها المطلقة لإلباس المعاني التي تخدمها، ثوب اللطف دون جدوى؛ لأنهم لا يستطيعون أن يغيروا جميع المفردات في معاجم اللغة وقواميس الألفاظ التي بنيت منذ آلاف السنين وفق أصول منطقية وسنن راسخة في الكون.

إن علينا بيان سنن الكون الحسنة النافذة في كل خلق، من أجل بيان طبيعة الوجود والحياة الفاضلة، ولبيان متى يحكم العقل وفق تلك السنن الحسنة؛ ليكون حكمه فاضلا حسناً، ومتى يتضاد حكمه مع السنن فيكون رذيلة وسيئا. ذلك هو الأصل المنطقي في المعنى العلمي للأخلاق.

# خامساً \_ الحسنات والسيئات؛ وأصل العلة في كونهما (خارج المعنى الديني):

إن الفعل \_ أي فعل \_ والحدث أي حدث، والتغير أي تغير، إنما هو لازم وظاهر لتأثير قوة لا محالة مرت في واقع ذلك الحدث أو الفعل أو التغير، فلا يتم أي فعل أو حدث ولا يحصل أي تغير، بل ولا تتم أية حركة دون قوة تحدثها، ونحن بالحقيقة نرى الأثر ولا نرى المؤثر. والقوة فيزيائيا: هي المؤثر في إنجاز التغيير، وفي كل حدث، أو فعل، أو تغيير، أو حركة. فالقوة لازمة أبداً ودواماً للكينونة والوجود.

وللعلة في القوة وجهان؛ وجه كوني وهو محض رحمة، ووجه اختياري لا يطابق الوجه الكوني وهو قسوة لا رحمة فيه.

وهذه التسمية المصنفة لوجهي العلة في القوة باعتبارها المحركة للأحداث، جاءت من تصنيف الخلق، فيما هو كوني:

أولا: صنف نافذة فيه مشيئة الله تعالى، ومشيئة الله تعالى هي محض الرحمة فقد هِكَتَبَ عَلَى ثَقْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ (١) سبحانه وتعالى، ولذا فإن أحداث المخلوقات في الكون المادي الجامد، وفي الأحياء كلها أحداث حسنة؛ لأنها معلولة لسنة الرحمة الكونية؛ لأنها ترجمة لمشيئة الله تعالى، الذي كتب على نفسه الرحمة.

أما الصنف الثاني من الأفعال والذي يصدر عن المخلوقات العاقلة (الإنسان)، والذي فوض بروح من الخالق جل وعلا لاختيار فعله؛ فيمكن فيه الوجهان للعلة في القوة المحركة للحدث الصادر عنه، باعتبار أن له الخيار في الفعل الذي جعله الله تعالى في عقله ميزة خلقه، وكان به خليفة ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي الأرْضِ خَلِيفَة ﴾ (١).

فإذا كان الوجه في العلة الدافعة للقوة المنجزة للفعل عند الإنسان وفقاً لخياره أيضاً، هو القسوة، فإن ذلك الفعل من السيئات؛ لمخالفته لمشيئة الله تعالى المحسن، فهو مضاد لسننه جل وعلا في كونه. فإذن القوة، قوتان في تصنيف الفعل، قوة رحمة، وقوة لقسوة، وفقاً لعليّة تلك القوة لسنن الكون النافذة المتحكمة؛ فقوة من معاني الرحمة، كقوة الربط والألفة والمحبة والجاذبية والود والميل... وقوة من معاني القسوة كقوة التنافر والتضاد والتباغض والتباعد والقهر... وعلى أساس هذا التصنيف في عليّة القوة إما لمعاني الرحمة أو لمعاني القسوة؛ يكون اللازم من تأثير هما إما حسنات أو سيئات؛ وهو فرز فيزياوي علمي لا لبس فيه، وليس كما يدعي المدعون أن الحسن والقبح من المعاني الإعتبارية وليسا من المعانى الذاتية.

فإذا كان الفعل لازماً للقوة المعلولة للرحمة بمعانيها الكونية؛ فهو حسنة. أي أنه منجز بقوة الرحمة فهو حسن.

أما إذا كان الفعل منجز بقوة معلولة لمعاني القسوة، فهو من السيئات.

ولذا فإن الحسن والسوء الملازمن للفعل أو الحدث أو التغير، منبعهما أصلاً الرحمة الكونية باعتبارها السنة الحسنة النافذة وما يخالفها فهو القبح.

ومها كانت تأثيرات الحدث صغيرة جداً في الواقع؛ فقد تكون سوءاً كبيراً، إذا كانت العلة الدافعة في فعله القسوة.

وبذات النسق نقول؛ مهما كان الحدث صغيراً في تأثيره في الواقع، فقد يكون حسناً كبيراً، إذا كان مدفوعاً بالرحمة.

وإذا كان تصنيف الموجودات الكونية يقع في مادة كونية جامدة كالذرات والكواكب والمجموعات والمجرات. أو يقع في مخلوقات حية كالأحياء المجهرية والنباتات والحيوانات. أو تقع في مخلوقات عاقلة من إنس وجن وملائكة؛ وبما أن هذا التصنيف شامل لكل ما خلق الله تعالى ـ مما نعرف ـ فإن السنّة التي تحكم الصنفين الأولين

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ١٣.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٣٠.

(المادة المجردة والأحياء)؛ هي سنّة الرحمة في كل حدث، ولذا فإن كل القوانين الفيزياوية والطبيعية؛ هي قوانين عليّة مدفوعة بمعاني الرحمة. وكذا كل قوانين الحياة هي قوانين عليّة. وكذا القوانين التي تتحكم فيما يجمع بين الطبيعة والحياة هي أيضاً قوانين عليّة، مثل قوانين البيئة، وهي معلولة لقوة الرحمة ومعانيها.

من هذه الحقائق؛ نجد أن كل فعل منجز بقوة الرحمة (أو بالقوة المعلولة للرحمة) فإنه حسنه. والأحداث الكونية كلها من هذا النوع، وكذلك أحداث الحياة ومميزاتها كلها معلولة للرحمة.

أما ما يصدر عن الإنسان، وبسبب خياره للفعل، فإنه يختلف في علية الدافع للقوة في قوله وفعله؛ لذا فهناك حسنات، عند وقوع الفعل منه؛ متوافقا مع النسق العلي للكينونة، معلولاً لمعاني الرحمة، أو على العكس تكون هناك سيئات، إذا كانت الأفعال المنجزة بدافع القسوة في خيارات الإنسان.

إن معاني الرحمة واضحة ومعلومة، ومعاني القسوة واضحة ومعلومة، والتعلل بهما دون الحق لا يجدي في كون الفعل حسنة أو سيئة، إنما الحسن والسوء لازمان لحقيقة المعنى في علة القوة الدافعة للفعل.

وهذا يحتاج إلى وعي تام لمعاني السنن الكونية، حيث بها تتقرر ماهية الفعل الحسن وماهية الفعل السيئ.

وأصل القول في علية الأحداث الكونية كلها والأحداث الحياتية؛ هو الرحمة، لأن الكون كله مصمم وقائم على أربع قوى طبيعية هي من معاني الرحمة في الجذب والربط.

وكذا كل معاني الحياة ومميزاتها وتطورها مدفوعة بمعاني الرحمة البارزة في الألفة الجنسية وما تبرزه من عاطفة وود وحب... ولو حل التنافر والبغضاء وغيرها من معاني القسوة وما ينافي الرحمة لما كان هناك وجود على الإطلاق ثم لا حياة. فلا عاطفة ولا أبوة ولا أمومة ولا ودّ....

ويختلف الأمر بالنسبة لأفعال الإنسان وما يصدر عنه، حيث خيارات فعله لعقله في حين في جانبه المادي من جسده وجانبه الحيوي من حياته تبقى الأحداث والتفاعلات علية للرحمة.

إن الأحكام العقلية الصادر عن الإنسان تقع في شكلين هما اللغوي (القول) والسلوكي الفعل، ولذا فإذا طابق الحكم العقلي سنة الرحمة الكونية النافذة فهو حسن وإن كان الفعل أو القول المعبران عن حكم العقل مخالفين لسنة الرحمة الكونية فهما سيئان.

ولذا يصير مقرراً، أن كل فعل إنساني يصدر بحكم عقلي لغوي أو سلوكي مدفوع بقوة معلولة لمعاني الرحمة، فهو فعل حسن مهما كان تأثيره في الواقع كبيراً ومؤثراً.

إن كل وقائع التاريخ التي سجلت ما صدر عن علّي علي قي ترجمة حياته وفي سيرته، والتي نقاناها في الفصول السابقة، وكل المواقف الإنسانية الفاضلة والأخلاق العالية السامية التي يستحليها الناس وهم يستذكرون عليا هلي في المناسبات التاريخية والدينية، تدل على ان هذا الرجل العظيم قد أدرك السنن الكونية تماما، وقد أشار هو إلى ذلك بقوله: (لو كشف لي الغطاء ما از ددت يقينا) (١)، فهو بذلك نموذج للنوع السامي من

<sup>(</sup>۱) ابن شهر أشوب، محمد بن علي: مناقب آل أبي طالب، الناشر: المكتبة الحيدرية ــ النجف الأشرف، مط: الحيدرية ــ النجف الأشرف،١٣٧٦هـ ــ ١٩٥٦م، ج١، ص١٣٧.

خلق الإنسان الذي تحدث عنه القران الكريم في سورة الكهف، وهو الخضر ولي ﴿ أَنْيْنَاهُ رَحْمَةٌ مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْماً ﴾ (٢)، أي مثل ما ضرب الله تعالى مثلا؛ في قتل الخضر ولي الطفل، أو في ثقبه لسفينة المساكين، أو كما في إقامته لجدار اللئام.. وهو ما أثار تساؤل نبي من أولي العزم كموسى ولي فعندما يصدر فعل يراعي السن الكونية التي لا نعلمها، ولايحيط بها كثير منا، مقيد بقصد القربي إلى الله تعالى، قد لا نفهمها ونقومها تقويماً غيرصحيح والعكس صحيح.

## الحسن والقبح وثبات الأخلاق:

أن الحسن والقبح ليسا مجرد معاني نستحضرها بألفاظ تدل عليها؛ إنما الحسن والقبح تتجسد في حوادث وأفعال؛ تدرك من خلال استحضار القوى المنجزة لها، فالقوة هي التي تبطن الفعل وتدل عليه.

إن الناس يتداولون ألفاظا لمعاني الفضائل، ويجادلون مثلا، بقولهم؛ إن الكرم حسن، والبخل قبيح، والصدق حسن، والكذب قبيح...الخ.

إن الواقع غير هذا تماما، بل واعقد؛ فهذه المعاني لا تكون حسنة أو قبيحة، إلا بملاحظة علتها الدافعة لفعلها المنجز لها، فتكون حسنة إذا أتت معلولة لجوهر الكون وعلة الكينونة وهي الرحمة، ومتطابقة معه.

فلكي تكون هذه المعاني فضائل حقيقية، لابد ان تتطابق في أدائها، السنة الكونية مع السنة التكوينية للنفس الإنسانية التي يصدر عنها الفعل.

فالكرم الفضيلة؛ هو الكرم الذي يأتي مدفوعا بعلة الرحمة وتجسيد لروح الحسن الكوني الساري.

أما إذا كان هذا الكرم يأتي لعلة غير هذا؛ كالرياء والسمعة أو العجب أو التفاخر... فانه قبح.

وكذا الشجاعة والصدق، حتى الكذب؛ إذا جاء فعلا معلولا للرحمة، كدفع الظلم عن بريء أو لتحقيق عدالة ضد ظالم بمعاني الرحمة والسنن الكونية. إن هذا الكذب قطعا يكون حسنا.

ويتجلى كمال الإسلام، من خلال اعتباره العمل الحسن هو ما كان بقصد القربى إلى المحسن المطلق الله جل وعلا. فكل عمل يأتي من الإنسان لقصد غير هذا القصد؛ فهو عمل مجذوذ.

والرياء والعجب والكبر؛ هي دوافع تفسد عمل الإنسان، بل تفسد وجوده كله، وتحوله إلى قبح وشر مطلقين.

ولذا فمن باب الجهل بهذه العلة الجوهر، التي يدور الحسن مدارها وجودا وعدما، فيحسن الفعل، أو يقبح معها أو بدونها، وعند عدم ملاحظة ذلك؛ يأتي اللغط والجدل في اعتبارية الحسن والقبح أو نسبيتهما، وهما في الواقع أثبت شيءٍ في الوجود، بل لا ثابت سواهما.

ومن هذا الباب من الجهل تأتى الذرائع للطعن بالفضائل من قبل أعدائها وجهّال معانيها.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية ٦٥.

قال الله تعالى مخاطبا رسوله الحبيب محمداً عَلَيْهُ: ﴿إِذَا جَاءِكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ (١).

وهنا نلاحظ أمراً في واقع اللغة والناس، هو غريب، ذلك لأننا نعلم أن من يشهد بما يطابق الواقع فهو صادق فلماذا عندما يشهد المنافقون بأن محمدا رسول الله يصفهم الحق بأنهم كاذبون؟؟

والجواب هو؛ أن الفعل الصادر عن الإنسان يقبح ويحسن بعلته الجوهر الدافعة له (الرحمة وروح الحسن الساري) وليس بمطابقته للواقع أو عدمها. وان قول المنافقين " نشهد أنك لرسول الله " يصدر بقصد تخريب الواقع، بعلة منافية للرحمة انه فعل يقصد به التضليل لفعل ما يعاكس الحسن.

وقد علق أمير المؤمنين الإمام علي هي من قبل على فعل الخوارج؛ عندما رفعوا شعاراً الآية: " ﴿ ِن الدُكُمُ إِلاَ شَهِ ﴾ (١)، بقوله هير: ﴿ يَّهَا كُلِمَهُ حَقٍّ يُرَادُ بِهَا بَاطِلٌ) (٢).

وهكذا هو حال الأخلاق الحسنة والفضائل كلها؛ ونجد ذلك واضحا في المنطق الإنساني، من خلال شعر الحكمة:

# سادساً \_ الأخلاق ليس في اللفظ ولا في المعنى:

واللفظ ليس فيه حسن أو قبح، وكذا المعنى؛ وما يأتي على الألسن مما يقوله الناس، الفاظا لمعاني ويظنون أن الحسن والقبح والفضيلة الرذيلة، يقترن بتلك المعاني؛ فالحقيقة هي أن اللفظ ومعناه، لا حسن لهما ولا قبح، إنما الحسن والقبح يترتبان على الفعل الموافق لذلك المعنى مقيدا لجوهره وقيد قصده، وليس على المعنى ذاته، إنما حسنه وقبحه يتوقفان على العلة الدافعة للفعل الذي يبرز به ذلك المعنى.

فان كان الفعل الذي يتحقق به المعنى \_ أي معنى \_ معلولا للرحمة أو مدفوعا بقوتها فهو الحسن.

أما إذا كان الفعل \_ أي فعل \_ مدفوعا بقوة القسوة والقهر؛ فهو الرذيلة والسوء.

فالكذب مثلا أو الصدق، من ناحية المصطلح سيان؛ وأيهما يكون دافعه وعلته الرحمة بمعنى كونها قوة كونية في سياق تحقيق الحسن، فهما محض حسن فضيلة وحسن خلق.

مثلا؛ إذا كان الكذب أو الصدق؛ قد صدرا أو جاءا لإنقاذ مظلوم بريء، أو لتحطيم مجرم ظالم؛ كان إحسانا، وان صدر احدهما أو كلاهما لتحطيم بريء مظلوم أو تحطيم نظام يسعد الناس ويحفظ حقوقهم؛ فهو رذيلة وسوء خلق.

إن مثل هذا العمق في فهم الأخلاقان نجد له مثيلاً إلا في مواقف الإمام على الملئ وفي سيرته، لأنه جسدها وقعاً في حياة الناس باعتباره مفترض الطاعة، ومجرد الاقتداء والتأسى به يمنح أتباعه قِيماً خُلقية راقية.

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون: الآية١.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية٥٧، وفي سورة يوسف: الآيتان٤٠ \_٦٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج١، ص٨٥.

#### المذهب العقلى:

لن نتحدث عن جملة المذاهب الأخلاقية التي ذهبت باتجاهات شتى، ولكنا سنقتصر على أخلاق العقل؛ مختارين الألماني كانط (١٧٢٤ ــ ١٨٠٤م) صاحب الفلسفة الانتقادية التي تتضمن:

ماذا يمكن أن نعلم؟ ماذا ينبغي أن نفعل؟ ماذا يجوز أن نأمل؟ وتلك هي المسائل الرئيسية التي عُني بها كانط، وقد أظهر عمق هذه المسائل وشمولها في خاتمة كتابه (نقد العقل العملي) إذ قال: (شيئان يملآن القلب والروح إعجاباً وإجلالاً يتجددان وينموان كلما أمعنا فيهما النظر والفكر: السماء ذات النجوم فوق رأسي، والقانون الأخلاقي في أعمق نفسي ....)(١).

ويذهب العقلانيون إجمالا إلى اتخاذ العقل مقياسا للفعل فقد قرن سقراط الفضيلة بالمعرفة، لكن جميع الدارسين يقفون على محاولة كانط التي تعد أهم محاولة لتأسيس الأخلاق لسببين: الأول وضع الأخلاق على محك النقد في محاولة لكشف الشروط القبيلة للفعل الأخلاقي، و الثاني إيجاد مقياس يسمح لكل ذي عقل أن يميّز بين الفعل الأخلاقي واللاأخلاقي.

فعن السبب الأول رفض كانط رهن الواجب الأخلاقي لغايات تخرج عنه، بصيغة أوضح رفض كانط بتأسيس الأخلاق على التجربة الحية لما يطالها من تغير وتبدل وما ترتبط به من غايات خارجة عن الفعل ، وهذا معناه أن الفعل الأخلاقي لا يكون كذلك إلا إذا كان واجبا، إذا كان الواجب أمراً مطلقاً، كلياً، ثابتاً، إنسانياً، منزهاً، صادراً عن الإرادة الخيرة للإنسان وعن السبب الثاني يحدد كانط جملة من القواعد أو الصيغ بها تقاس أفعالنا

ومن النافع أن نشير إلى أن كلمة (قاعدة عملية) تدل في لغة كانط على المبدأ الشخصي للعمل، أما كلمة (قاتون) فتدل على المبدأ الموضوعي للعمل، أي المبدأ الذي يصح أن يقره كل إنسان عاقل، بل لابد له من أن يقره، وهو الأمر الأخلاقي.

### مقارنة:

سنقوم بإجراء مقارنة سريعة بين أخلاق كانط \_ من خلال القواعد العملية الأساسية عنده \_ والمبادئ الأخلاقية عند الإمام علي يبير، وسنرى أن هذه القواعد التي وضعها كانط لا تصمد أمام تلك القيم الأخلاقية السامية من المبادئ عند الإمام يبير التي عز نظير ها والتي كانت منهج عمل وتجسيداً وانعكاساً لروحه العالية.

1\_ القاعدة الأولى (التعميم): " اعمل دائماً بحيث تستطيع أن تجعل من قاعدة فعلك قانوناً كلياً شبيهاً بقانون الطبيعة ".

لو نظرنا إلى رأي الإمام في هذه النقطة بالذات لعرفنا أنه يطالب بعدم تجزيء الأخلاق حيث يقول وليج: (إِيَّاكُمْ وَ تَهْزِيعَ الأَخْلَاقِ وَ تَصْريفَهَا )، وتهزيع الشيء تكسيره. وتصريفه و قلبُه من حال إلى حال.

٢ القاعدة الثانية (الغائيَّة): اعمل دائماً بحيث تعامل الإنسانية في شخصك وفي أشخاص الآخرين دائماً كغاية لا كوسيلة".

١٤٨

<sup>(</sup>١) نقد العقل العملي، تج: بيكافه، ص١٧٣، نقلاً عن المذاهب الأخلاقية لعادل العوا، ج١، ص٣٣٣.

وهنا يجسِّد الإمام في وصيته لولده الحسن ولي بان تكون معاملته للآخرين تحمل هذا العمق من الأخلاق فيقول ولي : ( يَا بُنَيَّ اجْعَلْ نَقْسَكَ مِيزَاناً فِيمَا بَيْنَكَ وَ بَيْنَ غَيْرِكَهَا حُدِبْ لِغَيْرِكَ مَا تُحِبُّ لِنَقْسِكَ وَ اكْرَهُ لَهُ مَا تَكْرَهُ لَهَا ).

"\_ القاعدة الثالثة (الحرية): " اعمل دائماً بحيث تستطيع أن تجعل من إرادتك الإرادة الكلية المشرعة للقانون الأخلاقي."

ونرى تلك الكلمة الخالدة للإمام في هذا المعنى: ( لَا تَكُنْ عَبْدَ غَيْرِكَ وَ قَدْ جَعَلَكَ اللهُ حُرّا) ، التي يستشعر الإنسان عندها بذلك العمق لمفهوم الحرية .

## سابعاً \_ صدق العبودية لله عند الإمام على يبيخ

لعلَّ أبرز مظاهر العدالة الكونية في عالم الجماد وعالم الحياة، وفي كل ما يتصل بطبيعة الوجود وخصائص الموجودات، هو الصدق الخالص المطلق فعلى الصدق مدار الأرض والفلك والليل والنهار وبالصدق وحده تتلاحق الفصول الأربعة ويسقط المطر وتسطع شمس وبه كذلك تفي الأرض بوعدها حين تتبت ما عليها كلاً في حينه لا تقديم ولا تأخير وبه تقوم نواميس الطبيعة وقوانين الحياة والريح لا تجري إلا صادقة، والدماء لا تطوف العروق إلا بصدق، والأحياء لا يولدون إلا بقانون صادق أمين.

هذا الصدق الخالص المطلق الذي تدور عليه قاعدة البقاء، هو الينبوع الأول والأكبر الذي تجري منه عدالة الكون وإليه تعود.

ولمّا كان عليّ بن أبي طالب يُن شديد الملاحظة لصدق الوجود، صادقاً في عبوديته شه تعالى، شديد التفاعل معه، فقد جعل من همّه الأوّل في الناس تهذيب الناس استناداً إلى ما يعقل ويحسّ ويرى. والتهذيب في معناه الصحيح ومدلوله البعيد ليس إلا الإحساس العميق بقيمة الحياة وشخصيّة الوجود. ولمّا كان هذا المعنى هو المعنى الأوحد للتهذيب العظم، كان الصدق مع الذات ومع كلّ موجود مادّي أو معنويّ، هو المحور الذي يدور عليه التهذيب، كما رأيناه محور العدالة الكونية. وبذلك ينتفي من التهذيب السليم كثيرٌ من القواعد التي تواطأ عليها البشرُ دونما نظر في نواميس الوجود الكبرى، وهم يحسبون أنها قواعد تهذيبيّة لمجرّد اتفاقهم عليها. وبذلك أيضاً ينتفي من التهذيب السليم كلُ ما يخالف روح الحق وروح الخير وروح الجمال. والتهذيب على غير أصوله الكبرى تواطؤ سطحيّ على الكذب القبيح. وهو على أصوله البعيدة إحساسٌ عميق بالصدق الجميل، ممّا يجعله اندماجاً خالصاً بثوريّة الحياة الجارية الفاتحة.

لذلك كان مدار التهذيب عنده، حماية الإنسان من الكذب، أو قُلْ حمايته و هو حيٌّ من برودة الموت.

وحماية الإنسان من الكذب تستوجب أول الأمر تعظيم الصدق نصّاً مباشراً في كلّ حال، وإبرازَه ضرورة حياتيّة لا مفرّ منها لكلحيّ، وتوجية الناس نحوه أفراداً يَحْلُون إلى أنفسهم أو يعيشون جماعات. وفي هذا الباب يبرز عليّ بن أبي طالب بير عملاقاً يرى ما لا يراه الآخرون، ويشير إلى ما يجهلون، ويعمل ما لا يستطيعونه الآن ويريدهم أن يستطيعوه. يقول بيخ: (وَ اجْعَلُوا اللّسَانَ وَاحِداً)(١). يريد بذلك تذكير الصادق بالخطر الذي يتعرّض له صدقه الله هو كذب ولو مرّة واحدة. فالصادق إذا كذب مرة انكسر صدقه كما ينكسر أيّ شيء وقع على الأرض مرة واحدة. وكذلك النفاق والتلوّن فهما

1 29

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح محمد عبده، ج٢، ص٩٠.

لونان من ألوان الكذب. ويقول أيضاً: (اعْمَلُوا فِي غَيْر رياءٍ)، (واصدُقوا الحديث وأدّوا الأمانة وأوفوا بالعهد)، (من طلب عزائبباطل أورثه الله ذلا ً بحق)، (إنّ مَن عُدمَ الصدق في منطقه فقد فُجع بأكرم أخلاقِه)، (ما السيف الصارم في كفّ الشجاع بأعرّ له من الصدق)(٢) وما هذه الأقوالفي الصدق إلا نماذج من مئاتٍ أُخرَيات يؤلف الإمام وإلى بها أساسَ دستوره الأخلاقي العظيم.

ثم إليك هذه الكلمة التي يكثر في نسجها نصيب العقل النافذ الواعي. يقول: (الكذب يهدى إلى الفجور)(٢). ولسنا في حاجة إلى الإسهاب في إظهار ما تخفي هذه الكلمة من حقيقة تجرّ وراءها سلسلة لا تنتّهي من الحقائق. كما أننا لسنا في حاجة إلّى الإسهاب في تصوير ما تشير إليه من حقيقة نفسية لا تزيدها الأيام إلا رسوخاً. ومثل هذه الكلمة كلمات، منها: (لا يصلح الكذب في جد ولا هزل، ولا أنْ يَعِدَ أحدُكم صبيَّه ثم لا يفي له!) أما المعنى الذي يشير إليه الشق الأول من هذه الآية العلوية، فقد كان موضوع جدل الله المعنى الذي يشير كثير بين فلاسفة الأخلاق والاسيما الأوروبيين منهم. والواقع أن هؤلاء أجمعوا على أن الصدق حياة والكذب موت. غير أنهم اختلفوا في هل يجوز الكذب في حالة الضرورة أم لا؟ فمنهم الموافق ومنهم المخالف ولكلِّ من الفريقين حجته

أمّا عليّ بن أبي طالب إلي فيقف من هذا الموضوع الذي تثيره عبارته، موقفاً حاسماً ينسجم مع مذهبه العظيم في الأخلاق، هذا المذهب الذي نعود فنذكر القارئ بأنه منبثقُ عمّا أحسّه على ولي ووعاه من عدالة الكون الشاملة، فيقول غير متردد: (لإ يمَانُ أَنْ نُوْثِرَ الصِّدْقَ حَدْ ثُ يَضُرُّكَ عَلَى الكذِبِ حَدْثُ يَنْفَعُكَ، وَأَلَا يَكُونَ فِي حَدِيثِكَ فَضْلٌ عَنْ عَمَلِكَ!)(١) ومن الواضح أن الإمام إلى لا يرى أن في الكذب ما ينفع وأن في الصدق ما قد يضر ، فيتحدث إلى الناس في نطاق من مدى تصوُّر هم ليبلغ كلامُه منهم مبلغاً ذكياً وتأكيداً لذلك يقول (عليك بالصدق في جميع أمورك) ويقول أيضاً (جَانِبُوا الكذِبَ فَإِنَّهُ مُجَانِبٌ لِلإِيمَانِ. الصَّادِقُ عَلَى شَفًا مَنْجَاةٍ وَ كَرَامَةٍ، وَ الكَاذِبُ عَلَى شَرَفِ مَهْوَاةٍ وَ مَهَانَةٍ!)<sup>(٢)</sup>.

أما المعنى الذي يذكره الشق الثاني من العبارة: (ولا أنْ يعد أحدُكم صبيّه ثم لا يفي له)، فالتفاتئة عظيمة إلى حقيقة تربويّة تقرّرها الحياة نفسها، كما تقرّرها الأصولُ النفسية التي ينشأ عليها المرء ويتدرّج. ويكفيك منها هذه الإشارة إلى أن الطفل يتربَّى بالمَثل ـــ القدوة \_ لا بالنصيحة. وهذا الرأي هو محور فلسفة جان جاك روسو التربوية.

والصدق مع الحياة يستلزم البساطة وينفر من التعقيد، لأن كل حقيقة هي بسيطة بمقدار ما الشمس سأطعة والليل بهيم. ودلالة على هذه البساطة الدافئة لأنها انبثاق حيّ وعفوي عن الصدق، نقول إن علياً ولير كره التكبر لأنه ليس طبعاً صادقاً بل الكبر هو الصدق، فإذا بالمتكبر في رأيه شخصٌ يتعالى على جبلته ذاتها. يقول: ﴿ وَ لَا نَكُونُوا كَالْمُتَكِّبْرِ عَلَى ابْنِأُ مِّهِ) وهو قبى الوقت نفسه يكره التواضع إذا كان مقصوداً فإنه عند ذاك لا يكون طبعاً صادقاً بل الشعور بأن الإنسان مساو لكل إنسان في كرامته هو الصدق. لذلك يخاطب مَن يقوده تواضعُه إلى أن يذلّ نفسه، قائلاً له: (إياك أن تتذلَّل للناس). ثم يردف ذلك بقول أروع:

<sup>(</sup>۲) جرداق، جورج: روائع نهج البلاغة، م. س، ص٦٢.(۳) بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٦٩، ص٢٥٩.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح ابن أبي الحديد، ج٢٠، ص١٧٥. (٢) روائع نهج البلاغة، م. س، ص٦٣.

(ولا تُصْحَبَنَ في سفر مَن لا يرى لك من الفضل عليه مثلَ ما ترى له من الفضل عليك!)(١).

وإني لا أعرف في مبادئ المحافظين على كرامة الإنسان كإنسان لا يتكبر ولا يتواضع بل يكون صادقاً وحسب، ما يفوق هذه الكلمة للإمام وللم أو ما يساويها قيمة: (لإِنْسَان مِرْ آةٌ الإِنْسَان!)(٢).

ومن أقواله الدالية على ضرورة أحد الحياة أخداً بسيطاً: (مَا أَ قَبَحَ الْخُضُوعَ عِنْدَ الْحَاجَةِ وَ الْبَقْصِيرُ عَن الْإَسْتِحْقَاقَ عِيُّ وَ الْبَقْصِيرُ عَن الْإَسْتِحْقَاقَ عِيُّ أَوْ الْبَقْصِيرُ عَن الْإَسْتِحْقَاقَ عِيُّ أَوْ دَسَدُ) (يَا الْبَنَ آدَمَ مَا كَسَبْتَ قُوْقَ قُوتِكَ فَأَ ثَتَ فِيهِ خَازِنُ لَوْ حَسَدُ) (الْمَا تُعْلَمُ مَا لَا يُطيق عَجَز) (١) (مَنْ حَمَنَ الله يُطيق عَجَز) (١)

وكأتنا به هلي لا يترك جانباً ممّا وعاه فكرُه وشعورُه من أمور الحياة والإنسان إلا أطلق فيه رائعة تختصر دستوراً كاملاً. وهذا ما فعله ساعة شاء أن يوجّه الناس إلى أخذ الحياة أخذاً صادقاً بسبطاً، فقال هذه الكلمة الدافئة بعفويّة الحياة:

(إذا طَولَكُ إخوانكُ فلا تدّخر عنهم ما في البيت، ولا تتكلّف لهم ما وراء الباب!)(

وإذ يفرغ علي هلي من حديثه الكثير الدائر حول ضرورة الصدق مع الحياة بصورة مباشرة، ثم حول البساطة التي لا يكون صدق بدونها ولا تكون بغير صدق، يواصل طريقه في مفاهيم التهذيب التي تتلازم في مذهبه وتترابط حتى لكأنها صورة عن كل موجودات الكون، والتي يظل الصدق مدارها الأوّل وإن تناولت وجوها أخرى من وجوه الأخلاق. فيوصي بأن يتغافل المرء عن زلات غيره فإنّ في ذلك رحمة من المتغافل وتهذيباً للمسيء

بالسيرة والمَثْل أبلغَ من تهذيبه بالنصيحة أو بالبغضاء، يقول: (مِنْ أَشْرَفِ أَعْمَال الكريم عَقَلْتُهُ

عَمَّا يَعْلَ مُ)(^).

كما يوصبي بالحلم والأناة لأنهما نتيجّة لعلوّ الهمّة ثمّ مَدْرَجَة لكرَم النفس: ( الحِلْم وَ الأَنَاةُ نَوْاً مَان يُتتِجُهُمَا عُلُوُّ الهِمَّةِ) (١). ويكره الغيبة لأنها مذهب من النفاق والإساءة والشرّ جميعاً:

(اَجتنب الغيبة فاتها إدام كلاب النار)(٢). والخديعة مثل الغيبة وكلتاهما من خبث السرائر: (إيّاك والخديعة فاتها من خلق اللئام)(٢). وكما رأى أنّ كذبة واحدة لا تجوز لأنّ الصدق ينكسر بها، يرى أن كل ذنب مهما كان في زعم صاحبه خفيفاً قليل الشأن إتما هو شديدٌ لأنه ذنب، بل إنه أشدّ وقعاً على كرامة الإنسان إذا استخفّ به صاحبه، من ذنب عظيم عاد مقترفه إلى الرجوع عنه في الحال:

<sup>(</sup>١) روائع نهج البلاغة، جورج جرداق، م. س، ص٦٣.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص۳۷.

<sup>(</sup>۳) م. ن سکت. (۳) و (٤) م. ن، ص۶۳.

<sup>(</sup>٥) و (٦) م. ن، ص٥٦.

<sup>(</sup>٧) روائع نهج البلاغة، جورج جرداق، م. س ، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>۸) م. ن، ص٦٦.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح محمد عبده، م. س، ج٤، ص٩٧

<sup>(</sup>٢) نهج السعادة، المحمودي، م. س، ج١، ص٤٤٧.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، العلامة المجلسي، م. س، ج٧٤، ص٢٨٧.

( َ شَدُّ التُنُوبِ مَا اسْتَخَفَّ بِهَا صَاحِبُهُ) (٤). وينهاك علي إلى عن التسرّع في القول والعمل؛ لأنه مدعاة إلى السقوط وعلى الإنسان المهنب ألا يبيح نفسه لأية سقطة:

(أنهاك عن التسرّع في القول والعمل)<sup>(٥)</sup>.

وهو يريدك أن تعتذر لنفسك من كلّ ذنب أذنبت؛ إصلاحاً لخلقك، ولكنه ينبّهك تنبيها عبقري الملاحظة والبيان إلى أنّ الإنسان لا يعتذر من خير، فعليه إذن ألا يفعل ما يضطّره إلى الاعتذار:

(إياك وما تعتذر منه فإنه لا يُعتَثر من خير)<sup>(٦)</sup>. ومنعاً للاشتغال بعيوب الناس وإغفال عيوب الناس وإغفال عيوب النفس، وفي ذلك ما يدعو إلى سوء الخلق والمسلك سلباً وإيجاباً، يقول علي هير: أَرْكَبَرُ الْعَيْبِ أَنْ تَعِيبَ مَا فِيكَ مِثْلُهُ) (٧)، و( مَنْ نَظَرَ فِي عَيْبِ تَقْسِهِ الثَّنَغَلَ عَنْ عَيْبِ غَيْرِهِ) (٨).

وإذا أتى القبيح من مصدر عليك أن تتكره أوّلاً، فإن لم تستطع ذلك تحتم عليك ألا تستحسنه لئلاً تصبح شريكاً فيه:

(مَن استحسن القبيح كان شريكاً فيه)<sup>(١)</sup>. وإذا كان التعاطف بين الناس ضرورة أخلاقية؛ لأنه ضرورة وجودية، فإنّ منطق العقل والقلب يأمر بأن يكون عطفك على من أنطقك وأحسن إليك أكثر وأوسع.

وفي ذلك يقول إليه:

(لا تُجْعَلَنَّ نَرَبَ لِسَانِكَ عَلَى مَنْ أَ تُطَقَّكَ وَ بَلَاغَةَ قُولِكَ عَلَى مَنْ سَدَّدَكَ) (٢). ثم يقول: (وليس جزاء من عظم شأنك أن تضع من قدره، ولا جزاء من سرّك أن تسوءه) (٣). ويهاجم الحرص والكبرياء والحسد لأتها سبيلٌ إلى الانحدار الخلقي:

( الحِرْصُ وَ الكِبْرُ وَ الْحَسَدُ دَوَاعِ إِلَى التَقَدُّمِ فِي النُّنُوبِ) (أُ). وإذا كان الأخلاقيون القدماء يذمّون البخل فلأنه في نظرهم صفة مذمومة لذاتها. أمّا عند الإمام هي الذي يرصد الأخلاق بنظرةٍ أشمل وفكر أعمق، فالبخل ليس مذموماً لذاته قدر ما هو مذموم لجمعه العيوب كلّها، ولدقعه صاحبه إلى كل سوءة في الخلق والمسلك. فالبخيل منافق، معتد، مغتاب، حاسد ذليل، مزوّر، جشع، أناني، غير عادل. يقول هي ( البُحُلُ جَامِعُ لِمَسَاوئ العُيُوبِ) (٥).

ويطول بنا الحديث ويتسع إذا نحن شئنا أن نورد تفاصيل مذهبه ولي في الأخلاق وتهذيب النفس، فهي كثيرة لم تترك حركة من حركات الإنسان إلا صورتها ووجهتها. وما على القارئ إلا أن يطّلع على الروائع التي أخذناها من أدب الإمام ولي حتى يثق بأن المجلدات قد تضيق عن دراسة مذهبه في الأخلاق وتهذيب النفس، وعمّا تستوجبه هذه

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س،ج٤، ص١١٠.

<sup>(</sup>٥) روائع نهج البلاغة، جورج جرداق، م. س، ص٦٥.

<sup>(</sup>٦) الحلي، أحمد بن فهد: عدة الداعي، تح: مؤسسة المعارف الإسلامية 6 ط٢، مط: عترت، ١٤٢٥هـ، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س، ج٤، ص٧٠.

<sup>(</sup>۸) م. ن، ص۱۸.

<sup>(</sup>١) رُوائع نهج البلاغة، جورج جرداق، م. س، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، م. س ج٤، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) روائع نهج البلاغة، جورج جرداق، م. س، ص٦٥.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص٢٢١.

<sup>(</sup>٥) روائع نهج البلاغة، جورج جرداق، م. س، ص٢٢٠.

المختارات من شرح وتعليق ويكفي أن نشير إلى أنّ هذه النفحات العلويّة من أشرف ما في تراث الإنسان، ومن أعظمه اتساعاً وعمقاً

على أنه لابد لنا الآن من التاميح إلى آية الآيات في التهذيب العظيم بوصنفه إحساساً عميقاً بقيمة الحياة وكرامة النفس وكمال الوجود. ولل نفراً قليلاً من المتفوّقين كبوذا والمسيح وأشباههما هم الذين أدركوا أنّ آية التهذيب إنما تكون في الدرجة الأولى بين الإنسان وما هو خارجٌ عنه إلا انبثاقاً بديهيّاً طبيعيّاً عن الحالة الأولى. وقد أدرك الإمام بيرهذه الحقيقة إدراكاً قويّاً واضحاً لا غموض فيه ولا إبهام. وعبّر عنها تعبيراً جامعاً. يقول بيره في ضرورة احترام الإنسان نفسه وأعماله دون أن يكون عليه رقيب لعلمه بان الله هو الشاهد: (تقوا معاصي الله في الخلوات فإنَّ الشّاهِدَ هُوَ الْحَاكِمُ)(١). ويقول في المعنى ذاته: (احْنَرْ كُلَّ عَمَلِ يُعْمَلُ به في السّرِّ و يُسْتَحَى مِنْهُ فِي الْعَلانِيَةِ. وَ احْنَرْ كُلَّ عَمَلٍ إِذَا سُئِلَ عَنْهُ صَاحِبُهُ أَ تُكرَهُ)(١). وإليك ما يقوله في الرابطة بين السرّ والعلانية: (مَنْ أَصْلاَحَ سَريرَتُهُ أَصْلاَحَ اللهُ عَلانِيَنَهُ)(١).

ومن بدائع حكيم الصين كنفوشيوس في تهذيب النفس هذه الكلمة: (كل على مائدتك كأنك تأكل على مائدة ملك). وجلي أنه يريد أن يحترم الإنسان نفسه حتراماً مطلقاً غير مر هون بظرف أو مناسبة، حتى ليجدر به أن يتصرف حين يخلو إلى نفسه كما يتصرف وهو بين يدي مَلِك ومثل هذا المعنى يقوله على بن أبي طالب هي على هيئة جديدة: (ليتزيّن أحدكم لأخيه كما يتزيّن للغريب الذي يحب أن يراه في أحسن الهيئة!)(أ)

وهو يريدك في كلِّ حال أن تعظ أخاك التعينه في الانتقال من حَسَن إلى أحسن في الخلق والذوق والمسلك ولكن روح التهذيب الأصيل يأبى عليك أن تجرحه أو تؤذيه بنصحه علناً، بل إنّ هذا الروح يقضي عليك أن تكون ليّناً رفيقاً فلا تنصح إلا خودية ولا تعظ إلا سراً يقول هي (مَن وعظ أخاه سرّاً فقد زانه، ومَن وعظه علانية فقد شأنه) (٥)

وأيّة كانت حالك فعليك أن تصدق مع نفسك والحياة والناس. فبهذا الصدق تحيى وبغيره تهلك. وبه تحفظ سلامة روحك وقلبك وجسدك. وبغيره تفقدها. وبالصدق تحبّ وتحبّ ويوَق بك، وبغيره تجلب لنفسك المقت والكراهية والسّيئات جميعاً ويرى ذلك الناس تافها حقيراً. وهذا الصدق عهد منك وعليك لأنه إرادة الحياة القادرة الغلاّبة، وهي إرادة تقضي عليك بأن تنظر في عهدك كلّ يوم. والإمام هي يقول: (على كلّ إنسان أن ينظر كلّ يوم في عهده!)(١).

فبالنتيجة أن صدق العبودية لله تعالى عند أي إنسان يتلازم ذاتياً مع حريته من كل قيد اعتباري وذاتي في الكون فإذا كانت العبودية (من الفرد) تامة وكاملة في صدقها لله تعالى

كما كانت عند الإمام علي الله، فهذا يعني تحرره من كل قيد، بمعنى آخر أن الإمام في خياراته لفعله غير مقيد بأية عبودية أخرى سواء من ذاته أو من خارجها، إذن فخياراته رهن إرادة المحسن المطلق المعبود الأوحد عنده. فهي ليست أخلاقاً حسنة فحسب بل هي مثال الحسن في كل ما يجب أن يصدر عن الإنسان من فعل.

105

<sup>(</sup>١) روائع نهج البلاغة، جورج جرداق، م. س، ص٦١.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص٦

<sup>(</sup>١) ناهج البلاغة، شرح محمد عبده، م. س، ج٤،ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) روائع نهج البلاغة،جورج جرداق، م. س، ص٦٦.

<sup>(</sup>٥) م. ن ، ص٢١٤. (٦) م. ن، ص٦٧.

#### الخاتمة

بسم الله الرحمن الرحيم والحمد لله رب العالمين اللهم صلِّ على خير الخلق أجمعين محمد وآله الطاهرين.

يستحلي الناس استذكار المواقف الإنسانية لعمالقة التاريخ والفكر والخلق الكريم، وأصحاب المناقب والفضائل، ويجعلون لذلك مناسبات وشعائر، وعندما اخترت موضوع الأخلاق عند الإمام علي إلى وجدت معارضة بعض العلماء وأصحاب الحصافة في الرأي؛ ذلك أني أكتب في موضوع فلسفي واسع مترامي الأطراف قد أضيع في بحاره ولا أبلغ المرام، ثم أن رجلاً مثل الإمام علي إلى لا يعرفه إلا الله ورسوله، سأكون حتما قاصراً مقصراً في أن أحيط فيه أو في أخلاقه، وهو اعتراض وجيه خصوصا إذا لاحظت الوجه الشرعي، فالإمام علي إلى ربيب الوحي وامتداد النبوة، إنسان معصوم، في فعله وقوله حجة على الناس، ومثلي وغيري لا يدرك مثله، لا في قليل، ولا في كثير، ولا يقارن بغيلسوف أو عبقري أو منظر، كي يكون لنا فيض في الرد، ونتيجة في القرار.

إذن فما هي حجتي في خياري التفاسف في موضوع كهذا؟!

#### والجواب

أولا: لأدل على أن الإنسان بعلو همته يستطيع أن يطاول السماوات، ويغور في الأعماق، وليس على العقل حجر في الخيار إلا حينما يكون الموضوع خارج حدوده.

ثانياً إن تناول هذا الموضوع ليس لتقويم أخلاق الإمام وبير ، بل لوزن ما ذهب إليه العقل بما كان منه وير ، فهو تقويم مقارن بين واقع ونظريات

ثالثاً: إن مالا يدرك كله لا يترك جله، وفكر الإمام علي يليخ خضيم عميق، وان كان الغوّاص لا يستطيع اكتناه الأعماق فهذا لا يمنع من الحديث عن الشاطئ.

ورابعاً: إن تحديد فلسفة الأخلاق وتعريفها علمياً، ومقارنتها مع واقع فلسفة ما صدر عن علي يبير من مكارم خلق وسجايا إماماً ومعلماً، يبرز فلسفة العصمة ومعانيها في جانبها العلمي وأسسها النظرية.

وإذا كنا مهووسين بحب علي إلى فذلك لأننا نراه معصوماً، وقد نتعسف في وصفه، لأن عليا لله يسلب الألباب ويفرض الإعجاب حتى على أعدائه ومبغضيه، فهذا معاوية يترحم على الإمام عندما يسمع وصف ضرار له (١).

وهذا عمرو بن العاص يمدحه في قصيدة عصماء ويذم أعداءه بمن فيهم معاوية نفسه:

معاويــــة الحــــال لا تجهـــــل وعن سبل الحق لا تعسدل على البطل الأعظم نصرناك من جهلنا يا بن هند بصفين مصع هولها المهول كأنك أنسيت ليل الهرير وقد بت تذرق ذرق النعام المقبل فزفت إليك وكنت ولم ترها في ولا المنسام وحيث تركنا وصايـــا وكـم قـد مخصصـــة المصطفى الحس وإن كـــان بينكم المنحل! وأيـــن معاويـــة ع*ـــى*؟(٢) وأينن الثريسا وأيسن الثرى

وعمرو هذا نفسه يدلل على أنه أعلم الناس بخلق علي، حين أبرز عورته لينجو $(^{7})$ . وهناك أناس حياديون من غير المسلمين يمجتون علياً، فقد تغنى بولص سلامه في

<sup>(1)</sup>حيث يذكر التاريخ هذه الحادثة عندما طلب معاوية من ضرار أن يصف له علياً فقال: (.... فأشهد بالله رأيته في بعض مواقفه وقد أرخى الليل سدوله، وغارت نجومه، وقد مثل في محرابه قابضا على لحيته يتململ تململ السليم، ويبكي بكاء الحزين فكأني أسمعه وهو يقول: يا دنيا يا دنيا أبي تعرضت؟ أم بي تشوفت، هيهات هيهات، غري غيري قد بنتك ثلاثا لا رجعة لي فيك، فعمرك قصير، وعيشك حقير، وخطرك كبير، أه من قلة الزاد، وبعد السفر، ووحشة الطريق. فقال معاوية: رحم الله أبا الحسن كان والله كذلك، فكيف حزنك عليه يا ضرار؟ قال: حزن من ذبح ولدها في حجرها فلا ترقى عبرتها ولا يسكن حزنها، شرح إحقاق الحق، للسيد المرعشي، ج١٦، ص٤٤٠.

<sup>(</sup>٢) الأميني: عبد الحسين: الغدير، م. س، ج٢، ص١١٤.

ملحمته " ملحمة الغدير " بغيض فضائله ومناقبه، وكتب جورج جرداق، وجبران، وجرجي زيدان، بل إن الأخير يقول: إنهم يعلقون صوراً للإمام علي يبي في كنائسهم (أيقونات) مقدسة (أ). ولا أعتقد أن رجلاً مثل علي يبي حظي بما حظي به من احترام أعدائه وتقديس الأديان الأخرى له.

إن فطاحل شعراء العرب، مجدّوه وخلدّوه، ولم يخل شعر أحدهم من قصيدة أو أكثر لتمجيد فضائله. وعندما عوتب المتنبي عن إعراضه عن مدح أمير المؤمنين عليً إلي قال:

# وتركت مدحيي للوصيي إذ كان نوراً مستطيلاً شامللاً تعمداً

## وإذا استطال الشيء قام بنفسه وصفات ضوء الشمس تذهب باطلا(۱)

إنه وبير كما قلت يسلب الألباب، لأن الألباب جُبلت على الانجذاب للحسن، وحُسن خلق على ويربي الذي بدا عملياً في مواقفه، فاض وملأ الكون، والحمد لله كان لي شرف الولوج الى لجته، وعلى نحو أرجو فيه من الله الشفاعة، ومن الناس القبول.

ُ فقد بدأت بتعريف الأخلاق، والمذاهب الفلسفية في الأخلاق، ثم معاني تلك المذاهب في تنظيرات الإمام على وبي لحسن خيارات الإنسان في الفعل، وبينت فيما بعدها؛ المعاني الفلسفية لسجايا الإمام وتعاليمه في الفضائل، فقد كان وبي في سيرته وحياته وأفعاله ترجمة عملية لتلك النظريات والتعاليم.

إن ما أبدى تلك المواقف الخلقية؛ وأبرز فضائله هلي هو كثرة ابتلائه، وأعتقد جازماً أنه أمر توفيقي أراده الله تعالى ليبرز حسن خلق الإمام وعند الامتحان يكرم المرء أو يهان.

وكان سهلاً عليَّ أن أجد تلك الفضائل والأخلاق والسجايا الحسنة في سيرة الإمام إلي، لأن ترجمة حياته إنما هي سرد لفضائل الخلق الإنساني وحسب.

ثم خلصت إلى أن أنه الله أستدلاليا ثبات الخلق، بأعتبار الخلق فعلا مقصودا، وخيار فعل يستند إلى قوة، والقوة جوهر باطن لظاهر كل فعل، وليس للقوة إلا صفتين:

الأولى: كونية هي محض رحمة

والثانية: كائنة تحدد بخيار الإنسان لفعله الخارج عن معنى القوة الكوني. فإذا جاء الفعل بالقوة الكونية كان خياراً حسناً وفعلاً خلقياً، وإذا ما جاء الفعل بالقوة الكائنة، فإنه فعل مجذوذ مقطوع لا حسن فيه إن لم يكن رذيلة وسوء خلق.

وعلى ضوء هذا كان فعل الإمام محض رحمة في كل ما صدر عنه، فجاءت سيرته ترجمة للفضائل الإنسانية.

وعلى هذا كان مذهب الإمامية يعتبر ما يصدر عنه حجة على الناس، فتلك فلسفة واضحة المعالم يؤمن بها من يعتقد به.

<sup>(</sup>٣) وذلك عند مبارزة عمرو للإمام هم ليضريه، فاتقاه بعورته، فانصرف علي (الميلل عنه، المنقري، ابن مزاحم: وقعة صفين، م. س، ص٤٢٤

<sup>(</sup>٤) نقلاً عن مجلة المنبر الحسيني، الكويت، العدد السادس.

<sup>(</sup>١) ألقمي عباس: الكنَّى والألقاب تقديم: الأميني، محمد هادي، مكتبة الصدر ــ طهران، ج١، ص١٦٩.

# المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

1. ابن أبي الحديد، عز الدين أبي حامد عبد الحميد بن هبة الله ألمدائني: شرح نهج البلاغة، ط١، دار إحياء الكتب العربية \_ عيسى ألبابي الحلبي، ١٣٧٨ هـ \_ ١٩٥٩ م، ج٤، ج٧.

٢. ابن أبي الحديد، عز الدين أبي حامد عبد الحميد بن هبة الله ألمدائني: شرح نهج البلاغة، ط١، مط: النهضة \_ قم، الناشر: دار الذخائر، قم \_ إيران، ١٤١٢هـ،

ج ٥ ١ .

٣. أبن أبي طالب، الإمام علي الله : نهج البلاغة، تح: تبريزيان، فارس، ط٢، تعليق وفهرسة: صبحى الصالح، دار الهجرة للطباعة والنشر، قم \_ إيران، ١٤٢٢هـ

٤. ابن أبي طالب، الإمام علي إلى نهج البلاغة، شرح: محمد عبده، الناشر: دار الذخائر، قم \_ إيران، ط١، مط: النهضة \_ قم، ١٤١٢هـ، ج١، ج٢، ج٢، ج٤

- ابن الأثير، المبارك بن محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد: النهاية في غريب الحديث، تح: الزاوي، طاهر أحمد، الناشر: مؤسسة إسماعيليان للطباعة والنشر والتوزيع، قم \_ إيران، ط٤، ١٣٦٤ هـ، ج١.
- 7. ابن الأثير، عز الدين أبي الحسن علي: الكامل في التاريخ، دار صادر للطباعة والنشر، دار بيروت للطباعة والنشر، ١٣٨٦هـ \_ ١٩٦٦م، ج٣.
- ابن البطريق، يحيى بن الحسن: العمدة، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم، ١٤٠٧هـ
- ٨. ابن شهر آشوب، محمد بن علي: مناقب آل أبي طالب، الناشر: المكتبة الحيدرية \_
  النجف الأشرف، مط: الحيدرية \_ النجف الأشرف، ١٣٧٦هـ \_ ١٩٥٦ م، ج١
- ابن عساكر، علي بن الحسن بن هبة الله: تاريخ مدينة دمشق، تح: شيري، علي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع \_ بيروت، ١٤١٥هـ \_ ١٩٩٥م، ج١٠، ج٩٠.
- 11. ابن مسكويه، احمد بن محمد بن يعقوب، تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، مطبعة وزارة الثقافة والإرشاد، دمشق، ١٩٨١م.
- 11. ابن منظور، جمال الدین محمد بن مکرم: لسان العرب، الناشر: نشر أدب الحوزة، قم \_ إیران، ط۲، مؤسسة التاریخ العربي، بیروت، ۱٤۰٥هـ، ج٤، ج٠١.
- 11. الأحسائي، محمد بن علي بن إبراهيم: عوالي اللئالي، تح: العراقي، آقا مجتبى، ط١، المطبعة: سيد الشهداء \_ قم، ١٤٠٣هـ \_ ١٩٨٣م، ج١
- 17. الأحمدي الميانجي، علي: مكاتيب الرسول، الناشر: دار الحديث، ط١، مط: دار
  - ١٤ الحديث، ١٩٩٨م، ج١
- 10. الإربلي، أبي الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح: كشف الغمة، الناشر: دار الأضواء، بيروت \_ لبنان، ط٢، ٥٠٥ \_ ١٩٨٥ م، ج ١.
- 17. الأشعري، أبو الحسن علي بن إسماعيل مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، ط٢، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٩م.
- 11. الأصفي، محمد مهدي: الهوى في حديث أهل البيت إلى ط١، دار الثقلين للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان، ١٤١هـ \_ ١٩٩٤م.

- 11. الاعرجي، زهير: الصدِّيق الأكبر، المطبعة العلمية، إيران \_ قم، ط١، ١٤٢١هـ
- 19. ألأميني، عبد الحسين: الغدير، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت \_ لبنان، ط٣، ١٣٨٧هـ \_ ١٩٧٦م، ج٨.
- ٠٠. التستري، محمد تقي قضاء أمير المؤمنين علي بن أبي طالب إلير طه، منشورات الشريف الرضى، ١٤٠٨هـ، ١٩٨٨م
- ٢١. الزيدي، أحمد: الإمام علي والحرب، دار الكرم للطباعة والنشر، ط١، ١٩٩٤م.
- 77. السبحاني، جعفر: رسالة التحسين والتقبيح العقليين، الناشر، مؤسسة الإمام الصادق، ط١، مط: اعتماد \_ قم ١٤٢٠هـ
  - ٢٣. الشوكاني: نيل الأوطار، دار الجيل، بيروت \_ لبنان، ١٩٧٣م، ج٥.
- ٢٤. الطريحي: مجمع البحرين، تح: الحسيني، السيد أحمد، الناشر: مكتب النشر الثقافة الإسلامية، ١٤٠٨ هـ، ج١
- ٢٠ الفضلي، د عبد الهادي أصول الحديث، الناشر: مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، بيروت \_ لبنان، ط٣، ١٤٢١هـ
- ٢٦ القمي، أبو القاسم: غنائم الأيام، تح: تبريزيان، عباس، الناشر: مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي، ط١، مط: مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤١٧هـ، ج١.
- ٢٧. القمي، عباس: الأنوار البهية، تح: مؤسسة النشر الإسلامي، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين قم، ط١، ١٤١٧هـ
  - ٢٨. القمى، عباس: سفينة البحار، ط٣، دار الأسوة، قم،١٣٨٠هـ
- 79. الليثي، أبي الحسن علي بن محمد: عيون الحكم والمواعظ، تح: الحسيني، حسين، الناشر: دار الحديث، ط١، مط: دار الحديث، قم، ١٣٧٦هـ.
- ٣٠ المجلسي، محمد باقر: بحار الأنوار، تح: الميانجي، السيد إبراهيم ـ البهبودي، محمد الباقر، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان، ط٣، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م، ج٦٧.
- ٣١. المطهري، مرتضى الإمام علي في قوتيه الجاذبة والدافعة، تج الخليلي، جعفر صادق، رابطة أهل البيت الإسلامية العالمية، الناشر مؤسسة الثقلين الثقافية.
- ٣٢. المطهري، مرتضى: في رحاب نهج البلاغة، تج: اليوسفي، هادي، الناشر: دار التبليغ الإسلامي، ط٢، دار التعارف للمطبوعات، بيروت \_ لبنان، ١٤٠٠هـ \_ ١٩٨٠م.
- ٣٣ المطهري، مرتضى: تحقيق نظرية نسبية الأخلاق، تج: لجنة الهدى، ط١، دار البلاغة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ــ لبنان، ١٤١٢هـ ـ ١٩٩١م.
- ٣٤ المنقري، ابن مزاحم وقعة صفين، ط٢، المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة، ١٣٨٢هـ
- ٣٠. النجفي، هادي: موسوعة أحاديث أهل البيت على دار أحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت \_ لبنان، ط١٠١٢هـ ٢٠٠٢م، ج٧.

- ٣٦ النوري، الميرزا حسين: مستدرك الوسائل، تح: مؤسسة آل البيت بيخ لإحياء التراث، الناشر مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، بيروت \_ لبنان، ط٢، ١٤٠٨ هـ \_ ١٩٨٨ م، ج١٢، ج١٣
- ٣٧ الآمدي، ناصح الدين فهرست الغرر، ط١، دار الصفوة، بيروت \_ لبنان، ١٤١٣هـ \_ ١٩٩٢م
- ٣٨. آملي، جوادي: الحكمة عند الإمام علي الله في نهجه، دار الهادي للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان، ط٢، ١٤٢١هـ \_ ٢٠٠٠م.
- **٣٩.** الأمين، محسن: أعيان الشيعة، تح: الأمين، حسن، دار التعارف للمطبوعات، بيروت \_ لبنان، ج١.
- ٤ . البحراني، كمال الدين ميثم بن علي بن ميثم: شرح على المائة كلمة، تح: الحسيني، مير جلال الدين، منشورات جماعة المدرسين، قم، ١٣٩٠هـ.
- 13. البحراني، يوسف الحدائق الناظرة، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، معاه، ج١٠.
- ۲۶ بدوي، د. عبد الرحمن: الأخلاق النظرية، الناشر: وكالة المطبوعات، الكويت، ط۲، ۱۹۷٦م
- **٢٤.** بدوي، د. عبد الرحمن: موسوعة الفلسفة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط١، ١٩٨٤م، ج٢
- 22. البرقي، أحمد بن محمد: المحاسن، تح: الحسيني، السيد جلال الدين، الناشر: دار الكتب الإسلامية ـ طهران، ط١، مط: رنكين ـ طهران، ١٣٧٠ هـ، ج٢.
- **١٤٠٠** البغدادي، أحمد بن علي الخطيب: تاريخ بغداد، تح: عطا، مصطفى عبد القادر، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت \_ لبنان، ط١، ١٤١٧هـ \_ ١٩٩٧م، ج٦.
- ٤٦ البلاذري، احمد بن يحيى بن جابر: أنساب الأشراف، تح: المحمودي، محمد باقر، ط١، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت لبنان، ١٣٩٤هـ ـ ١٩٧٤م
- ٤٧ تاريخ الفلسفة المعاصرة، قسم الدراسات الفلسفية، ط٥، دمشق، جامعة دمشق، ١٩٩٧م، ج١
- التجليل التبريزي، أبو طالب معجم المحاسن والمساوئ، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم، ط١٠١٤١هـ، ج١
- ٤٩. جرداق، جورج: الإمام علي ولي صوت العدالة الإسلامية، ط١، الناشر طليعة النور، ١٤٢٥هـ، ج١.
- • جرداق، جورج: روائع نهج البلاغة، الناشر مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ط٢، مط: باقري ١٤١٧هـ ــ ١٩٩٧م.
- الحاكم النيسابوري، أبي عبد الله: المستدرك على الصحيحين، تح: المرعشلي، يوسف، دار المعرفة بيروت، ج٢.
  - ٢٥. الحائري، كاظم: تزكية النفس، دار الفقه للطباعة والنشر، ط١، ٢٢٢هـ
- ۲۰. حجازي، حسن: شفاء الصدور، ط۱، مؤسسة الوفاء، بيروت \_ لبنان، 18۰٦هـ \_ ١٩٨٦م.

- **٤٥.** الحر ألعاملي، محمد بن الحسن: وسائل الشيعة، المطبعة: مهر \_ قم، الناشر: مؤسسة آل البيت إلى لإحياء التراث، قم، ط٢، ١٤١٤هـ، ج١٦.
- • الحرّاني، ابن شعبة: تحف العقول، تح: الغفاري، علّي أكبر، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم، ط٢، ٤٠٤ هـ
- الحسكاني، الحاكم، عبيد الله بن احمد: شواهد التنزيل، تح المحمودي، محمد باقر، مؤسسة الأعلمي ـ بيروت، ١٤١١هـ ـ ١٩٩٠م، ج٢
- ٧٥. الحلي، احمد بن محمد بن فهد: عدة الداعي، تح مؤسسة المعارف الإسلامية، ط٢، مط: عترت، ١٤٢٥هـ
- الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله: معجم البلدان، الناشر:
  دار إحياء التراث العربي، بيروت \_ لبنان، ١٣٩٩هـ \_ ١٩٧٩م، ج ٢.
- الحميري، ابن هشام: السيرة النبوية، تح: عبد الحميد، محمد محيي الدين، الناشر: مكتبة محمد علي صبيح \_ مصر، مط: المدني، القاهرة، ١٣٨٣هـ \_ ١٩٦٣م، ج١.
- ٦. الخرسان، محمد صادق: أخلاق الإمام علي، ط١، دار المرتضى، بيروت \_ لبنان، ١٤٢٥هـ عند ٢٠٠٤م.
- 11. الديلمي، أبي محمد الحسن بن محمد: إرشاد القلوب، ط٤، منشورات مؤسسة الاعلمي، بيروت \_ لبنان، ١٣٩٨هـ \_ ١٩٧٨م
- 77. الرحماني، أحمد الإمام علي بن أبي طالب ولي طا، المنير للطباعة والنشر، طهران، ١٤١٧هـ
- ٦٣. رهبر، محمد تقي: دروس من نهج البلاغة، ط۱، دار الولاء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت \_ لبنان، ١٤٢٥هـ \_٢٠٠٤م.
- 15. الريشهري، محمد: العلم والحكمة في الكتاب والسنة، تح: مؤسسة دار الحديث الثقافية، قم \_ إيران، ط١، مط: دار الحديث، ١٤١٨هـ
- ٦ الريشهري، محمد: موسوعة الإمام علي في الكتاب والسنة، تح: الطباطبائي، السيد محمود، دار الحديث للطباعة والنشر، قم \_ إيران، ط٢، ٥٠ هـ، ج٤، ج٦، ج٩.
- 77. الريشهري، محمد: موسوعة العقائد الإسلامية، تح: مركز بحوث دار الحديث، ط١، دار الحديث للطباعة والنشر، ١٤٢٥هـ، ج٤.
- 77. الريشهري، محمد: موسوعة الأحاديث الطبية، تح: مركز بحوث دار الحديث، الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر، ط١، مط: دار الحديث، ١٤٢٥هـ، ج١.
- 77. الريشهري، محمد: ميزان الحكمة، تح: دار الحديث، الناشر: دار الحديث، ط١، المطبعة: دار الحديث، ج٢.
- 79. الزبيدي، محمد مرتضى: تاج العروس، تح: شيري، علي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٩٤هـ \_ ١٩٩٤م ج١٠.
- ٧٠ الزمخشري تفسير الكشّاف، الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى ألبابي

- الحلبي \_ مصر، ١٣٨٥هـ \_ ١٩٦٦م، ج٤.
- ٧١. تسبيتي، يوسف على: المعارضة في الإسلام، دار البلاغة للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان، ط١، ٢٠٠٢م.
- ٧٢. الشاهرودي، على: مستدرك سفينة البحار، تح: النمازي، حسن بن علي، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم، ١٤١٩هـ، ج٨، ج٠١،
- ٧٣. شبر، عبد الله: الأخلاق، تدقيق: شبر، جواد، ط٢، مؤسسة الأعلمي، بيروت \_ لبنان، ١٤١٢هـ \_ ١٩٩١م.
- ٧٤. شمس الدين، محمد مهدي: دراسات في نهج البلاغة، الناشر: دار الزهراء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت \_ لبنان، ط٢، ١٣٩٢هـ \_ ١٩٧٢م.
- ٧٠. الشيرازي، محمد: الحكومة الإسلامية في عهد أمير المؤمنين، ط١، مؤسسة الفكر الإسلامي، بيروت \_ لبنان، ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٣م.
- ٧٦. الصدر، محمد مهدي، أخلاق أهل البيت، ط١، دار الكتاب الإسلامي، ايران، ٢٠٠٢م.
- ٧٧. الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين: ثواب الأعمال، تقديم: الخرسان، محمد مهدي، منشورات الشريف الرضي \_ قم، ط٢، مط: أمير \_ قم، ١٣٦٨ هـ.
- ٧٨. الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين: من لا يحضره الفقيه، تح: الغفاري، علي أكبر، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية \_ قم، ط٢، ٤٠٤هـ، ج٣.
- ٧٩ الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين: الخصال، تح: الغفاري، علي الكبر، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية \_ قم، ط٢، ٣٠٣ هـ
- ٨٠ الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين: عيون أخبار الرضا، تح: الأعلمي، الشيخ حسين، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت ـ لبنان، مط: مؤسسة الأعلمي، بيروت ـ لبنان، ٤٠٤١هـ ـ ١٩٨٤م، ج٢.
- 11. الصفار، حسن: الإمام علي ونهج المساواة، دار المحجة البيضاء للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان، ط١، ٢٠٤٢هـ \_ ٢٠٠٣م.
- ۱۲۱ الصفار، حسن رؤى الحياة في نهج البلاغة، دار الصفوة، بيروت \_ لبنان، ط٤، ١٤١٨هـ \_ ١٩٩٧م.
- ۸۳. الصفار، فاضل: فقه الدولة، الناشر: دار الأنصار، إيران \_ قم، ط١، مط: باقري، ١٤٢٦هـ \_ ٢٠٠٥م.
- ٨٤ صلاح، على الحكم والإدارة في نهج الإمام علي، دار البصائر للطباعة والنشر، ط١، ١٤٠٥هـ
- ۸۰ صلیبا، د جمیل المعجم الفلسفي، منشورات ذوي القربی، ط۱، مط سلیمان زاده \_ قم، ۱۳۸۰هـ، ج۱
- ٨٦. طبارة، عفيف عبد الفتاح: مع الأنبياء في القرآن الكريم، ط١٦، دار العلم للملايين \_ بيروت
- ٨٧. الطبراني، أبي القاسم سليمان بن احمد: المعجم الكبير، تح: عبد المجيد،

- حمدي،منشورات دار إحياء التراث العربي، ط٢، ٢٠٦ هـ ـ ١٩٨٥م، ج٩.
- ٨٨. الطبرسي: أبي نصر الحسن بن الفضل: مكارم الأخلاق، تح: الأعلمي، حسين، دار الفقه للطباعة والنشر، مط: برهان، ١٤٢٥هـ
- ١٩٠ الطبرسي، أبي علي الفضل بن الحسن: تفسير مجمع البيان، تقديم: الأمين، محسن، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت \_ لبنان، ط١، ١٤١٥هـ \_ ١٩٩٥م، ج٣.
- ٩ . الطبطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، الناشر: منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية \_ قم، ج ٢
- 91. الطبطبائي، محمد رضا: بداية الأخلاق، انتشارات فيروز آبادي، قم، ط١، ١٤٠٢هـ
- 97. الطوسي، محمد بن الحسن: الأمالي، تح: الغفاري، علي اكبر، ط١، دار الكتب الإسلامية، ١٣٨٠هـ.
- 97. الطوسي، محمد: تهذيب الأحكام، تح: الخرسان، السيد حسن، الناشر: دار الكتب الإسلامية \_ طهران، ط٤، مط: خورشيد، ١٣٦٥ هـ، ج٦.
- 9.5. العسكري، أبو هلال: معجم الفروق اللغوية، تح: مؤسسة النشر الإسلامي، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين \_ قم، ط١، ١٢١هـ،
- 9. العلوي، عادل: حقيقة القلوب في القرآن الكريم، مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، بيروت \_ لبنان، ط١، ٤٢٤هـ \_٢٠٠٣م.
- 97. العوا، دعادل: مذاهب السعادة، دار الفاضل للترجمة والنشر، دمشق، ۱۹۹۱م.
- 97 العوا، د عادل المذاهب الأخلاقية، مطبعة الجامعة السورية، دمشق، ١٣٧٨ هـ \_ ١٩٥٨م، ج١
- ٩٨. الفتال النيسابوري: روضة الواعظين، تح: الخرسان، السيد محمد مهدي، الناشر: منشورات الشريف الرضى \_ قم.
- 99. فتح الله، أحمد: معجم ألفاظ الفقه الجعفري، ط١، مط: مطابع المدوخل \_ الدمام، ١٤١٥هـ \_ ١٩٩٥م.
- • ١ الفراهيدي، أبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد: كتاب العين، تح المخزومي، د مهدي، منشورات دار الهجرة، إيران ـ قم، ط١، ٥٠٥ هـ، ج٣
- ۱۰۱ الفكيكي، توفيق: الراعي والرعية، ط٣، مؤسسة الوفاء، بيروت \_ لبنان، ١٤٠٣هـ \_١٩٨٣م
- 1.۲ فلسفي، محمد تقي الأخلاق من منظور التعايش، تج الخليلي، جعفر صادق، ط١، مؤسسة البعثة للطباعة والنشر بيروت، ١٤١٢هـ \_١٩٩٢م، ج١
- 1.۳ القاضي، أبي حنيفة النعمان بن محمد: دعائم الإسلام، تح: فيضي، آصف بن على أصغر، الناشر: دار المعارف \_ القاهرة، ١٣٨٣هـ \_ ١٩٦٣م، ج١
- 1.1. قائمي، علي: الأخلاق وآداب التعامل في الإسلام، الناشر: مكتبة المصطفوي ـ قم، ط١، دار البلاغة للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٢٢هـ ـ ٢٠٠١
- م. . . . قراءتي، محسن: الأخلاق والآداب في الإسلام، دار الولاء للطباعة والنشر

- والتوزيع، بيروت ـ لبنان، ط١، ٢٢٦هـ ـ ٢٠٠٥م.
- ١٠٦ القرشي، باقر شريف حياة الإمام الحسين، ط١، المطبعة: مطبعة الآداب \_ النجف الأشرف، ١٣٩٤هـ \_ ١٩٧٤م، ج ١
- ١٠٧ القرشي، باقر شريف: النظام التربوي في الإسلام ـ دراسة مقارنة، دار التعارف للمطبوعات، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م
- ١٠٨ القرشي، باقر شريف: النظام السياسي في الإسلام، الناشر: دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط٢، ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- 1.9 الكاشاني، محمد بن المرتضى المدعو بالمولى محسن: المحجة البيضاء في تهذيب الأحياء، تح: الغفاري، علي اكبر، ط٢، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت لبنان، ١٤٠٣هـ ١٤٨٣م، ج٧.
- ۱۱۰ الكاشاني، محمد بن المرتضى المدعو بالمولى محسن مختصر المحجة البيضاء، دار البلاغة للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان، ط٢، ١٤٢٥هـ \_ ٢٠٠٤م
- 111. الكراجكي، أبو الفتح محمد بن علي: كنز الفوائد، الناشر: مكتبة المصطفوي \_ قم
  - ط٢، مطبعة غدير \_قم، ١٣٦٩هـ.
- 117 كريم محمد، أويس: المعجم الموضوعي لنهج البلاغة، مؤسسة الطبع والنشر في الأستانة الرضوية المقدسة، ط١، ٨٠٤ هـ
- 117 الكفعمي، تقي الدين إبراهيم بن علي: محاسبة النفس، تح: الحسون، فارس، الناشر: مؤسسة قائم آل محمد، قم، ط١، مط: نمونة، ١٤١٣هـ
- 114. الكليني، أبي جعفر محمد بن يعقوب: الكافي، تح: الغفاري، علي اكبر، الناشر: دار الكتب الإسلامية طهران ط٣، المطبعة: حيدري، ١٣٦٧ هـ، ج٣.
- 110. الكوراني، على جواهر التاريخ، الناشر: دار الهدى للطباعة والنشر، ط١، مط: شريعت \_ قم، ١٤٢٥هـ \_ ٢٠٠٤م، ج١
- ١١٦ الكوفي، أحمد بن أعثم: كتاب الفتوح، ط١، دار الأضواء للطباعة والنشر والتويع، بيروت \_ لبنان، ١٤١١هـ، ج٣.
- ١١٧ الكوفي، محمد بن سليمان: مناقب الإمام أمير المؤمنين المخيرة، تح: المحمودي، محمد باقر، الناشر: مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، قم، ط١، مط: النهضة، ٢٤١٢هـ، ج٢
- ۱۱۸ المازندراني، محمد صالح: شرح أصول الكافي، تح: الشعراني، أبو الحسن، ط١، مط: دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م، ج١٢.
- 119. المالكي، أبي الحسن ورّام بن أبي فراس، تنبيه الخواطر ونزهة النواظر، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت ـ لبنان
- ۱۲۰ المامقاني، عبد الله: مرآة الرشاد، تح: المامقاني، محي الدين، ط٥، مط: الخيام، إيران \_ قم، ١٤٠٣هـ
- 171 المتقي الهندي، علاء الدين: كنز العمال، تح: حياني، الشيخ بكري، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت \_ لبنان، 150هـ \_ 1989م، ج١٢
- ١٢٢. مجتبى مصباح: فلسفة الأخلاق، دراسة مقارنة بين المذاهب الأخلاقية، تج:

- زراقط، محمد حسن، الناشر معهد الرسول الأكرم العالمي للشريعة والدراسات الإسلامية، ط ١، ٢٠٠٢هـ ـ ٢٠٠٢م.
- 177 المحب الطبري، احمد بن عبد الله: ذخائر العقبى، الناشر: مكتبة القدسي لصاحبها حسام الدين القدسي ــ القاهرة، ١٣٥٦هـ
- 174. محمد طي: الإمام علي ومشكلة نظام الحكم، ط٢، مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ١٩٩٧م.
- 1۲۰ محمديان، محمد: حياة أمير المؤمنين عن لسانه، ط١، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي، الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين \_ قم، مط: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٧هـ، ج١
- 177. المحمودي: نهج السعادة، ط١، مطبعة النعمان، النجف الأشرف، ١٣٨٧هـ مطبعة النعمان، النجف الأشرف، ١٣٨٧هـ ملبعة النعمان، النجف الأشرف، النجف الأشرف، ١٣٨٧هـ ملبعة النعمان، النجف الأشرف، ١٣٨٧هـ ملبعة النعمان، النجف الأشرف، النجف الأشرف، النجف الأشرف، النجف الأشرف، النجف الأشرف، النجف الأشرف، النجف النجف الأشرف، النجف الأشرف، النجف الأشرف، النجف النجف الأشرف، النجف النجف النجف النجف النجف الأشرف، النجف النجف
- 1۲۷. المدرسي، محمد تقي، جهاد النفس، ط۱، دار القارئ للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان، ۱٤۲۷هـ \_ ۲۰۰۲م.
- 171. المدرسي، هادي: موسوعة الإمام علي في الأخلاق، ط١، دار الجيل، بيروت \_ لبنان، ١٤١٨هـ \_ ١٩٩٨م.
- 179 المرتضى، أبو القاسم علي بن الحسين بن موسى: رسائل المرتضى، تح: الحسيني، السيد أحمد، الناشر: دار القرآن الكريم ــ قم، مط: مطبعة الخيام ــ قم، محد، حمد، حمد، الناشر: دار القرآن الكريم ــ قم، مط: مطبعة الخيام ــ قم،
- ۱۳۰ المرعشي: إحقاق الحق، تح: المرعشي، السيد محمود، الناشر: منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي ألنجفي، قم \_ إيران، ط١، مط: حافظ \_ قم، ١٤١٧هـ، ج٣٠، ج٣٠
- ١٣١ المسعودي، علي بن الحسين بن علي: مروج الذهب، تح: عبد الحميد،
  محيى الدين ـ المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة، ١٩٦٤م.
- ۱۳۲ مظاهري: حسين، جهاد النفس، تج: لجنة الهدى، ط١، دار المحجة البيضاء للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان، ١٢١٣هـ \_١٩٩٣م
- 177. مظاهري: حسين، خصال الجهادين في الأخلاق والعرفان، تح: لجنة الهدى، ط١، دار ومكتبة الرسول الأكرم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت \_ لبنان، ١٤١١هـ \_ ١٩٩١م.
- ۱۳٤ المظفر، محمد حسين: فهارس رياض السالكين، ط١، مط: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٩هـ، ج١
- ١٣٠. مغنية، محمد جوآد: فلسفة الأخلاق في الإسلام، ط٣، دار الجواد، بيروت \_ لبنان، ١٤٠٤هـ \_ ١٩٨٤م.
- ١٣٦ المفيد، محمد بن النعمان: الاختصاص، تح: الغفاري، علي أكبر، الزرندي، السيد محمود، ط٢، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م
- 1۳۷ المفيد، محمد بن النعمان: الأمالي، تح: حسين، الإستاد ولي، ط٢، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم، ١٤٠٣هـ
- 17٨. المنتظري: دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية، ط٢، مط: مكتب

الإعلام الإسلامي، ٩٠٤١هـ، ج٢.

١٣٩. المنتظري: نظام الحكم في الإسلام، ط١، مطبعة هاشميون، ١٣٨٠هـ

- 11. مهدوي كتي، محمد رضا: البداية في الأخلاق العملية، ط١، دار الهادي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ـ لبنان، ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٢م.
- 1 £ 1. الموسوي، عباس علي: الإمام علي منتهى الكمال البشري، ط٢، منشورات مؤسسة الأعلمي، بيروت، ١٩٨٣م.
- 127. الموسوي، د. محسن باقر: الإدارة والنظام الإداري عند الإمام علي، ط١، الغدير للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان، ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م.
- 121. الموسوي، عباس على الوصية الخالدة، ط١، دار الأضواء، بيروت \_ لبنان، ما ٤٠٥هـ \_ ١٩٨٥ م
- 120. الموسوي، عباس علي: علي بين الكتاب والسنة، ط٢، مؤسسة أهل البيت، بيروت \_ لبنان، ١٤٠٢هـ \_١٩٨٢م.
- 157. النراقي، محمد مهدي: جامع لسعادات، تح: كلانتر، السيد محمد، ط٤، دار النعمان للطباعة والنشر، النجف الأشرف، ج٢.
- ۱٤۷ النعماني، محمد بن إبراهيم: الغيبة، تح: فارس حسون كريم، الناشر أنوار الهدى، ط١، مط: مهر، قم، ١٤٢٢هـ
- ١٤٨. نوري جعفر: فلسفة الحكم عند الإمام علي الملح ط١، دار الهادي للطباعة والتوزيع والنشر، ٢٠٠٤م.
- 119. الهلالي، جعفر: الملحمة العلوية، ط١، مؤسسة الوفاء، بيروت ـ لبنان، ١٩٩٨م.
- • ١٥. هوكنج، ستيفن: تاريخ موجز للزمان؛ من الانفجار الكبير حتى الثقوب السوداء، تج: مصطفى إبراهيم فهمي، القاهرة "مهرجان القراءة للجميع "، ٢٠٠١م.
- 101. الهيثمي، نور الدين علي بن أبي بكر: مجمع الزوائد،الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت \_ لبنان، مؤسسة مكتبة القدسي، القاهرة، ١٤٠٨هـ \_ ١٩٨٨ م،ج٨.
  - ١٥٢ وول. ديور انت (قصة الفلسفة)، ط٤، مكتبة المعارف، بيروت ـ ١٤٠٢هـ
- 107 اليحفوفي، سليمان: تساوي القوي والضعيف في نهج الإمام علي، ط١، مؤسسة البلاغ، بيروت ـ لبنان، ٩٠٤هـ ـ ١٩٨٨م
- 101 اليزدي، محمد تقي: المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، تج: ألخاقاني، محمد عبد المنعم، ط٦، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤٢٥هـ، ج١
- • ١ أليعقوبي، احمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، دار صادر، بيروت ـ لبنان، ج٢