

からしている しいらいかり

الجامعة الإسلامية في لبنان كلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم الدراسات العليا شعبة اللغة العربية وآدابها

# بنيدم الثراثف وقيمته الدلالية بين المرابد الم

رسالة مقدمة إلى مجلس كلية الآداب والعلوم الإنسانية/الجامعة الإسلامية في لبنان وهي جزء من متطلبات درجة الماجستير في اللغة العربيّة وآدابها/ لغة

إعداد

فراس تركي عبد العزيز

إشراف

أ. د مها خيربك ناصر

١٠١م

-a 1281

# الإهداء

إلى الَّذين حملوا منارات العلم.....

إلى الَّذين يرفعهم الله درجات.....

إلى كّل أستاذ منحني من علمه ......

وأفاض عليَّ من ومضات نوره.....

أهدي هذا الجهد....

فراس المسلماوي

# كلمة شكر

أود أن أعرف الفضل لأهله، فأقدم وافر الشكر والامتنان لأستاذي الدكتور (وجيه فانوس) رئيس قسم اللواسات العليا، الذي منحني إرشاداته وملاحظاته في منهجية البحث، فكانت مناراً أهتدي بها، كما زرع في نضى الجرأة العلمية للتصدّي للبحث والغور فيه،فكان بحقّ أباً في الغربة وراعياً للعلم وطلّابه، كما أتقدم بالشكر والعرفان لأستاذي الدكتور (أسعد نصرالله السكاف) الذي تلقيتُ العلم على يديه، والذي كان المسبب المباشر لاختيار هذا الموضوع من خلال سؤالٍ طرحه في محاضراته، فجلعهُ يجول في ذهني، وصرت أبحث عن إجابته، فانفتحت لي أبواب لم تكن في خلدي؛ ما دعاني إلى البحث في هذا الموضوع. كما أتقدم بالشكر الجزيل والثناء الجميل للمشرفة الأستاذة الدكتورة ( مما خيربك ناصر) لإشرافها على البحث ومتابعتها لي وله، مع كلّ عبارة تكتب وفصل ينظم، فكان لها الأثرالا كبر في رعاية هذه الدراسة وإخراجها بالصورة الحالية؛ فهي التي غدّتني من فيض علومها ودقة ملاحظاتها وأفكارها العلمية في رحلتي الشاقة، ومنحتنى رعاية الأمّ الرؤوم في غربتي، وستبقى في ذاكرتي عنوان عناية علمية وإنسانيَّة، بكلماتها العبقة العالقة بمسمعي، سائلاً الله جل جلاله أن يحفظها لنشر منابع اللغة العربية في أرجاء المعمورة. كما يطيب لي أن أشكر جميع الأصدقاء والزملاء ألذين أمدوني بالعون، ولم يبخلوا بالمساعدة خلال قيامي بإعداد هذه الدراسة وطباعتها؛ ولا سيّمًا الدكتورة (مريم رضا هاشمي) وفقها الله لما يحبّ ويرضى.

#### مختصرات و رموز واردة في الكتاب

# فهرس المحتويات

| <b>1</b>                                                      | الإهداء                          |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| Y                                                             | كلمة شكر                         |
|                                                               | مختصرات و رموز وارد <b>ن</b><br> |
| ٣                                                             | الكتابا                          |
| ١٦-٨                                                          | مقدِّمة                          |
| د مفهوم التَّراُدُف وأقسامهد. مفهوم التَّراُدُف وأقسامه       | الفصل الأوَّل: تحدي              |
| واصطلاحاً                                                     | أُولاً: التَّراُهُ لغةً          |
| خةً                                                           | ١- التَّراُهُ                    |
| اصطلاحاً                                                      | ٧- التَّراُهُ                    |
| المصطلح                                                       | ٣- ظهور                          |
|                                                               | 7 4                              |
| ف وتباينه بين اللغويين والأصوليين والمناطقةوفي السيميائيات٢٤- | ثانياً: مفهوم التَّراأ           |
|                                                               | 71                               |
| تَّراُهُ عند القدماء من اللغويينتاراه عند القدماء من اللغويين | ١ – مفهوم ا                      |
| لتَّراُهُ عند المحدثين من اللغويين٣٠                          | ٧ - مفهوم ١                      |
|                                                               | ٤١                               |
| الَّذين يرون التَّرادُف اتحاداً تاماً في المعنى٣٠             | <b>_</b> f                       |
| ٣١                                                            |                                  |

| **-**         | ب- الَّـذين يرون التَّراُهُ جزئياً               |
|---------------|--------------------------------------------------|
| <b>***</b>    | ج- الَّذين يضعون للتَّرافُ شروطاً تحدُّ من كثرته |
| ٣٨-٣٥         | د- التَّرانُف في الدراسات الغربية                |
| - <b>*</b> A  | الخلاصة                                          |
|               | ٤١                                               |
| - £ 1         | ٣- مفهوم التَّرافف عند الأصوليين والمناطقة       |
|               | ٥٥                                               |
| ٥٢-٤١         | أ- مفهوم التَّراُهُ عند الأصوليين                |
| -04           | ب- مفهوم التَّراكف عند المناطقة                  |
|               | ٥٥                                               |
| 71-07         | ٤ – مفهوم التَّراكُف في السيميائيات              |
| <b>スペース ア</b> | ثالثاً: أقسام التَّرادُف                         |
| ٦٣            | ١ – التَّراُهُ الكامل                            |
|               | ٣ - شبه التَّراُهُ                               |
| ٦٦            | -تقسيم آخر للترادف                               |
| ٦٦            | <ul> <li>١ التَّراأه الإشاري</li> </ul>          |
| - 4 7         | ٢ - التَّراُهُ الإِحالي                          |
|               | ٦٧                                               |
| ٦٧            | ٣- التَّرائف الإدراكي                            |
|               | _                                                |
| <b>w</b> A    | 7 - 1.                                           |

| الثَّاني نشأة التَّراُهُ والمواقف منه              | الفصل       |
|----------------------------------------------------|-------------|
| نشوء التَّراُهُ ومصادرهنشوء التَّراُهُ ومصادره     | أولاً:      |
| ١- تداخل اللهجات العربيَّة                         |             |
| ٧٩-٧٦ الُمعّرب والدخيل ٢٠-٧٩                       | 1           |
| ٣- التطّور اللّغوي                                 | •           |
| أ- التطور الصوتي٧٩                                 |             |
| ب-التطور الدلالي                                   |             |
| ٩٨                                                 |             |
| <ul> <li>٨٥ العام (تضييق الدّلالة)</li> </ul>      |             |
| ۸۹                                                 |             |
|                                                    |             |
| (٢) تعميم الخاص (توسيع الدّلالة)                   |             |
| 9.7                                                |             |
| (٣) الانزلاق الدلالي                               |             |
| ٤ - الصفات الغالبة على موصوفاتها                   | ,           |
| 1.0                                                | <b>,</b>    |
| قف اللّغويين من التَّراكفقف اللّغويين من التَّراكف | ثانياً: موا |
| ١- إنكار التَّراُه ف                               | ı           |
| أ- المنكرون العربأ- ١١٤-١١٤                        |             |
| (١) المنكرون من القدامي                            |             |
| 11.                                                |             |

| (٢) المنكرون من المحدثين(٢)        |       |
|------------------------------------|-------|
| •                                  | ١١٢   |
| - الخلاصة                          |       |
| ب- المنكرون من الغربا٤١١٦          |       |
| (١) المنكرون للترادف التام         |       |
| (٢) المنكرون للترادف الجزئي        |       |
| ١١٦                                |       |
| الخلاصة                            |       |
| •                                  | 1 1 7 |
| ٢- إثبات التَّراُهُ                |       |
| أ- المؤيدون العربأ- المؤيدون العرب |       |
| 17 £                               |       |
| (۱) القدامي(۱)                     |       |
| (٢) المحدثون(٢)                    |       |
| 17 £                               |       |
| (أ) الموسّعين لمفهوم التَّرافف     |       |
| 177                                |       |
| (ب) المضيقين لمفهوم التَّراُهُ     |       |
| <b>17</b> £                        |       |
| ب-المؤيدون من الغرب                |       |
| _                                  |       |
| الخلاصةالخلاصة                     |       |

| طبيقاً)طبيقاً                           | الفصل الثالث: التَّراُهُ بين لغة القرآن ونهج البلاغة (تا |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 146-119                                 | السياق والاستبدال أدوات لكشف التَّرائف                   |
| 177-179                                 | أولاً: السياق                                            |
| -177                                    | <ul> <li>النظرية السياقية واختبار المترادفات</li> </ul>  |
|                                         | 144                                                      |
| 179-174                                 | ثانياً: الاستبدال                                        |
| 144-144                                 | <ul><li>رتلا– قرأ)</li></ul>                             |
| 101-144                                 | <ul><li>(التمام – الكمال)</li></ul>                      |
| -101                                    | - (لنَحشْه َ ق النَحْوف)                                 |
|                                         | 101                                                      |
| 175-104                                 | <ul><li>– (السرعة والعجلة)</li></ul>                     |
| -178                                    | <ul> <li>الميثاق – العهد)</li> </ul>                     |
|                                         | 149                                                      |
| 1 7 7 - 1 9 9                           | <ul><li>الفوز –الفلاح)</li></ul>                         |
| -174                                    | <ul> <li>النشر – البث)</li> </ul>                        |
|                                         | 144                                                      |
| 1                                       | – (النصر– الفتح)                                         |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | <ul><li>الخلاصة</li></ul>                                |
| -1 ^ \                                  | - جدول الألفاظ المدروسة                                  |
|                                         | 1 1 9                                                    |
| -19                                     | <ul><li>الخاتمة</li></ul>                                |
|                                         | 19 £                                                     |
| -198                                    | <ul> <li>فهرس المصادر والمراجع</li> </ul>                |
|                                         | Y • 9                                                    |

#### مكتكنت

ظاهرة التَّراف قضية محورية في الدراسات اللسانية، قديمها وحديثها، وهي قضية متداخلة في العلوم والاختصاصات الأخرى ويترتب عليها أثار وضعية، مع وجود الاختلاف حول التَّراف نفسه، وحول مدى فاعليته أو أوجه الاستفادة منه.

كما يعدُّ التَّراف من الظواهر اللغويَّة المهمة؛ لما لعلاقة الألفاظ بالمعاني من أثرِ التواصل بين الناسِ، ففكرة التَّراف في حقيقتها مسألة دلالية قبل كل شيء، تتعلق بالمعنى وما يعتريه من تغير من جراء الاستعمال، وقد تشعبت مسائل التَّراف وحظيت باهتمام العلماء والدارسين، فاختلفت آراؤهم فيها، وتباينت اتجاهاتُهم حولها.

إنّ الهدفَ الأساسَ من جمعِ الألفاظ المترادفة والمتقاربة في المعنى ووضع كتب خاصة بما في العصورِ الماضية، كما تفيد مقدمات بعض هذه الكتب، هو تثقيفُ المشتغلين بالكتابة من الدّين ضعفت أو هجنتُ لغُتُهم وقلّت حصيلتُهم من الألفاظ؛ ومما لاريب فيه أن الضعفَ اللغوي لدى المشتغلين بالكتابة وغيرهم من الناشئة والمتعلمين عامة سائدة في واقعنا المعاصر أكثر منه في تلك العصور، وقلة المحصولِ من ألفاظ اللهُغة وصيغها من أبرز أسباب هذا الضعف. فإنّ الكشف عن موارَ وحديدة ولعمل على توثيق الارتباط بهذه الموارد والإشارة إلى طرق استغلالها وسب لم الاستفادة منها، من أجلِ سدّ النقصِ القائم والفقر اللغوي المتفشي يصبع من أهمًا يخدم اللهُغة ويعزز مكانتها ونفوذها ويبرز تراثها ويرتقى بفكها .

كما أنّ هذه الظّاهرة تحتاج إلى التهذيب، وإبراز الأوعية الناقلة لمفرداتما على النحو الذي يجعل الم تحسب من هذه المفردات صحيحاً أصيلاً وافراً وفياً بمتطلبات العصر، وُمعيناً على الارتقاء بمستوى العطاء الفكري لمجتمعنا العربي. لذا فإنّ قضية التَّراف في اللهُغة هي من الحيوية والحداثة بمكان، بحكم توسع اللهُغة الدائم، الذي يجعل المهتم بأمر اللهُغة وتطور دلالتها، على مفترق طريقين ممتدين منذ عصور سلفت؛ بين مؤيد لهذه الظّاهرة ورافض لها.

أما وصف (القيمة) بـ (الدلالية) لمفهوم الترادف في عنوان البحث، فانه يكون مصطلحاً دلالياً ذا مفهوم خاص يعرفه على اللغة بأنه [قدرة العناصر اللغوية على التأثير في المعنى] ، ولا يخفى ما لمفهوم الترادف من قدرة على التأثير في المعنى و تغييره، وإعطائه قيمة دلالية سواء كانت سلباً أم إيجاباً.

وقد تناولت هذه الظاهرة بين لغة القرآن الكريم ونهج البلاغة، مقارناً الاستعمال اللغوي للمفردة بين استعمالها في النص القرآني واستعمالها في نهج البلاغة؛ مع بيان موقف المعجم بإزائها، بعد تأصيل وتحديد مفهوم الترادف وأقسامه ومصادره والمواقف منه في القسم النظري من البحث.

وما يرُ غُنُولنا الخوضَ في هذا الموضوع، بعد تلكَ الدراسات كلَّها قديمها وحديثها أربعة أمور هي:

أُولاً: أهمية هذا البحث، وهي تَكُمْن فيما اخترناه من أساس للجانب التطبيقي، ألا وهو القرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من حلفه، وتلك ميزة لم يحظ بما نص آخر شعراً كان أم نثراً. لاسيما انه منطلق الدراسات اللغوية ومحورها، والأساس الثّاني نهج البلاغة الذي قيل عنه: إنه كلام فوق المخلوق و دون الخالق ، وهو نص بشري مستوحى من النص القرآني وقريب من زمانه.

ثانياً: إن الذين تنالوا هذه الظاهرة (الترادف) وتابعوا بروزها، لم يفرقوا بين النص الأدبي والنص القرآني، إلا قلة منهم وسأسعى لإبراز هذا الفارق الذي أغفله بعضهم، من خلال القسم النظري والقسم التطبيقي.

ثالثاً: الاعتماد على النظرية السياقية في تحديد دلالمة ُ فَرَدة، والاستناد إلى قانون الاستبدال للحكم على ترادف المفردات أو عدمه؛ ولعّل دمج النظرية السياقية مع قانون الاستبدال في التطبيق على

ا – محمد علي الخولي، معجم علم اللغة النظري، ص ٢٥١–٢٥٢.

النصِّ القرآنيِّ ونصوص نهج البلاغة، لم يحظَ بدراسة معمقة حول التَّرَاف؛ على الرغم من أنه يحوي ثماراً ناضجة ، وأفكار مُتقدمة ، تعزز عظمة اللغة العربية التي نزل بما القرآن الكريم.

رابعاً: ومما يسّوغُ لنا دراسة هذا الموضوع أيضاً، تناقض مواقف كثير من الباحثين حول هذه الظّاهرة، إذ نجد أحدهم ينفي التَّراف في بداية بحثه ثم يثبته في نهايته، أو نجد من يوسّع مفهوم التَّراف في البدء ثم يضي ق مفهومه، ويجعل له شروطاً تحدُّ منه؛ أو هناك من يخلط في مفهوم التَّراف، بين مفهومه عند اللغويين ومفهومه عند الأصوليين، ومفهومه عند أهل المنطق، ومفهومه في الدرس اللساني الحديث، من دون التمييز واتخاذ منهج واضح للوصول إلى نتيجة مقنعة، ورؤية واضحة لا ضبابية فيها.

وهذا التناقض يكشف لنا قوة الأدلة عند المنكرين ولمؤيِّدين، ما أدى إلى نشوء هذه المواقف المتباينة عند الباحثين، ونجد أحد الباحثين العرب المعاصرين يصّح علناً بقوله: (البحث حول التَّراف مشكل، وقد وجدتُ القضية أوسع مما كنتُ أقرر لها، (...) وجذورها تمتد إلى أغوار الزمن الأول الذي نشأت فيه هذه اللهُغة؛ وهي بين قائل بالتوقيف أو الاصطلاح) .

ومع كثرة ما كُتب حول قضية التَّراف اللغوي وأثرها في إصلاح لغتنا الحاضرة، وإثراء رصيدها، مازال الباب مفتوحاً أمام دراسات نقدية جاد ة متوهوعلى النحو المطلوب، تبرز هذه الأهمية، وتحلي هذا الأثر، وتعالج الإشكاليات التي أثيرت حولها؛ والأسباب التي منعت أو مازالت تمنع من الاحتفاء بما والتوجه إلى استغلالها والاستفادة منها.

لمتناداً إلى ما سبق نشأت الرغبة لديّ في البحث عن هذه الظّاهرة اللغويّة في (القرآن الكريم) و (نهج البلاغة) آملاً التوصل إلى مقاربات علمية، أسست لهذه الظّاهرة التي مازالت تشغل الباحثين في قضايا اللسان العربي.

وتتمثل الإشكالية بالبحث عن نتائج لغوية، من خلال نماذَج من الله العربيَّة، وتطبيقاتٍ على الاستعمال القرآني، واستعمال نهج البلاغة للمفردات، والإجابة عن التساؤل المفصلي، ألا وهو:

هل استطاع التطوُّر الدّلالي نقل دلالة اللفظ إلى مستوى صيرورته مرادفا ً لبعض الألفاظ ؟

<sup>-</sup> عبد الرحمن بن حسن المحسني، الترادف بين الانكار والاثبات، بحث في شبكة المنهاج الإسلامية (اللغة العربية)، ١٩ حزيران/ ٢٠٠٧م.

وهل إنّ ظاهرة التَّرافض أضفت دلالات أخرى على الألفاظ التي أصابها التطوُّر الدّلالي ؟

وتنبثق من هذه الإشكالية عدة تساؤلات هي :

- كيف تطورت دلالة اللفظة ؟
- ما هي المؤثرات التي تحكمها ؟
- وهل تسير اللُّغة في تطّورها على أسس ومبادئ، أو تكون خاضعة للحرية الفردية المطلقة في الكلام ؟
  - هل الأصل في اللُّغة العربيَّة تعدد الألفاظ للمعنى الواحد؟
  - ما هو الأساس الذي يعتمد عليه أو ما هو المقياس؟ هل الرجوع إلى التواضع اللغوي (الأصل اللغوي) ؟ أو الرجوع إلى الاستعمال ؟ أو التواضع والاستعمال معا
    - هل اتتّحاد المفهوم بين الألفاظ مستحيل أو ممكن ؟
    - هل هذه الظَّاهرة موجودة في القرآن الكريم ونهج البلاغة أو لا ؟ وما هو الدليل؟
      - وهل تمثل نقصاً أو ضعفاً في اللهُ غة العربية لكي ننزه القرآن الكريم عنها ؟
  - كيف قسم الدرس اللساني العربي القديم والحديث هذه الظَّاهرة اللغويَّة ؟ وعلى أيِّ أساس أو معيار ؟
  - وما هي الركائز الرئيسة التي تساعد على فهم هذه الظَّاهرة في الدرس اللساني الحديث؟ وكيف علّلها ؟

تحاول هذه الدراسة، بيان ما حصل من إفراط وتفريط في هذه الظّاهرة اللغويَّة، من كلا الفريقين (المنكرين ولمؤيِّدين)، وإعطاء رؤية علمية معتدلة، ومستندة إلى الدّليل العلمي، والذوق اللغويَّد وتفسيرها ذلك مناهج الدرس اللساني القديمة والحديثة وأدواتها، التي أسهمت في تحليل هذه الظَّاهرة اللغويَّة وتفسيرها

وتجدر الإشارة إلى أنّ الغرض من هذه الدراسة ليس إثبات التَّرَأَف أو نفيه بقدر ما هي دراسة لغوية وصفية تطبيقية تعتمد التحليل والهسّير، وتقوم على التتب ع والاستقصاء بغية استجلاء غوامض هذه الظّاهرة والكشف عن طبيعتها.

وقد شقّ البحثُ طريقه عبر ثلاثة فصول، سبقتْ بمقدمة وأُلحقتْ بخاتمة.

- الفصل الأول: تناولَ تحديد مفهوم التّراد ف وأقسامه في ثلاث نقاط رئيسة، اختصّ الأولى بتعريف التّراد ف لغة واصطلاحاً، وحاولنا فيها تتبع استعمالات لفظ (لتّراد ف) في اللّغة ورصدها، ومدى علاقة الاستعمال اللغوي بالمفهوم الاصطلاحي، ثم بعد ذلك حصرنا التعريف الاصطلاحي، ثم بعد ذلك حصرنا التعريف الاصطلاحي بتعريفين، عمّل الأول التعريف الموسع، والثّاني التعريف المضيق (الحدد) لمفهوم التّراد ف، ثم ناقشنا ظهور مصطلح التّراد ف صراحة، أما النقطة الثّانية فخصّصناها لتمايز مفهوم التّراد ف وتباينه بين اللغويين (قدماء ومحدثين) وبين الأصوليين والمناطقة؛ ونظرة السيميائيات للمترادفات. وخلصنا إلى تعريف للترادف يعتمد عليه في الجانب التطبيقي. وتقلّل في النقطة الثالثة إلى أقسام التّراد ف وخلصنا إلى تقسيم التّراد ف بعد ذكر أقسام عدة للتّرادف على أسس مختلفة إلى قسمين رئيسين. وذ للله الفصل بخلاصة تختزل الآراء حول التّراد ف وأقسامه.
- الفصل الثّاني: وقر شتْ فيه نشأة التَّراد ف والمواقف منه في نقطتين؛ اختصّ الأولى بنشوء التَّراد ف ومصادره موضّحاً تداخل اللهجات، والمعّب والدخيل، والتطوُّر اللغوي ومجالاته، والصفات الغالبة على موصوفاتها، وأثرها في نشوءالتَّراد ف. أما النقطة الثّانية فقد وضحنا فيها مواقف اللغويين من التَّراف، وصنفناهم إلى قسمين (المنكرين والمؤيّدين) وجعلنا لكّل قسم تصنيفاً خاصّاً بحسب أسباب إنكار اللغويين أو إثباتهم، والرأي الجامع لهم، لكي قسم تصنيفاً على الترابط والتّتابع في آرائهم، ونتخلّص من التكرار، ونضمن التّصنيف الأكاديمي لعرض الآراء. وذيل الفصل بخلاصة أبرزت النتائج التي توصّلنا إليها في هذا الفصل.
- الفصل الثَّالث: احتصّ بالتطبيق على مجموعة من المفرداتِ التي يظنّ فيها التَّراد في السياقِ القرآني وسياقِ في جاللاغة، واعتمدنا في هذا الفصل على نظرية السياقِ في تحديد دلاللة فردة، وعلى قانون الاستبدالِ للحكم بترادف المفردتين أو عدمه، وجعلنا التعريف الذي أسسناه في الفصلين (الأول والثَّاني) مقياساً نلجأ إليه، ثم عزَّزنا الفصل الثَّالث بخلاصة أظهرت نتائج التطبيقات.وت جو البحث بخاتمة تبين أبرز ما جاء فيه، وتعرض ما توصل إليه البحث من نتائج، ووضّحت بعض الأفكارالتي تستلزم الإيضاح بالرسوم والمخططاتِ والجداولِ، لاستجلاء ما تضمنته، واستيضاحا حوته من أفكارٍ وإشاراتٍ.

- المما نهج المتبع في البحث فهو: الم- نهج الوصفي

تنوعت المناهج في الدراسات التطبيقية والتنظيرية، وللعل َ نَهج الوصفي َ تَلاءُم مع طبيعة البحث، إذ يعالج فيه تفسير ظاهرة التَّراُف وبيان أسبابها وحدوثها، من أجل الوقوف عند ظروف نشأة التَّراُف في اللَّغة وفهم مصادرها، مستندين إلى الوصف العلمي البعيد عن الأحكام المسبقة. إذ يستلزم منا أن ننظر إلى الألفاظ نظرة وإصفية ]، آخذين بالحسبان ما آلت إليه من دلالات، ما يمكننا أن نلمس حقيقة التَّراُف.

#### - أما التقنيات المتبعة في التَّطبيق فتتضمّن ما يلي:

- ١- استقراء بعظلفردات التي تحتمل أ القول البُّرَّاد ف في لغة القرآن ونهج البلاغة.
- ٢- الاعتماد على النظرية السياقية لمعرفة المعنى، من خلال تللع مُ فرَدة الواحدة في السياقات القرآنية وسياقات نهج البلاغة.
- ٣- المقارنة بين معلى معلى فركة في اللُّغة العربيَّة (المعجم)، وبين استعمالها في الآيات القرآنية، واستعمالها في نصوص نهج البلاغة.
  - ٤- الكشف عن وجوه الاتفّاق والافتراق في المفردات المدروسة.
  - ٥- الاستناد إلى قانون الاستبدال للحكم على ترادف المفردتين أو عدمه.

وفي ما يتعلَّق بالمصادر والمراجع التي اعتمدتُها في الدراسة، فضلاً عن المصدرين الأساسيين (القرآن الكريم) و (تفج البلاغة)، استعنت بمعاجم اللُغة المعتمدة ، لوسي ما (لسان العرب) الذي تأخر فجمع فأوعى، و (تاج العروس)، و (تاج اللُغة وصحاح العربيَّة) للجوهري، كما اعتمدنا كتب الفروق

اللغويَّة، ومن أبرزِها (الفروق اللغويَّة) لأبي هلال العسكري، و(كليَّات أبي البقاء)، و(الرسالة التاّمة في فروق اللَّغة العاّمة) للشيخ محمد جعفر الكرباسي، ومن كتب اللَّغة التي رجعنا إليها، (المزهر في اللَّغة وعلومها) للسيوطي، وكتب الألفاظ المترادفة، ومن أبرزِها (ما اختلفت ألفاظ واتفقت معانيه) للأصمعي(ت.١٤٢ه.)، و(لغريب المصنق) لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت.٢٢٤ ه.).

أما أهم المصادر القرآنية، فتمثلت برالمفردات في غريب القرآن) للراغب الأصبهاني، و(تفسير الميزان) للعلامة الطباطبائي، و(التبيان في تفسير القرآن) للطّوسي، و(البرهان في علوم القرآن) للزركشي؛ أما مصادر نهج البلاغة فاعتمدت على الشُّروح التي اهتمت بالجانب اللغوي ومن أبرزها، شرح محمد عبده، وشرح صبحي الصّالح، وشرح كمال الدين ميثم البحراني، وشرح السيد عباس على الموسوي، و(المعجم المفهرس المفاظ نهج البلاغة) واعتمدت نصَّ نهج البلاغة الذي ضبطه وابة كر فهارسه صبحى الصّالح.

أما الصّعوبات التي واجهت البحث، فأبرزُها تتلُّع ُ فرَدة الواحدة في السياقات القرآنية وسياقات نفج البلاغة مما استلزم الجهللكبير والوقت الطويل، في الوصول إلى دالللة فردة في الاستعمال، للحكم عليها اللتَّراد ُ فلو عدم وهذه نتيجة شطبيعية للمنهج الذي سلكناه في التَّطبيق.

#### الفصل الأوَّل

## (تحديد مفهوم التَّراُهُ وأقسامه)

#### أُولاً: التَّراكف لغةً، اصطلاحاً.

ثانياً: مفهوم التَّراكف وتباينه بين اللغويين والأصوليين والمناطقة

١ مفهوم التَّراُدف عند القدماء من اللغويين.

٢ - مفهوم التَّرادُف عند المحدثين من اللغويين.

٣- مفهوم التَّراكف عند الأصوليين والمناطقة.

٤ - نظرة السيميائيات لمفهوم التّراُه.

#### ثالثاً: أقسام التَّراكف

1 - التَّراثف الكامل.

٢ شبه التَّراُدف.

- تقسيم آخر للتَّرادُف

١- التَّراكف الإشاري.

٧- التَّراُدُف الإحالي.

٣- التَّراُدف الإدراكي.

#### لَّهُ: التَّراكف لغةً، اصطلاحاً

### ١ -التَّرادُ ف لغةً

هو تتابع شيء خلف شيء، والجمع: الزُّدافي، يقال: جاء القوم ُردافي أي بعضهم يتبع بعضاً. قال الأصمعي: [تعاونوا عليه و ترادفوا] بمعنى تتابعوا، وَرِفَ الرِحَل وأردفه: رُحِبَ خَلْفه مُ، اورَ دَفه مُ وَفاء و رُدافي، يقال َرِفْتُ فلاناً أي صررتُ له رُفاً.

قال الجوهرالمَيْظُ الله مُ مْرَدَكُ وهو النَّذي يركبُ حلف الرَّاكب، والرَّديفلا: مُ مْرَيَكُ، والجَمع رَدافٌ]. واسْتَرَفْهَ لله مُ أن ي رُفَه والرِّفُ: الرَّكب خلفك. والرِّدفُ: الحقيبة ونحوها ممّا يكون وراء الإنسان كالرَّف.

فالرِّدف هو ما تبع الشيء، وكل شيء تبع شيئاً فهوْ فهِ ، ومن هذا قولهم اللّيل للنهار ردفان؛ لأنّ كل واحد منهما ردف صاحبه، بمعنى أنّ أحدهما يتبع الآخر. وقولهم: أرداف النجوم أي تواليها وتوابعها، وأردفت النّجوم أي توالت.قال الجوهري: [الرَّديف النَّجم الَّذينوء من المشرق إذا غاب رقيبه و يُ المغرب]. وأرداف الملوك: هم النَّذين يخلفونهم في القيام بأمر المملكة، بمنزلة الوزراء في الإسلام، و أحدهم ردف. ويقال: هذه دابيّة لا ترادف، أي لا تحمل ريفاً.

وقد سموّا ضرباً من القوافي في الشّعر والعروضال [بُ تَرادف] وهو كّل قافية اجتمع في آخرها ساكنان؛ لأنّ غالب العادة في أواخر الأبيات أن يكون فيها ساكن واحد، فلّما اجتمع

۱ - ابن منظور، **لسان العرب**، دار صادر، بيروت، ط۱، ۲۰۰۰م، باب الفاء، فصل الراء ، مج ٦، ص١٣٦ - ١٣٨.

في هذه القافية ساكنان مرادفان كان أحد الساكنين رُف الآخر ولاحقاً به. أودفه عليه أي أتبعه عليه أ.

لاحظ قافية البيت الشعري:

يا صاح، قد أُخلَفْ أسماء مُا كانتْ تُعنّ يَلِكَ، مِن مُصنِ وِصاْلٌ ٢

ية صُحُ مم المبق أنالتَّراد ُفَ يلحظُ فيه جانب التَّتابع والتوالي في الزمان والمكان والهيئة، وسنستحضُر هذه المعاني عندما نأتي إلى نظرة السيميائيات لفهوم التَّراد ُف الطِتَّراد ف مصدر يدَلُ على الحدثِ دون الدلالة على الزمان، ويدل بصيغتِه الصرفية، على المفاعلة بين طرفين، وهما اللفظان الللَّذ ي عَدَ او انو موقعاً سياقياً ودلالةً .

ويدخُل ضمن دلالته، التبعية والخلافة، وإحلال الشيء محل الآخر، في أمر من الأمور، وهذا أقرب الدلالات إلى معنى التَّراف في الاصطلاح، حيث تم ّاشتقاق لفظ التَّراف اللَّذي يحمل دلالة المادة على الخلافة، وفيه من الجاز لعلاقة المشابحة، إذ يردف اللفظ، لفظاً آخر في أداء عمله؛ ويمكننا من خلال تتبع استعمالات التَّراف لغة ً أن نعرفه بأنه: تتابع شيئين وتواليهما على أمر واحد.

#### ٢ - التَّوادُف اصطلاحاً

ا إسماعيل بن حمّ اد الجوهري تاج اللغة وصّحاح العربية، تح: احمد عبد الغفور عطار، القاهرة، ط٢، ١٩٨٢م، مج٤، ص١٣٦٣-

٢ - جار الله الزمخشري، القسطاس في علم العروض، ص٨٨.

<sup>&</sup>quot; - السيمياء: هو علم يبحث في أنظمة الإشارات اللغوية الكائنة في المجتمع، كاللغات الطبيعية، وإشارات السير والملاحة. محمد ألتونجي، معجم علوم العربية، دار الجيل، بيروت، ط.١، ٢٠٠٣م، ص٢٤٥.

<sup>&</sup>lt;sup>٤</sup> - فريد عوض حيدر ، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية ، الآداب، القاهرة، ط١، ،٢٠٠٥، ص ١١٨.

ي تُعْفُ التَّرادُ ف بتعبيراتٍ مختلفة، فليس هناك اتّفاق تام بين العلماء و الدارسين قديماً وحديثاً على تعريف اصطلاحي واحد لمفهوم التَّرادُ فِ عندهم، لول ذلك بسبب تعدّ نظرتهم لظاهرة التَّرادُ ف أد عن إلى خلافٍ كبيرٍ بينهم، نجمتْ عنه أراء وصلتْ إلى حدِّ التناقض بين مُقرِّ البتَرادُ ف أدى إلى خلطٍ و اضطرابٍ في النظرِ إلى الألفاظِ والحكم عليها البتَّرادُ ف أو عدمه. وسنعرضُ ذلك بالتّحليل والمناقشة لاحقاً.

ويمكننا أن نحصر التعريفَ الاصطلاحي للتَّرَافِ من كتبِ التعريفاتِ والمصطلحاتِ عموماً، بتعريفين:

أولاً: [دلالة علّة كلمات مختلفة ومنفردة على المسمى الواحد أو المعنى الواحد دلالة واحدة]. (كالحنطة، وألّر، والقمح)، و(المسكن، والمنزل، والدار، والبيت)، و(ذهب، ومضى، وانطلق) و (العيْر و الحمار).

ثانياً: يقول التهاوي بعد أن يعقّ التَّراد ف لغة! وعند أهل العربيَّة والأصول والميزان، هو توارد لفظين مفردين، أو ألفاظ كذلك في الدلالة على الانفراد بحسب أصل الوضع، على معنى واحد، من جهة واحدة]. وقوله: (بحسب أصل الوضع) هو احتراسٌ من اعتبار الدِّلالات التي تصيب الألفاظ عن طريق النَّقل و تصيّرها إلى مترادفات.

لَقد بيّنَ التَّهاوي بأنَّ هذالتعريف هو حصيلة ما ذكره ُ أهل العربيَّة والأصول والميزان، والملاحظة أنَّ قيد الانفراد، وأصل الوضع، والجهة الواحدة في المعنى كان من جهد علماء الأصول لأَّو، وتبعهم في ذلك أهل المنطق، أما أهل العربيَّة فقد استفادوا هذا التعريف منهم.

ويشير صاحب منتقى الجمان إلى حسبان تعدد الوضع بتعدد الألفاظ فيقول في منظومته:

اً - علي بن محمد الشّريف الجرجاني، التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٦٩م، ص٢١٠ وي ُراجع: جلال الدين السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، دار احياء الكتب العربية، لا.ط، لا.ت، مج١، ص٢٠٤-٧٠١.

<sup>ً -</sup> التهاوني، كشَّاف اصطلاح الفنون، تح: د. لطفي عبد البديع، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٣م، ج٣، ص٦٦.

# عَدَ اللَّهُ طِلْ لَمْعَى اتَّحَد اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّ

وهي إضافة في محلّها إخراجاً لقسمٍ من الاستعمالاتِ الجازية كاستعمال لفظتي (الأسد) و(البطل) في الرجل الشجاع، مع وضوح اتحاد المعنى فيهما وتعدد اللفظ إلا أنّ الوضع فيهما واحد فهما ليسا بمترادفين.

وثما تقدّم يمكن أن نلحظَ العلاقة بين المعنى اللغوي للتَّراد ف والمعنى الاصطلاحي، إذ إن التَّراد ف لغة هو ركوب أحد خلف آخر، وأطلقت الكلمة في الأصل على هذا المعنى، ثمّ نقلتْ دلالتها من معناها الحقيقي إلى عدّة معان مجازية كما ذكرناها سابقاً، ومن جملتها إطلاق التَّراد ف على الكلمات التي تدلّ على معنى واحد. فإنّ الألفاظ قد تترادف على المعنى الواحد، كما يتراف الراكبان على دابة واحد، فهي علاقة مشابحة، أي شابحه ركوب أحد خلف آخر على دابة واحدة.

وقد أشار الجرجاني في تعريفه إلى هذا المعنى موضّحاً الصلة بين المعنى اللغوي والمعنى الاصطلاحي للكللة: أ تَرادف ما كافعناه واحداً وهُماؤه كثيرة وهو ضدّ المشترك اللفظي، أخذا من التَّراف التَّدي هو ركوب أحد خلف آخر، كأنّ المعنى مركوب واللفظين راكبان عليه] ٢.

#### ٣- ظهور المصطلح

<sup>&#</sup>x27; - عبد الهادي شليلة، منتقى الجمان، ص٤٩. نقلاً عن محمد تقي الحكيم، من تجارب الأصوليين في المجالات اللغوية، المؤسسة الدولية للدراسات والنشر، بيروت، ط١، ٢٠٠٢م ، ص٩٣.

<sup>ً –</sup> الشّريف الجرجاني، **التعريفات**، ص ٢١٠.

أما ظهور مصطلح (لتَّرادُ ف) صراحة، فالخوض التاريخي لم ينته بعد إلى رأيِّ حاسم، ويمكن القول أنه ظهر على يد علي بن عيسى الوماني (ت ٣٨٤هـ) التَّذيجعله عنواناً صريحاً لكتابه (الألفالظ مُ تَرادفة والمتقاربة المعنى)؛ وليس كما ذهب إليه حاكم مالك الزيَّادي إلى أنّ أقدَم نصّ لغوي بين أيدينا ورد فيه هذا المصطلَح صراحة هو لثعلب وذلك في معرض إنكاره للتَّرادُ ف اعتماداً على ما نقله السيوطي من قول التاج السَّبكي في شرح المنهاج: [ذهب بعض الناس إلى مُ تَرادف في اللغة العربيَّة، وزعم أنّ كلَّ ما يظن المن مُ تَرادفات فهو من المتبايناتِ التي تتباين بالصفات (...) وقد اختار هذا المذهب أبو الحسن أحمد بن فارس في كتابه التبايناتِ التي تقباين بالعبقاء العربيَّة وسنن العرب وكلامهلقله عن شيخه أبي العبال شعلب] .

المحلوبين في النحو واللغة. كان راوية للشعر، محدثا، مشهورا بالحفظ وصدق اللهجة، ثقة حجة. ولد ومات في بغداد. وأصيب في الكوفيين في النحو واللغة. كان راوية للشعر، محدثا، مشهورا بالحفظ وصدق اللهجة، ثقة حجة. ولد ومات في بغداد. وأصيب في أواخر أيامه بصمم فصدمته فرس فسقط في هوة، فتوفي على الأثر. من كتبه (الفصيح) و (قواعد الشعر) رسالة، و (شرح ديوان زهير) و (شرح ديوان الاعشى) و (مجالس ثعلب) مجلدان، وسماه (الجالس) و (معاني القرآن) و (ما تلحن فيه العامة) و (معاني الشرق) و (الشواذ) و (إعراب القرآن). خير الدين الزركلي، الأعلام، ص ٢٩١.

٢ - حلال الدين السيوطي: ( 911ه = 1505م) من كبار علماء المسلمين .ألّف عدداً كبيراً من الكتب والرسائل إذ يذكر ابن إياس في "تاريخ مصر" أن مصنفات السيوطي بلغت ست مائة مصنف. وقد ألف في طيف واسع من المواضيع تشمل التفسير، والفقه، والحديث، والأصول، والنحو، والبلاغة، والتاريخ، والتصوف، والأدب. ومن هذه المصنفات : (الإتقان في علوم القرآن)، و(شرح سنن ابن ماجه)، و(الآية الكبرى في شرح قصة الاسراء)، و(ألفية السيوطيلي)، ولاّح إلى الم مُ لدّج)، و(المزهر في علوم اللغة وأنواعها)، و(المهذب فيما وقع في القرآن من المعرب). الموسوعة العربية العالمية ،ص٩١١.

<sup>-</sup> السبكي، تاج الدين (٧٢٧ -٧٢١ه = ١٣٢١ - ١٣٢٠م). فقيه شافعي أصولي مؤرخ. يلقب بقاضي القضاة تاج الدين. ولد بالقاهرة، وأخذ العلم عن علمائها. له مؤلفات كثيرة منها: شرح مختصر ابن الحاجب؛ شرح منهاج البيضاوي في أصول الفقه المسمى الإبحاج شرح المنهاج؛ القواعد المشتملة على الأشباه والنظائر؛ طبقات الشافعية الكبرى والوسطى والصغرى؛ الترشيح في احتيارات والده؛ جمع الجوامع في أصول الفقه؛ وشرحه المسمى منع الموانع. توفي بدمشق. الموسوعة العربية العالمية، ص٧٧١.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن فارس (٣٢٩ - ٣٩٥ هـ = ٩٤١ - ٩٠١ م) أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، من أئمة اللغة والادب.قرأ عليه البديع الهمذاني والصاحب بن عباد وغيرهما من أعيان البيان.أصله من قزوين، وأقام مدة في همذان، ثم انتقل إلى الري فتوفي فيها، وإليها نسبته من تصانيفه (مقاييس اللغة) ستة أجزاء، و (المجمل) و (الصاحبي) في علم العربية، ألفه لخزانة الصاحب بن عباد، و (جامع التأويل) في تفسير القرآن، أربعة مجملدات، و (النيروز) في نوادر المخطوطات، و (الاتباع والمزاوحة) و (الحماسة المحدثة) و (الفصيح) و (تمام الفصيح) و (متخير الالفاظ) و (ذم الخطأ في الشعر).الزركلي، الأعلام، ص ٣٩٥.

<sup>° -</sup> السيوطي، المزهر، ١\٣٠٦.

و يعقب الزيَّادي على هذا النصَّ، بقولِه:[وثم ّا يعزز هذا الرأي ،أيضاً ، إشارة أحمد بن فارس نفسه إلى مذهب شيخه تعلب فيالتَّراد ُف واعترافه بالتعويل عليه] \.

والّذي نميل إليه غير ذلك، إذ إن النصّ الّذي اعتمد عليه الزيادي من صياغة التاج السبكي، وليس من صياغة ثعلب، والمصطح في عصر السبكي كان موجوداً، اوستعمله ليعبّر عما ارتآه تعلب من للإكار، فكان نقلاً عنه بلمعنى وليس باللفظ، والنصّ صريح في ذلك، إذ ورد فيه: [ذهب بعض الناس، زوعم أنّ كلّ ما يظنّ الحن ترادفات فهو من المتباينات]ثمّ بعد ذلك يورد في الأخير ذكر ابن فارس وتعلب وهذا دليل على النقل بالمعنى،أيضاً، وإلا لجله في البداية بأن يقول: [قال ثعلب] وليس زعم بعض الناس.ثمّ في قوله: [اختار هذا المذهب أبو الحسن أحمد ابن فارس(...) ونقله عن شيخه أبو العباس ثعلب]. دليل على اتخاذهما الإنكار مذهباً وليس فيه شاهد على ذكرهما مصطلح الترّاد ف، ولا حجة بعد ذلك فيما عزز به الزيادي رأيه من إشارة ابن فارس إلى مذهب شيخه ثعلب في الترّاد ف؛ لأنها إشارة إلى مذهبه في الإنكار وليست إشارة إلى ذكر المصطلح. ولكن هذا لا يعني أنّ فكرة الترّاد ف قد ظهرت في هذا الوقت، ولم تكن معروفة أو ملحوظة بشكل ما لدى علماء اللغة و وأرقا، فقد سبقت ظهور هذا المصطلح عبارات وتسميات عبرت عن هذه الظاهرة تعبيراً إجمالياً.

ثانياً: مفهوم التَّراكُف وتباينه بين اللغويين والأصوليين والمناطقة وفي السيميائيات ١ - مفهوم التَّراكُف عند القدماء من اللغويين

<sup>&#</sup>x27; - حاكم مالك الزيادي، الترادف في اللغة، منشورات وزارة الثقافة والإعلام، العراق ، ١٩٨٠م، ص ٣٤.

إنّ أقدم النصوص التي وردتْ إلينا والتي أشارت بوضوح إلى هذه الفكرة، نصّ سيبويه (ت.١٨٠ه.) حين قال: [اعلم أن من كلامهم اختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين، واختلاف اللفظين واحد، واتفاق اللفظين واختلاف المعنيين، فاختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين هو نحو: حلس وذهب، واختلاف اللفظين والمعنى واحد نحو: ذهب وانطلق، واتفاق اللفظين والمعنى عليه من الم وحدة و وجدت إذا أردتُ وجدان الضالة أوشباه هذا كثير] .

والَّذي يتعلق بموضوعنا في هذا التقسيم للألفاظ، هو القسم الثَّاني الَّذي ينصُّ على اختلافِ اللفظين والمعنى واحد، وقد على له ُ بقوله ذهب وانطلق. وهذا النوع من الألفاظ سمَّي فيما بعد بالألفلظ ُ تَرادفة.

ية على السعة بالقياس إلى المفهوم التَّرادُ ف في نصّ سيبويه، يدلّ على السعة بالقياس إلى المفهوم الدقيق للتَّرادُ فِ التَّذي حدده ُ العلماء ، كما أنّ مفهوم سيبويه للتَّراد ُ فِ يصدقُ على ألفاظ مختلفة أخرى معناها واحد لمِكن ها ليست مترادفة، مثل (جذب، وجبذ)، (اضمحل، وامضحل)، (السباسب، والبسابس)، (لذُشُوز، والذَشُوس) ٢.

هذه الألفاظ المختلفة دالّة على معنى واحد، ولكن اختلافها جاء بسبب القلب أو الإبدال وما إلى ذلك من الاختلافات الصوتية في الكلمة الواحدة فمثل هذه الألفاظ ليست مترادفة في الحقيقة ، إذ ليس ثمّة اختلاف بينها تماماً ، فاللفظة واحدة جاءت بصور مختلفة ، هذا ما يدعوه ألمحدثون المترّاد في الوهمي ، وهو أن تأتي لفظتان أو أكثر للدلالة على معنى واحد، ولكن أصلها واحد؛ والذي نميل إليه عدم ترادف هذه الألفاظ، بل يمكن أن ينصّ على تطورها الصوتي حينما يطلب بيان معانيها.

ا - سيبويه.أبو بشر عمر بن عثمان (ت ۱۸۰هـ)، الكتاب، تحقيق وشرح:عبد السلام محمد هارون، عالم الكتب، بيروت، ط٣، ١٩٣٨م، ج١، ص٧-٨.

<sup>ً -</sup> الأصمعي، ها اختلف ألفاظه و اتفقت معانيه، تح: ماجد حسن الذهبي، دار الفكر، دمشق، ط١، ١٩٨٦م، ص ٣٢.

<sup>&</sup>quot; - حاكم مالك الزيادي، الترادف في اللغة، ص ٣٨.

<sup>ً -</sup> يُـ راجع: عبد الحسين مبارك، فقه اللغة، مطبعة جامعة البصرة، العراق، ١٩٨٥م، ص١٠٣-١٠٥.

ويعُدُّ هذا النص لسيبويه من النصوص اللغويَّة المهمة التي أشارت إلى الحقبة الزمنية للتُّراد ُف في اللغة وقد صار هذا التقسيم مشهوراً بين العلماء، حتى جُعل أساساً تُبنى عليه الكتب، ومنها كتاب الأصمعي اللَّذي عنونه بر [ما اختلفتاًلفاظه واتفقت معانيه]، وكتاب [ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن الجيد] للمبرد وكتاب [الأسماء المختلفة للشيء الواحد] من الغريب المصني للأبي عبيد القاسم بن سلام، وكذلك ابن الأنباري النَّذي جعل تقسيم سيبويه في مقدمة كتابه في الأضداد، وفصل فيه القول شرحاً وتعليقاً؛ فبعد ذكره الأضداد والمشترك اللفظي قال: [وأكثر كلامهم يأتي على ضربين آخرين: أحدهما أن يقع اللفظان المختلفان على المعنيين المختلفين كقولك: الرجل، والمرأة، والجمل، والناقة، واليوم، والليلة، وقام، وقعد، وتكلم، وسكت، وهذا هو الكثير الله المختلفان على المعني الواحد، كقولك: البُروالحنطة ، والع يُر والحمار، والذئب والسيِّد ، وجلس وقعد ، وذهب ومضى] للمختلفان المختلفان على ومضى] للعني الواحد، كقولك: البُروالحنطة ، والع يُر والحمار، والذئب والسيِّد ، وجلس وقعد ، وذهب ومضى] للعني الواحد، كقولك: البُروالحنطة ، والع يُر والحمار، والذئب والسيِّد ، وجلس وقعد ، وذهب ومضى] للمختلفان المختلفان على المغني الواحد، كقولك: البُروالحنطة ، والع يُر والحمار، والذئب والسيِّد ، وحلس وقعد ، وذهب ومضى] .

وهكذا ظهرت فكرة التَّرادُ ف في مصنفاتِ اللغويين الأوائل على أساس من تعدد الألفاظ للمعنى الواحد، كما ورد في تقسيم سيبويه، بغضّ النظر عن أي قيد أو شرط. وذلك من قبل الاصطلاح عليها وتطّور البحث فيها وتحديد مفهومها.

ولإيضاح مفهوم التَّراف عند القدماء، نسلّط الضوء على كتاب [الأسماء المختلفة للشيء الواحد] وهو أحد الكتب التي ينقسم إليها كتاب [الغريب المصنف] للقاسم بن سلام من أورد ألفاظاً مختلفة دالة على معنى واحد، ومن ذلك ما ذكره للعطية من أسماء،

ا - الاصمعي (١٢٦ - ٢١۶ هـ = ٧٢٠ - ٨٣١ م) أحد أئمة العلم باللغة والشعر والبلدان.مولده ووفاته في البصرة. كان كثير التطواف في البوادي، يقتبس علومها ويتلقى أخبارها. قال الاخفش: ما رأينا أحدا أعلم بالشعر من الاصمعي. وتصانيفه كثيرة، منها (الابل)، و(الاضداد)، و(خلق الانسان)، و(المترادف)، و(الفرق) أي الفرق بين أسماء الاعضاء من الانسان والحيوان، و(شرح ديوان ذي الرمة)، و(الوحوش وصفاتها)، و( النبات والشجر). الزركلي، الأعلام، ص ٢١٤.

ا - محمد بن قاسم الانباري ، الاضداد ، تح :محمد ابو الفضل ابراهيم، دائرة المطبوعات والنشر، الكويت، لا.ط ،١٩٦٠م، ص٦-٧. " - أبوء بيد القاسم بن سلام (١٥٠ - ٢٢٤ه = ٧٤٧-٨٣٨م). فقيه محلّث ونحويّ على مذهب الكوفيين، ومن علماء القراءات.

ولد بحراة. وروى اللغة والغريب عن الأثمة الأعلام. قال ابن الأنباري: "كان أبوعبيد يقسم الليل أثلاثًا، فيصلّي ثلثه، وينام ثلثه، ويصنع الكتب ثلثه". جمع أبوعبيد صنوفًا من العلم وصنّف الكتب في كل فنّ وكانت كتبه مستحسنة مطلوبة في كل بلد. كما

نحو: الشكد، والجزح، والصفد، والفرض، والرفد، واللهوة، والنوفل!. كما أفرد صاحب الكتاب أبواباً كثيرة وفي مواضع متفرقة لذكر أسماء الخمر، والعسل، والسيف، وأسماء الزوجة، والداهية، والنفس، والسباع، والضباع، والثعالب، وأسماء القصير والطويل وغير هذا، وهو يروي وينقل هذه الم تُ تَرادافت عمن تقدّمه من اللغويين كالأصمعي، وأبي عمرو، والكسائي، والفراء.

وا ذكرناه أنفاً ينطبُق على أسماء السيف، والخمر، والداهية، والنفس، والأصل، والطويل، التي أوردها صاحب (الغريب المصنف) و حصّص لها أبواباً مستقلّة من كتابه.

ولو أُن عم النظر في كتب المتأخرين من الَّذين جملعوا ُ تَرادفات وَعَوَ وا بَمَا، لوجد أنهم نقلوا عن هذا الكتاب وأضافوا إليها كثيراً وضاعفوها مرات، حتى بلغت المئات كما في أسماء الداهية وغيرها.

يقول القفطي . ومن ذلك: كتاب الأمثال؛ غريب الحديث؛ الأجناس؛ الأموال؛ الإيمان؛ ماورد في القرآن الكريم من لغات القبائل؛ كتاب النعم والبهائم. وهي مطبوعة كلّها. أما مصنفاته المخطوطة فأكبرها وأشهرها كتاب الغريب المصنيّف وما يزال مخطوطًا. الموسوعة العربية العالمية، ص٢٢۴.

<sup>&#</sup>x27; - القاسم بن سلام، الغريب المصنف، ص ٢٨٦ ب- ٢٨٧ أ.

۲ - **م**.ن.، ص هب.

<sup>&</sup>quot; - الفيروزآبادي (٧٢٩ - ٧٢٩ هـ = ١٣٢٩ - ١٣١٥ م) من أئمة اللغة والادب.ولد بكارزين (بكسر الراء) من أعمال شيراز. وانتقل إلى العراق، وجال في مصر والشام، ودخل بلاد الروم والهند. أشهر كتبه (القاموس المحيط) أربعة أجزاء. و (المغانم المطابة في معالم طابة). وينسب للفيروزآبادي (تنوير المقباس في تفسير ابن عباس)، وله (بصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب العزيز) الزركلي، الأعلام، ص ٨١٧.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - السيوطي، **المزهر**، ١\٤٠٧ و ٤٠٨.

<sup>° -</sup> القاسم بن سلام، م.س.، ص ٣٨ب.

ولا بدّ من الإشارة إلى أذه لا يصبّح الحكم على الألفاظ المختلفة كلّها التي أوردها القاسم بن سلام للمسمى الواحد بأغّا مترادفة. إذ إنما تبدو مترادفة في الظاهر، لكذها عند التحقيق ليست مترادفة، فالمؤلّف لم يقتصر على مرادفات الشيء الواحد وحسب، بل ذكر مجموعة من الأسماء التي تدلّ على أحواله وأنواعه وصفاته وما يتعلّق به، شأنه في ذلك شأن كتب الموضوعات الأحرى؛ كما أذنا نلاحظ في مواضع كثيرة عدّة صيغ وصوراً مختلفة للكلمة الواحدة ومثال ذلك: وفهنية و رفاهية و رفاغية المواعدة ومنها ،أيضاً ، ما جاء في أسماء القصير، نحو: الحرك بدر و مثل هذا كثير.

إنّ هذه الألفاظ ليست من التَّراد ُفِ الحقيقي في شيء، خلافاً لم ذ َهبَ إليه كثير من القدماء وبعلل محدثين اللّذين توهمواالتَّراد في هذا النوع من الألفاظ، حين عدوا أقل تغيير في بنية الكلمة وشكلها، مهما كان طفيفاً – مع بقاء دلالتها على المعنى عينه – من التَّراد ف. ما أَص إلى خلط كثير اللين مُترادف حقّاً والخير مَترادف، ما جعلهم يصلون مرحلة من الغلو في ما مُترادفات لا يمكن التسليم به. وقد أصاب حسين نصّار في وصفه هذه الكتب بأنها كانت مولعة بإليلاد مُترادفات ".

وية صُع مم القدماء تمث القدماء تمث التعبيرهم عنها باختلاف اللفظين والمعنى واحد تارة، وبما اختلفت ألفاظهوأة فقت معانيه تارة أخرى، أو بالأسماء المختلفة للشيء الواحد. فكّل هذه التَّسميات والتَّعبيرات متقاربة في دلالتها على فكرةالتَّراد فبصورة واسعة وبغير تحديد دقيق لها. لذلك احتوت شواهدهم عللى ترادف وغيره. إذ إنما لم تقتصر على الألفاظ المفردة، بل تجاوزتما إلى العبارات والجمل المختلفة في الألفاظ التي تواردت على على الألفاظ المفردة، بل تجاوزتما إلى العبارات والجمل المختلفة في الألفاظ التي تواردت على

<sup>· -</sup> القاسم بن سلام، الغريب المصنف، ص ٢٨٨ أ.

۲ - م.ن.، ص ۱۱ أ- ۱۱ ب.

<sup>ً</sup> حِ راجع: حسين نصّار، المعجم العربي نشأته و تطوره، دار مصر، ط٢، ٩٦٨ ١م، ص١٤٧.

معنى واحد، وإلى الجحاز والكناية والمشترك وإلى ذكر أنواع المسمى وصفاته وأحواله في أحيان أخرى .

وقد حاول علماء اللّغة المتأخرون أن يحلّدوا مفهوم التَّراد ف، وأن يضعوا بعض الاعتبارات اللغويَّة، فهم لم يقفوا عند مفهوم التَّراد ف في دلالته، (عدة كلمات مختلفة على معنى واحد) ، أو بمعنى آخر انصراف علّة أسماء إلى مسمى واحد. بل يرون أنه لابد من تحقق اعتبارات لغوية معينة حين النظر إلى هذه الظاهرة اللغويَّة لتمي زها من غيرها وإخراج الشواهد التي لا ينطبق عليها مفهوم التَّراد ف؛ وبهذا أصبحت فكرة التَّراد ف عندهم أكثر وضوحاً وتحديداً بعد تطّور البحث اللغوي وتساعه، وحير ما يمثل ذلك تعريف التهانوي للتَّراد ف الدي ورد سابقاً.

والملاحظ أغّمضي قوا من مفهوم التَّراد ُف وحلّوه؛ لئلا يختلط به غيره ميوّزوه من الظواهر اللغويَّة الأخرى كالإتباع نحو (حسن بسن)، و(عطشان نطشان)؛ لأنّ بعضهم قال بترادفهما، لمكنّهما خرجا بقيد الانفراد، زد على ذلك أنّ شروط الاتبّاع في الوزن وعدم إفادة التابع معنى إذا كان منفردا تختلف عن فكرة التَّراد ُف وما ينبغي أن يتحقّق فيها من اشتراطات خاصة. كذلك أخرجوا منه التوكيد بنوعيه اللفظي والمعنوي. كما أخرجوا منه الألفاظ البّالة على معنى واحد مجازاً. وليس عندهم من التَّراف ،أيضا ، تلك العبارات والجمل التي تواردت في الدلالة على معنى واحد من جهة واحدة، نحو: الإنسان قاعد، والبشر جالس، فمثل هذه وإن كانت سواء في معناها، إلا أغّما ليست من التَّراف في شيء بسبب اشتراطهم الانفراد في الكلمات الم من قبيل التراكيب.

وعلى هذا يتبيّن لنا توهم بعض الباحثين في عدّالتَّراد ُف حيّى في الجمل والعبارات. وقد فاتهم أن ليس هناك ترادف في الجمل والعبارات بالمعنى الاصطلاحي التَّذي تواضع عليه المحقّقون

ا - حاكم مالك الزيادي، ا**لترادف في اللغة**، ص ٤٨.

٢ - يأ راجع: ص ١٧ من هذا الفصل.

<sup>&</sup>quot; - التهانوي، م.س.، ٣\٥٧٨ - ٥٧٩. و المزهر، ١\٤٠٣ - ٤٠٣.

من العلماء، وأنّالتّراد في ينبغي أن يلتمس في الألفاظ المختلفة المنفردة. ونتيجة ذلك وقع هؤلاء في خلط عجيب وفوضى لا طائل تحتها لعدم اهتدائهم إلى المفهوم الحقيقي للتّراد في وشروط تحققه في اللغة. صحيح أن الجمل والعبارات قد تتوارد على معنى واحد، وهذا في الواقع من قبيل تنّوع لأساليب البيانية في التّعبير، وليس ترادفاً بمفهوم المصطلح اللغوي كمابيناه. وإذا تجوزنا في إطلاق [لتّراد في على مثل هذه الجمل والعبارات، فهذا يشكّل مفهوماً يختلف عن مفهوم اللغة.

تأسيساً على ما سبق يمكن القول: إنّ فكرةالتَّراد في من الظواهر اللغويَّة الأولى التي تنبيّه اليها العلماء والدارسون العرب في وقت مبكر، نتيجة ملاحظاتهم للواقع اللغوي؛ وقد اتيضحت عندهم فكرةالتَّراد في أول الأمر في اختلاف الألفاظ للمعنى الواحد أو للشيء الواحد، وذلك قبل الاصطلاح عليها وتطور البحث فيها وتحديد مفهومها، وبمرور الزمن و نتيجة التألمي في هذه الظاهرة اللغويَّة، وبسبب تباين مناهج العلماء ومذاهبهم في النظر إليها، توصّلوا إلى مفهوم أكثر تحديداً، وقد وفقوا في ذلك إلى حدّ ما، مدلين بأقوالهم و وجهات نظرهم المتفاوتة التي جعلت هذه الفكرة تختلف ضيقاً وتساعاً لديهم. حتى وصل الأمر اللل محدثين من علماء اللغة التّذين حدواللتَّراد في وقيلبو فهوابط أكثر صواباً ممّا بحده عند من سبقهم، كما سنرى ذلك لاحقاً في مفهوم التَّراد في العلماء عند جميع العلماء وعلى اختلاف العصور.

#### ٢ - مفهوم التَّراكف عند المحدثين من اللغويين

لابد من الوقوف عند النظرة اللغويَّة الحديثة بغية الوصول إلى مفهوم التَّراد ف الدقيق، التَّذي يمكن أن نمتدي به في البحث، فإنّ عدم الاهتداء إلى مفهوم التَّراد ف الحقيقي، كان ومازال سبباً مهماً للاختلاف والاضطراب في النظر إلى هذه الظاهرة اللغويَّة عند معظم

الدارسين. مون الجدير ذكره للن عدثين اختلفوا في نظرتهم إلى التَّراد ُف، ولم يكن هناك تَّفاق حول مفهوم واحد له.

لقد اهتم المحدثون بظاهرة التَّراف ودرسوها وفقاً لمناهج البحث المختلفة، وحصَّصَ بعضُهم بحوثاً ومقالات في دوريات لشرح هذه الظاهرة وتوضيح خفاياها واستيعاب مضامينها.

ويمكننا أن ضن فهم على أربعة أقسام، وفقاً لآرائهم ونظرتهم لمفهومالتَّراد ُف:

# أ- الَّذين يرون التَّراكف اتحاداً تاماً في المعنى

يرى بعض اللغويين أن الترادف هو اتحاد تام في المعنى ومن هؤلاء اللغويين، إبراهيم أنيس الذي أثبتَالتَّراد ف في اللغة النموذجية المثالية الأدبية عد أن عرض آراء العلماء المؤيد دين لفكرة التَّراد ف والمنكرين لها، فأشار إلى أنّ التَّراد ف الحقيقي هو الاتّحاد التام في المعنى، والاحتكام في ذلك للاستعمال لا الأصل اللغوي، إذ يقول: [فإذا دلّت نصوص اللغة على أنّ بين الألفاظ المختلفة الصورة فروقاً في الدلالة. مهما كانت تلك الفروق طفيفة، لا يصح أن تعد الملن ترادفات، لأنّ شرطالتَّراد ف الحقيقي هو الاتحاد التام في المعنى والحكم في هذا مرجعه أولاً في خيراً إلى الاستعمال، لا إلى ما يتكتهن به بعض أصحاب المعاجم]. المعاجم]. المعاجماً المعادي المعاجماً المعنى والحكم المعاجماً المعاجماً المعاجماً المعاجماً المعاجماً المعادي المعاجماً المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد ال

ومن هؤلاء حاكم مالك الزيادي الله النادي الله الزيادي الله الزيادي الله الزيادي الله النهاد] . أشار إلى أنّ مفهوم التَّراد ف هو [دلالة ألفاظ مختلفة على معنى واحد على سبيل الانفراد] . ولكنة يختلف مع القدماء في تقييدهم التَّراد ف بالوضع، إذ يقول: [إلّه من الصعب أن نقف على حقيقة الألفاظ تبعاً لمعانيها الوضعية في اللغة، فالوضع الأصلي أمر مجهول لدينا لا سبيل

<sup>&#</sup>x27; - إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو، مصر، ط٢، ١٩٦٣، ص ٢١٣.

<sup>ً -</sup> حاكم مالك الزيادي، ا**لترادف في اللغة**، ص ٧٢.

إلى الوصول إليه والقطع به، لتعلّقه بالتَّاريخ اللغوي السَّحيق أولي ّات اللَّغة التي يكتنفها الغموض] '.

كما أنّه يختلف معهم في اشتراطهم أن تكون دلاللة ُ تَرادفات على المسّمى الواحد، حقيقة لا مجازاً، إذ يقول: [فأمر ليس له صفة الثبات في الألفاظ لاختلاط الحقيقة بالجاز وتداخلهما كثيراً في اللغة. فقد تصير الحقيقة مجازاً والجاز حقيقة، وليس لدينا مقياس ثابت لتحديد ذلك، و إنّا الأمر مرّده إلى الحسّ اللغوي العام] للمحديد ذلك، و إنّا الأمر مرّده إلى الحسّ اللغوي العام] لم

وبناء على مسألة الحقيقة والجاز المتغيرة، يرى عدم التماس التَّراد ف في ألفاظ اللغة مقتضى الوضع الأصلي، فلابد من النظر إلى التَّراد ف تبعاً للاستعمال، المُخَوعلى الواقع اللغوي، إذ يقول: [ فإذا كان الناس يستعملون ألفاظاً مختلفة بمعنى واحد، من غير أن يشعروا بفرق بينها، بحيث يمكنهم أن يستبدلوا كلمة بأخرى فلا يتغير المعنى المقصود، قلنا حينئذ أن هذه الألفاظ مترادفة]".

و بهذا يتفق الزيادي مع ما توصل إليه إبراهيم أنيس بأن الترادف هو اتحاد تام في المعنى، والمرجع في تحديد ذلك الاستعمال لا الأصل اللغوي، لصعوبة الوصول إليه.

# ب-الَّذين يرون التَّراكُفَ اتحاداً جزئياً

۱ - حاکم مالك الزيادي، م.ن، ص ۷۲.

۲ - م.ن.، ص ۷۳.

۳ **- م.ن.**، ص ۷٤.

يرى بعض المحدثين أن الترادف ليس اتحاداً تاماً في المعنى، فيكفي الاتحاد في جزء المعنى ومنهم رمضان عبد التواب، فقد أشار إلى مفهوم التَّراد ُف، مع إيمانه ب تفّرد كّل كلمة بمعان خاصّة بها، قائلاً [ورغم ما يوجد بين لفظة مترادفة وأخرى من فروق أحياناً، فإذ نا لا يصبّح أن ننكر التَّراد ُفَعَع من أنكره مم جملة، فإنّ إحساس الناطقين باللغة، كان ي عامل هذه الألفاظ معالملة مترادف، فنراهم يفسّرون اللفظة بالأخرى] .

أما أحمد مختار عمر فقد أورد مفهومين للتّراد في، فأنكر وجود التّراد في بالمعنى الأوّل المتعنى الثّاني، إذ يقول: [إذا أردنا المبتّراد في التطابق التاّم الدّذي يسمح بالتبادل بين اللفظين في جميع السياقات {من} دون أن يوجد فرق بين اللفظين في جميع أشكال المعنى (الأساسي، والإضافي، والأسلوبي، والنفسي، والإيحائي)، ونظرنا إلى اللفظين في داخل اللغة الواحدة، وفي مستوى لغوي واحد، وخلال فترة زمنية واحدة، وبين أبناء الجماعة اللغوية الواحدة، للتّراد في غير موجود على الإطلاق] .

ثم يشير في نهاية بحثه إلى المفهوم الثّاني للتَّراد ف الّذيثيته ويذكر أمث لمة عليه، إذ يقول: [أما إذا أردنا المبتراد ف التطابق في المعنى الأساسي دون سائر المعاني، أو اكتفينا بإمكانية التبادل بين اللفظين في بعض السياقات، أو نظرنا إلى اللفظين في لغتين مختلفتين أو في أكثر من فترة زمنية واحدة - للتَّراد ف موجود لا محالة]".

ومن الباحثين المعاصرين محمود فهمي حجازي الَّذي بين رأيه في الترادف بقوله: [نه في ظلل مبدأ نسبية الدلالة لا يمكن أن تكون هناك كلمات تت فقُ في ظلال معانيها إت فاقاً كاملاً، ومن المكن أن ت تَقارب الدلالات لا أكثر ولا أقل. فالألفلظ مُترادفة هي بمذا المعنى الألفاظ

<sup>&#</sup>x27; - رمضان عبد التواب، فصول في فقه اللغة، مكتبة الخانجي ، القاهرة، ط٣، ١٩٨٧، ص ٢٧٨.

<sup>-</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، ط٥، ١٩٩٨ ص ٢٢٧.

<sup>&</sup>quot; - أحمد مختار عمر، م.ن، ص ٢٣٠.

ذات المعاني المتقاربة] . إذ إنه يرى أنّ المعنى الحديث للتَّرادُ ف إنّما هو في الألفاظ ذات الدلالات المتقاربة، وليس في إتّفاق المعاني.

وبالموازنة بين آرائهم يتبيّن اتفاقهم في عدم اشتراط الاتحاد التام لتحقق الترادف، لكن احمد مختار عمر تميز بإضافة بعد جديد في اشتراط التطابق في المعنى الأساس دون سائر المعاني، كما انه لم يشترط التبادل بين اللفظين في جميع السياقات، ولم يقصر الترادف على لغة واحدة، أو زمن واحد، أو بيئة لغوية واحدة.

## ج-الَّذين يضعون للتَّراكف شروطاً تحدُّ من كثرته

يرى هذا الفريق لابد من شروط لتحقق الترادف منهم، علي الجارم الَّذي أكّد في بحث مفصّل قلَّه ُ إلى [الجحمع اللغوي] في القاهرة (١٩٣٥م)، على أن التَّراد ُف موجود في اللغة العربيَّة ولا سبيل لإنكاره، ولكن لا تجوز المبالغة في ذلك؛ لأنّ بعض ما يظن أنمّا مترادفات إنّا هي صفات على معنى الإفراد في أصل الوضع، والدلالة على معنى واحد من جهة واحدة، وبحذا المفهوم أخرج كثيراً من الألفاظ التي يظن أنمّا المن مُ ترادفات.

و حاول محمد الطاهر بن عاشور، أن يضع تعريفاً وافياً، مُشَرقاً ومحدداً لمفهوم التَّراد ُف، قائلاً: [أحتار أن ألحد من ترادف بأذه لفظ مفرد دال بالوضع على معنى قد دل عليه بالوضع لفظ آخر مفرد يخالفه في بعض حروفه الموضوع عليها بحيث تنطق به قبائل العرب كلّها إذا شاءت، أو ألفاظ مفردة كذلك بشرط استقلال تلك المفردات في الاستعمال وفي الدلالة]".

ثم " شرع يفصل القول في مفردات تعريفه: [ فقولي لفظ يشمل الاسم والفعل والحرف، وقولي دال بالوضع على معنى، خرج عن ذلك استعمال الألفاظ في معان مجازية أو كنائية، والتقييد بالمفرد؛ لأزّه لا ترادف بين المركبات التقييدية والإضافية والإسنادية، وقولي يخالفه في بعض حروفه

ا - محمود فهمي حجازي، علم اللغة بين التراث و المناهج الحديثة ، وكالة المطبوعات، الكويت، لا.ط، ١٩٧٣، ص ٩٨.

<sup>ً</sup> بِـُراجع: على الجارم، الترادف، مجلة مجمع القاهرة، ج١، ص ٣٢٩.

<sup>&</sup>quot; - محمد الطاهر بن عاشور، المترادف في اللغة العربية، مجلة مجمع القاهرة، ج٤، ١٩٣٧م، ص ٢٤١-٢٦٨.

الموضوع عليها بحيث تنطُق به قبائل العرب كلّها إذا شاءت؛ لأريك أنّ الاعتداد في اعتبار اللفظين مترادفين إنّما هو بالاختلاف في الحروف الموضوعة عليها أصالة؛ ولذلك زدت الحيثية لزيادة البيان لئلا يعدّ من التَّراف ماكان بين اللفظين أو الألفاظ من الاختلاف في كيفية نطق قبائل العرب أو القبيلة الواحدة، وقولي بشرط استقلال تلك المرادفات في الاستعمال؛ لإخراج ما ي ستمى بالاتباع، وقولي في الدلالة لإخراج التوكيد المعنوي].

ومن بين الباحثين الذين يضعون شروطاً، محمّد نور الدين المنحّد، الدَّذي احتار تعريفاً، ذكر فيه شروطاً عدّة، بقوله: [لتَّراد في عندنا أن يدلَّ لفظان مفردان فأكثر دلالة حقيقية، أصلية، مستقلّة، على معنى واحد، باعتبار واحد، وفي بيئة لغوية واحدة. فلا اعتداد بالألفاظ المركّبة، ولا المعاني الجازية والأسباب البلاغية، وبشرط الأصالة تخرج الألفاظ المتلاقية على معنى واحد نتيجة لتطور صوتي أو دلالي، وبالاستقلال يخرج التابع والتوكيد، وبشرط الاعتبار الواحد يخرج ما يدلّ على ذات وصفة كالسيف والصارم، أو صفتين كالصارم، والمهند، أو صفة وصفة الصفة كالناطق والفصيح، وبشرط البيئة الواحدة يخرج ما تداخل من ألفاظ وضعتها قبائل مختلفة على معنى واحد]\*.

ويذهب مشتاق عباس معن إلى أن هناك شرطين لا بد من تحققهما كي نثبت ترادفية الألفاظ وهما: القصدية والإبلاغية.

ويعني بالشرط الأول (القصدية): أن يكون صاحب اللغة المنسوب إليها الترادف بين الفاظها، قاصدا الترادف بعينه وهو أمر متحقق في لغاتنا الدارجة إذ تجدنا نطلق على كثير من الأعيان أسماء معينة كوسمنا لفناء الدار (ساحة/حوش) وغيرها وهي من الألفاظ التي تدور على السنة عوام بغداد.

ويعني بالشرط الثاني (الإبلاغية): أن تحقق اللفظتان الدلالة المقصودة من التخاطب فقولنا (حوش الدار) يطابق تماما قولنا (ساحة الدار) وبتطابق المعنيين يتحقق الإبلاغ ويحصل

ً - محمد نور الدين المنجد، الترادف في القرآن الكريم بين النظرية والتطبيق، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط٢، ٢٠٠٧م، ص٣٥.

ا - محمد الطاهر بن عاشور، م.ن.، ص ٢٤١-٢٦٨.

الإفهام وهو ديدن اللغة أ. وهذان الشرطان تنطق بحما النتيجة التي خرج بحا من خلال تطبيقه نظرية الحقول الدلالية وقانون الاستبدال على ظاهرة الترادف؛ لأن القصدية وتحصيل الإبلاغ بين الألفاظ المترادفة يتحقق تطابق معانيها لا محالة.

وبالموازنة بين آرائهم نجد ألهم تشدوا في شروط الترادف، مما يؤدي إلى قلة وجوده. والذي نلاحظه ألهم اتفقوا في بعض الشروط واختلفوا في البعض الآخر، فالطاهر بن عاشور لم يقيد بالجهة الواحدة والبيئة اللغوية الواحدة، في حين علي الجارم اشترط الجهة الواحدة فأخرج الصفات من الترادف، وأما المنجد فأضاف لاشتراط الجهة الواحدة البيئة اللغوية الواحدة، أما الأخير (مشتاق عباس معن) فلم يشترط كل ذلك، وإنما انفرد بشرطين جديدين هما (القصدية والإبلاغية).

# د- التَّرادُف في الدراسات الغربية

لاشك ان الاختلاف في البنية والتركيب بين العربية وغيرها من اللغات متحقق، ومع ذلك يبقى الاستئناس بما جاء عند الغربيين مفيداً لنا، فقد عّف أولمانالتَّراد في بأنّه: [ألفاظ متحدة المعنى و قابلة للتبادل فيما بينها في أيّ سياق] للقرار وعّفه بالمر بقوله: [لتَّراد في مصطلح مستعمل للإشارة إلى التّساوي الدّلالي بين بعض الألفاظ، إنّه مصطلح يجمع بين مجموعات كبيرة من الألفاظ في المعجم؛ لأغّا تدلّ على معنى واحد، فتسمى هذه الألفاظ مترادفة، لما بينها من علاقة دلالية جامعة] في وفاك مجموعة من التعاريف تشير إلى أنّه يعني دلالة كلمتين على معنى واحد في اللغة الواحدة.

ويشير جون لاينز إلى عد التعاريف ذات المعنى الواحد مترادفة، وهنا يجب ملاحظة نقطتين حول هذا التعريف، النقطة الأولى أنه لا يحدّد علاقة الترادف بالوحدات المعجمية، إذ

ر عن المعنى الم

<sup>-</sup> ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، تر وتعليق: كمال بشر، دار غريب، القاهرة، ط١٦، لا. ت، ص ٩٧.

<sup>&</sup>quot; – فرانك بالمر، مدخل إلى علم الدلالة، تر:خالد محمود جمعه،مكتبة دار العروبة، الكويت، ط١، ١٩٩٧، ص ١١٣.

يفسُح المحال أمام التعابير البسيطة معجمياً لأن يكون لها المعنى نفسه التَّذي تحمله المعنى وليس المعقدة معجمياً. أما النقطة الثانية فهي أن هذا التعريف يت خذ من التطابق في المعنى وليس محرد التشابه في المعنى معياراً للتَّراف. ويختلف هذا التعريف في النقطة الأخيرة عن تعريف الترادف التَّذي بحده في المعاجم القياسية، ويختلف ،أيضاً ، عن التعريف التَّذي يعتمده عادة مؤلفو المعاجم أنفسهم .

وبعض الأجانب لم يكتفوا بمفهوم الاتفاق التام في المعنى، وإنّما يرون لا بدّ من مبدأ الاستعاضة الدّي يعني استبدال بالكلمة ما يرادفها في النص من دون أي تغير في المعنى، إذ يقول فرانك بالمر: [إنّ وجود إمكانية لاختبار التَّراد ُف مفيد جدّاً، لاسي ما إذا كانت هذه الإمكانية تجيع سياقاتها] .

وقد جعلوا الاستبدال مقياساً للتحقق من التَّرادُ ف في الألفاظ، وهذا هو المفهوم الدقيق للتَّرافُ في فقه اللغة المعاصر. هو ما ذكره ماكولي (Macaulay)" و وليم الستن (William P.Alston) وستيفن أولمان (Stephen Ullmann) قود أسموه مبدأ الاستعاضة أو الاستبدال، وعلوه أفضل سبيل للتحقق من الألفلاظ ترادفة.

ومن الجدير ذكره ، أنّ هناك من قسَّم التَّراف على أكثر من ضرب وأعطى لكّل قسم تعريفاً يمي ّزه من الآخر، وهذا ما سنوضّحه أني موضوع أقسام التَّراف في نهاية هذا الفصل إن شاء الله تعالى.

يرى أولمان أنّالتَّراد ُف التاّم يمكن أن يوجد إلا أنّه قليل، ومعظم ُ تَرادفات تبدو لأَول وهلة متماثلة في المعنى، إلا أنّ الفروق بينها تظهر بالتدريج. ومن ثَمَّ فهي تلاءم معنى خاصًا،

١ - جون لاينز، اللغة و المعنى و السياق، تر: عباس صادق الوهاب، دار الشؤون الثقافية العّامة، بغداد، ط١، ١٩٨٧م، ص ٥٣.

٢ - فرانك بالمر، مدخل إلى علم الدلالة، ص ١٦٩.

<sup>3-</sup> The Principles of Semantics, p. 108.

<sup>4 -</sup> Philosophy of Language, p. 441.

٥- ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص ٩٧.

التراد ف الترام على الرغم من عدم استحالته نادر الوقوع إلى درجة كبيرة، فهو نوع من الكماليات التي لا تستطيع اللغة أن تجود بها بسهولة ويسر، ويرى أنه إذا وقع هذاالتراد ف الترام فالعادة أن يكون ذلك لمدّة قصيرة محدّة، حيث إنّ الغموض الدّي يعتري المدلول والألوان أو الظلال المعنوية ذات الصبغة العاطفية أو الانفعالية التي تحيط بالمدلول لا تلبث أن تعمل على تحطيمه وتقويض أركانه، وكذلك سرعان ما تظهر بالتدريج فروق معنوية دقيقة بين الألفالظ ترادفة بحيث يصبح كل لفظ منها مناسبا وملائما للتعبير عن جانب واحد فقط من الجوانب المختلفة للمدلول الواحد فقط من المختلفة للمدلول الواحد فقط من المختلفة للمدلول الواحد .

وقد يمثّل لهذا بكثير من الكلمات التي تشيع في زحمة الشارع أو قاعة المحاضرة، فكلمة [يلج] مرادفة لكلمة [يدخل]، ولكن هناك بوناً بين الكلمتين مرده إلى تلك الظلال الهامشية والعاطفية التي تكتنف هاتين الكلمتين؛ إذ إن الثّانية تشيع على الألسنة في مقامات كثيرة، فيقال: [دخل البيت جذلاً] و[دخل السجن]، أما كلمة [ولج في الله الله الله الله المحل البيت جاره] فإذا ما قيل: [ولج الرجل بيت جاره] فإنّ السامع قد يستشعر أن بغية الرجل السرقة أو نيل مطلب ما، ولا شكّ في أنّ هذه الظلال الهامشية والعاطفية تعمل على اطراح السرقة أو نيل مطلب ما، ولا شكّ في أنّ هذه الظلال الهامشية والعاطفية تعمل على اطراح السرقة أو نيل مطلب ما، ولا شكّ في أنّ هذه الظلال الهامشية والعاطفية .

وقد تشيع كلمات يتباين استعمالها بتباين السياق والمقام الاجتماعي، فلو قيل: [حل الملك اورأته و أو (حليلته) في مضارب البادية] لكان الأمر مستهجناً بعض الاستهجان؛ إذ إن هناك كلمواقية تستعمل في هذا السياق، وهي (عقيلته)، ولا شكّ في أنّ هناك ترادفاً، لمكنّه ليس تاّماً في هذا الموقف الدّني عرض له .

ومن خلال تتبع أغلب تعريفات الغربيين للترادف يمكن القول إنهم يشيرون إلى الترادف التام ومن خلال تبعد أن منهم من أشار إلى مفهوم الترادف الجزئي، وسيتضح جلياً في ما بعد أن

١ - أراجع: ستيفن أولمان، م.ن.، ص ١٠٩.

مهدي أسعد عرار، جدل اللفظ و المعنى [دراسة في دلالة الكلمة العربية]، دار وائل، عمان، ط١، ٢٠٠٢، ص ٨٤.

أغلب اللغويين الغربيين ينكرون المفهوم الأول (الترادف التام)، ولعل هناك شبه أغلبية على قبول المفهوم الثاني (الترادف الجزئي).

استناداً إلى ما سبق يمكن القول إنّ نظرة محدثين إلى التَّراد و تختلف عن نظرة القدماء إليه، وهي نقطة مهمة نتبيّن منها مدى اختلاف هذه الفكرة و تطّوها عند هؤلاء عما كانت عليه عند أولئك. فلاشك في أنّ العلوم اللغويَّة الحديثة قطت شوطاً بعيداً في مجال الكشف والبحث، وقد حدث تطّور كبير في الدرس اللغوي بما توصّل إليه علم اللغة الحديث من حقائق ومعلومات، لاسي ما في موضوعات الأصوات واللهجات وعلم الدلالة. بموذا تهي أ للباحث اللغوي الحديث كثير من الأدوات والوسائل والعلوم التي لم تكن في وسع القدماء.

إنّ نظرة محدثين إلى التَّراد من تتمثّل في تلك الشروط اللغويَّة التي وضعوها وأوا أنّه لابد من تحققها حتى يمكن القول البتَّراد من في الألفاظ، وبغيرها لا يمكن ذلك، وهذه الشروط تتلخص فيما يأتي أ:

١) الأنفاق في المعنى بين كلمتين تأفاقاً تآماً، على الأقلّ في ذهن الكثرة الغالبة من أفراد البيئة الواحدة. فإذا تبين لنا بدليل قوي أنّ العربي كان حقّاً يفهم من كلمة [جلس] شيئاً لا يستفيده من كلمة [قعد] قلنا حينئذ أنّه ليس بينهما ترادف؛ ويمكن أن نتبين ذلك من خلال السياق الدي وردت فيه اللفظة.

٢) الاتّحاد في البيئة اللغويَّة، أي أن تنتمي الكلمتان إلى لهجة واحدة أو مجموعة منسجمة من اللهجات. وعلى هذا يجبُ ألا للتمسالتَّراد في من لهجات العرب المتباينة والمتباعدة، المترَّاد في عنياه والدقيق هو أن يكون للرجل الواحد في البيئة الواحدة، الحري ّة في استعمال كلمتين أو أكثر في معنى واحد، يختار هذه حيناً ويختار الواحدة، الحري "ة في استعمال كلمتين أو أكثر في معنى واحد، يختار هذه حيناً ويختار الواحدة الحري "قائر في المتعمال كلمتين أو أكثر في معنى واحد، المختار هذه حيناً ويختار الواحدة الحريق المتعمال كلمتين أو أكثر في معنى واحد، المتعمال كلمتين أو أكثر في معنى واحد المتعمال كلمتين أو أكثر في المتعمال كلمتين أو أكثر في المتعمال كلمتين أو أكثر في ألم المتعمال كلمتين أو أكثر في المتعمال كلمتين أو أكثر في معنى واحد المتعمال كلمتين أو أكثر في ألم المتعمال كلمتين أو ألم المتعمال كلمتين أو ألم المتعمال كلمتين ألمتعمال كلمتين ألم المتعمال كلمتعمال كلمتين ألمتعمال كلمتين ألمتعمال كلمتين ألمتعمال كلمتعمال كلمتعمال كلمتعمال كلمتعمال كلمتعمال كلمتعمال كلمتعمال كلمتعمال كلمتعما

3

ا ح ُراجع: إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية، مطبعة لجنة البيان العربي، القاهرة، ط٢، ١٩٥٢م، ص ١٦٦-١٦٧، و رمضان عبد التواب، فصول في فقه العربية، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٣، ١٩٨٧م، ص ٢٨٤-٢٨٥.

تلك حيناً آخر، وفي كلتا الحالتين يكاد لا يشعر بفرق بينهما إلا بمقدار ما يسمع به مجال القول.

٣) الاتخاد في العصر: ينظر المحدثون اللي ُ ترادفات على أنمّا واقعة في عهد خاصّ وزمن معيّن، ويعبّرون عن هذه النظرة بكلمة Synchronic أي (الوصفية)، وليس على أساس النظرة التاريخية Diachronic التي تتبع الكلمات المستعملة في عصور مختلفة ثم ّ تت خذ منها مترادفات. فإذا بحثنا عن التَّراد ُ فيجب ألا نلتمسه ُ في شعر شاعر من الجاهليين ثم نقيس كلماته بكلمات شاعر من عصر آخر مثلاً.

٤) ألا يكون أحد اللفظين نتيجة تطّور طيو للفظ الآخر، كما في [الجثل و الجفل] بمعنى النمل. حيث يمكن أن تعد إحدى الكلمتين اصلاً والأُحرى تطوراً لها. فالجثل والجفل ليستا في الحقيقة إلا كلمة واحدة. ولهذا أخرج المحدثون من التَّراد ف الكلمات التي حدث فيها تطور صوتي وصارت تنطق بعدة صور، وعدوها متراطف وهمية.

يتبين لنا من هذا الفرق بين فلهم محدثين للتَّراد في بهذه الشروط وبين نظرة القدماء ولي يتبين لنا من هذا الفرق بين فلهم المعظم القدماء وغلوهم في القول بترادف كثير من الألفاظ بسبب إغفالهم هذه الضوابط اللغويَّة التي قيد بها المحدثون فكرة التَّراد في. فقد كانت هذه الفكرة تت سمع عندهم لكثير من الألفاظ إلى الحدّالَّذي سمحوا فيه لمئات الكلمات بأن تَلَوَ في على المعنى الواحد أحياناً. بل فِهم قد تسامحوا في هذه الفكرة حتى شملت كثيراً من الكلمات الكلمات المتقاربة في المعنى وأسماء الشيء الواحد ذات الاعتبارات المتباينة في الدلالة عليه. كما توهمواالتَّراد في الصور اللفظية المختلفة للكلمة الواحدة بسبب العوامل الصوتية.

ويمكن القول إغمّ قد علّوا كثيراً من الألفاظ مترادفة على الرغم من محاولتهم تحديد مفهوم التَّراد ُف، ووضعهم لشروط تحقّقه في اللغة. وقد أُقت هذه النظرة المتساهلة إلى كثرة النَّراد ُف في العربيَّة والمبالغة فيه الأمر الَّذي أثار استغراب باحثين واستنكار آخرين له.

على أنّنا إذا نظرنا إلى منها ونستبعد تلك الأعداد الهائلة من الألفاظ التي يظن أنها مترادفة. ولهذا فسوف نخرج كثيراً منها ونستبعد تلك الأعداد الهائلة من الألفاظ التي يظن أنها مترادفة. ولهذا نرى أنّ شروا للله مدتين في جوهرها تسعى إلى تقليل كثرة التَّراد ف والغلو فيه حتى صارت الله مُ تَرادفات بقدر مقبول، وكأنّهم قد أدركوا الاضطراب والخلط في هذه المسألة.

ولكناً لا نبخس القدماء حقهم ولا ننكر فضلهم في هذاإلا نعدم أحياناً، أن نجد منهم من فطن إلى بعض هذه الشروط وأشار إليها على وجه من الوجوه. فقد كان حمزة الأصفهاني ينكرالتَّراد في اللهجة الواحدة ويعترف به في لهجتين مختلفتين.

هذه ووجهة نظر سليمة تتسّجه ُ إلى ما يتسّجه ُ إليه المحدثون في نظرتهم إلى التَّراد ُف، كما يرى ذلك إبراهيم أنيس الَّذي أعجب بهذا الرأي '.

كما أنّ المفهوم الحديث للتَّراد ُ ف قد اقترب كثيراً من مفهومه عند ابن جنّي، وذلك في قوله: [وإذا كثر على المعنى الواحد ألفاظ مختلفة فسمعت في لغة إنسان واحد، فإن أحرى ذلك أن يكون قد أفاد أكثرها أو طرفاً منها، من حيث كانت القبيلة الواحدة لا تتواطأ في المعنى الواحد على ذلك كله. هذا غالب الأمر، وإن كان الآخر في وجه القياس جائزاً ]٢.

فالمقصود من كلامه هو إذا وردت عدّة ألفاظ لمعنى واحد وفي بيئة واحدة، فإن ذلك يعني أنه قد نُقل أكثرها أو بعضها من جماعات أو قبائل أخرى؛ وما يعضد هذا التحليل قوله في موضع آخر [كلما كثرت الألفاظ على المعنى الواحد، كان ذلك أولى بأن يكون لغات لجماعات اجتمعت لإنسان واحد] . ورأي ابن جني هذا حري بالقبول لما فيه من الاعتدال؛ فهذا القول يكاد تتفق معه نظرة عدثين إلى التَّراد ف، لا سي ما قوله: [فُسِمع َتْ في لغة إنسان واحد].

<sup>· -</sup> ي راجع: إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية، ص ١٦٣-١٦٦.

<sup>-</sup> إبن جنّى، الخصائص، تح: محمد على النجار، الهيئة المصرية العامة للكتاب،ط٣٧٣\٣،١٩٨٨،١.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> – إبن جنّي، **م ن**، ص ٣٧٤.

كما أن القدماء أشاروا إلى اتّفاق المعنى الذي ترادفات وضرورة دلالتها على مسّمى واحد باعتبار واحد، كما رأينا ذلك آنفاً لدى بعض علماء اللغة.

نستنتُج من هذا أن شرواط محدثين ليست جديدة كلّها و لعّل الجديد منها شرطان هما: الاتّحاد في العصر، ولللّ يكون أحد اللفظينتيجة تطّور صوتي للفظ آخر. على أيّة حال إنّ هذه الضوابط اللغويَّة مجتمعة هي التي تمثّل نظرة الجمهور المن محدثين إلى التَّراد ف وفهمهم له.

# ٣- مفهوم التَّراُف عند الأصوليين والمناطقة أ- مفهوم التَّراُف عند الأصوليين

من الواضح وجود صلة وثيقة بين علم اللغة من جهة وعلم أصول الفقه والمنطق من جهة أخرى، إذ إن العلماء من الأصوليين والمناطقة بحاجة إلى اللغة في مباحثهم لطرائق الاستدلال والوصول إلى الأحكام. فلا يمكن التوصّل إلى ذلك إلا عن سبيل اللغة وفهمها وإدراك أسرارها لكونما الأداة التي يستعملها الأصوليون في مباحثهم، وتوصلهم إلى مرادهم. يقول السيد محمد باقر الصدر ق في الدليل الشرعي اللفظي: [لما كان الدليل الشرعي اللفظي يتمثل في ألفاظ يحكمها نظام اللغة، ناسب ذلك أن نبحث في مستهل الكلام عن العلاقات اللغوية بين الألفاظ والمعاني، ونصنفُ اللغة بالصورة التي تساعد على ممارسة الدليل اللفظي والتمييز بين درجات من الظهور اللفظي أ.

لذا ناقشوا الظواهر اللغويَّة في مباحث حاصَة، فيما يسَّمى عندهم (بمباحث الألفاظ والتصورات)، و من أهم المسائل اللغويَّة التي نظروا فيها هي ظاهرةالتَّراد ُف؛ لما لها من أثر كبير في بناء الأحكام الفقهية، وتجلية المعاني التي هي موضوع علم المنطق، فعرفواالتَّراد ُف، وأثبتوه،

٤١

<sup>ً –</sup> السيد محمد باقر الصدر क ، دروس في علم الأصول، الحلقة الثانية، دار المنتظر، بيروت، ط١، ١٩٨٥، ص ٥١.

وبحثوا في أسبابه و فوائده. وطرحوا نظر اتهم و تفسيراتهم لإمكان وقوعه. ولبيان مفهوم الترادف في بحثهم نأحذ نماذج من تعريفاتهم، منها:

### الفخر الوازي

فقد عَقَى فخر الدين الرازي التَّراد فَ بقوله: [هو الألفاظ المفردة الدالّة على شيء واحد باعتبار واحد]. قال: واحترزنا بالإفراد عن الاسم و الحدِّ، فليسا مترادفين، وبوحدة الاعتبار عن المتباينين، كالسيف والصارم، فإغما دلاً على شيء واحد، لكن باعتبارين: أحدهما على الدَّات والآخر على الصفة لا ونلاحظ من خلال تعريف الرازي للتَّراد ف وشرحه، له أكثر تحديداً من تعريف القدماء من علماء اللغة. فقد فرق بينه وبين الحد والاسم بقوله بالإفراد، وقربينه وبين المتباينين بوحدة الاعتبار، كما أنه لم يكتف بالتعريف على مي ز بينه وبين ما يحتمل التشابه معه من المؤكد والتابع، بقوله: [و الفرق بينه وبين التوكيد، أنّ ألحد والاسم فين التابع، أنّ التابع وحله ولانسان والبشر، وفي التوكيد يفيد الثّاني تقوية الأوَّل؛ والفرق بينه فين التابع، أنّ التابع وحله لا يفيد شيئاً كقولنا: عَطْشان نطْشَان] ".

قود مي ّز الإمام الغزالي ألتواطؤ عن التَّراد ُ فِ بقولِه: [و أَما المتواطئة فهي التي تطلق على أشياء متغايرة بالعدد، لوكذ ّها مت فقة بالمعنى الَّذي وضع الاسم عليها، كاسم الرجل فإن مي طلق

الله المنافق المنافق

۲ - السيوطي، **المزهر**، ص ٤٠٢.

<sup>&</sup>quot; - م.ن.، ص ۲۰۲ - ۲۰۳.

<sup>\* -</sup> محمد الغزالي (١٣٣٥ - ١٤٦١هـ = ١٩١٧ - ١٩٩٦ م). عالم ومفكر إسلامي مصري كبير، ولد بمحافظة البحيرة بمصر. التحق بكلية أصول الدين في جامعة الأزهر سنة ١٩٣٧م وتخرج فيها سنة ١٩٤١م متخصصًا في مجال الدعوة، كما حصل على درجة التخصص في التدريس من كلية اللغة العربية عام ١٩٤٣م. تصدى لتيارات الغزو الفكري في العالم الإسلامي. ومن مؤلفاته: فقه

على زيد وعمر وبكر (...) وكل اسم مطلق ليس بمعيّن كما سبق فإنّه ي طلق على آحاد مسمي "اته الكثيرة بطريق التواطؤ] .

هوناك من مي ّز الألفاظ المتكافئة عن الألفالظ ُ تَرادفة، فهي تثلبه ُ تَرادفات، وهي الألفاظ المتحدة في الذات والمتباينة في الصفات، وأسماء الله تعالى وأسماء رسوله 9من هذا النوع ٢.

## ٢. تعريف صاحب المعجم الأصولي

وقد عرف التَّرادُ ف بقوله : [هو اشتراك لفظين متغايريين في معنى واحلله و ترادف هو ما يكون فيه المعنى قد وضع له أكثر من لفظ لغرض الدلالة عليه، ومثاله الحيوان المفترس، فإنّ له مجموعة من الألفاظ قد وضعت للدلالة عليه، مثل لفظ الأسد والليث والهزبر]".

إنّ هذا التعريف خلا من المحددات والشروط التي رأيناها عند الفخر الرازي، ويمكن القول إنّ هذا التعريف ي صنن عنديف الموسّع للترادف، كما إنه ينسجُم مع تعريف اللغويين القدماء لمفهوم الترادف.

#### ٣. تعريف صاحب حلقات الأصول

عَقَى السيد معمد باقر الصدر التَّرادُ فَ بعد الإشارة إلى إمكان وقوعه، بقوله: [تَرَادُ فهو وجود لفظين لمعنى واحد بناءً على غير مسلك التعمد في تفسير الوضع].

السيرة؛ الإسلام والأوضاع الاقتصادية؛ دفاع عن العقيدة والشريعة؛ نظرات من القرآن؛ هموم داعية، الموسوعة العربية العالمية، ص١٤١٦.

<sup>&#</sup>x27; - الغزالي، المستصفى من علم الأصول، دار أحياء التراث العربي، بيروت، لا.ط.، لا.ت.، ١ \ ٣١-٣١.

۲ - السيوطي، **م.س**.، ص ٤٠٥.

<sup>&</sup>quot; - محمد صنقورعلي، المعجم الأصولي منشورات الطيّ ار، بيروت، ط٣، ٢٠٠٧م، ١ ٨٦٦٠٠

<sup>، -</sup> السيد محمد باقر الصدر  $\varpi$  ، دروس في علم الأصول، الحلقة الثانية، ص ٦٠.

ونلاحظ من التعريف أمرين: أحدهما، أنّ صاحب الحلقات، ربط بين موضوع التَّرادُ ف وتفسير الوضع، لا يخفى ما لهذه المسألة من أهمي ّة في تفسير وقوع التَّرادُ ف وإنكاره كما سنوضّحه لاحقاً بالتفصيل في الفصل الثاني إن شاء الله تعالى.

وثانيهما، أذّه فسر وقوع التَّراد ف بناء على غير مسلك التعهد في تفسير الوضع، والتعهد يعني إلالتزام بالإتيان باللفظ عند قصد تفهيم المعنى أ. وهذا يعني يمتنع التَّراد ف المتضمن لتعهدين من هذا القبيل بالنسبة إلى معنى واحد، إذ يلزم أن يأتي بكلا اللفظين عند قصد تفهيم المعنى، وهو غير مقصود من المتعهد، بأن يأتي باللفظين للدلالة على معنى واحد، وسنناقش هذا المسلك بالتفصيل في إمكان وقوع التَّراد ف عند الأصوليين.

# - إمكان وقوع التَّراُه عند الأصوليين

أما في إمكان وقوع التَّراد ُف في اللغة، فقد أثبتوه في تقسيماتهم للفظ والمعنى ومنهم صاحب تقذيب الأصول، إذ يقول: [اللفظ و المعنى إما مت حدان، يو عبر عه بمت حد المعنى، أو متعلّدان، ويعبر عنه بالمتباين. أو يكون المعنى واحدا عرفا وإن تعلّد بحسب الحيثيات والدقيات العقلية واللفظ متعلّدا أن يوعبر عنه المشترك. ولا ريب في وقوع الجميع في المحاورات الصحيحة] للشترك. ولا ريب في وقوع الجميع في المحاورات الصحيحة] للشترك. ولا ريب في وقوع الجميع في المحاورات الصحيحة] للمشترك.

وقد يقال بعدم إمكانالتَّراد ف في اللغة، وذلك لأنه لا معنى لوضع لفظين أو أكثر لمعنى واحد، بعد أن كان الغرض من الوضع هو تفهيم المعنى، وهو يحصل بوضع لفظ واحد لإفادة المعنى المراد، ومن هنا يكون وضع أكثر من لفظ لإفادة معنى واحد منافياً لحكمة الوضع، والمفترض من واضع اللغة أن يكون حكيماً لا يقدم على ما هو عبث ومناف للحكمة. [إلا أنّ هذه الدعوى غير تامة بعد شهادة الوجدان على وقوعالتَّراد ف في اللغة، أو الوقوع أقوى شاهد

أ - السيد عبد الأعلى السبزواري، تهذيب الأصول، دار الهادي، بيروت، ط٢، ٩٩٦ ١م، ١/٣٤.

۱ – م.ن.، ص ۲۱.

على الإمكان، على أن ذلك لا ينافي مقتضى الحكمة من الوضع، فما هو المحذور في أن يتوصّل الواضع أو المتكلّم بأكثر من لفظ لإفادة المعنى المراد عنده ألا.

ويرى السيد محمد تقي الحكيم أنّ جلّ مناشئ الخلاف قائم على بعض النظريات التقليدية في نشأة اللغة، فإذا قلنا بالدلالة الذاتيه ق، تعذّر علينا الإقرار بالترادف، وكذلك إذا قلنا بالواضع هو الله فهو حكيم قادر، يضع لكّل معنى لفظاً، وإن قلنا بتعدّد الواضع (الإنسان) ساغ لنا القول بالترادف أ.

لكن لم " اكانتالنظرية الاجتماعي" ة للغة تراها إحدى مظاهر الاجتماع تولدها حاجة المجتمع للتفاهم، ولا يقع التواضع عن تشاور فإن الترادف ممكن وقوعه ، ثم " يقول وقد توضع لدى مجتمعات ما ألفاظ لمعنى واحد وتضع أحرى لفظا لشبيه المعنى، فيأتي أرباب المعاجم فيسجلونها ألفاظا دالة على معنى واحد من دون ذكر تعدد الواضع. إذا لا موضع للتساؤل عن الأهداف العقلانية من وراء الترادف، مادمنا نقر بأنّ الوضع عمل " تلقائي اقتضته طبيعة المجتمعات".

#### - الإشكال على نظرية التعهد

<sup>&#</sup>x27; - محمد صنقور على، المعجم الأصولي، ١ \٤٨٦.

حمد تقي الحكيم، من تجارب الأصوليين في المجالات اللغوية، المؤسسة الدولية للدراسات والنشر، بيروت، ط١، ٢٠٠٢،
 ص٩٩ - ١٠٠٠.

<sup>&</sup>quot; - م.ن.، ص١٠١-٢٠١.

المتحصّل أنّ إمكان التَّراد في اللغة ممّ الله ينبغي الإشكال فيه على تمام المباني في ما هو واقع الوضع، لكن يمكن الإشكال في إمكانه بناء على نظري ق التعهد في الوضع التي يتبناها السيرة الخوئي أن وذلك لأنّ المتعهد إذا التزم بأن لا يقصد تفهيم هذا المعنى إلا إذا جاء بهذا اللفظ، فهذا يعني أذّه لا يكون ملتزما بتعهده إذا جاء باللفظ الآخر المرادف وقصد تفهيم المعنى نفسه إلا أن يكون قد التزم بالتزامين هو ألا يقصد تفهيم هذا المعنى إلا أن يأتي بهذا اللفظ، ثم يلتزم التزاما آخر بأن لا يقصد المعنى نفسه إلا إذا جاء باللفظ الآخر المرادف.

ولا يخفى التَّهافت بين الالتزامين، فأحد الالتزامين ينافي الآخر، لكن يمكن أن يلتزم بأن لا يقصد تفهيم هذا المعنى إلا إذا جاء بكلا اللفظين، وهذا الالتزام، إن كان ممكناً إلا أنه خلاف المتعارف، إذ من غير المألوف الالتزام بالإتيان بالكلّ ترادفات لغرض تفهيم معنى واحد؛ ومثاله في اللغة على وفق هذا المبنى، أننا إذا أردنا أن نعبر عن الحرب علينا أن نأتي بمرادفه، فنقول في آن واحد (حرب، وغي) للتعبير عن معنى واحد، وهذا غير متعارف عليه، بل غير معمول به، ومن الواضح بطلانه.

#### - توجيه الإشكال

ويمكن توجيه الإشكال على هذا المسلك (التعهد) بأحد حلول ثلاثة ذكرهالسيس د الصدر $\varpi$ :

- افتراض تعلّد الواضع، بمعنى تعلّد المتعلّدين بتعلّد ترادفات. هذا الجواب لو تم في الله المعلم ا
- ٢) افتراض اتّحاد المتعّهد، إلا "أنّ التعّهد يكون بهذه الكيفي "ة، وهي أن يتعّهد بأن لا يقصد تفهيم هذا المعنى إلا "إذا جاء بأحد هذه الألظلظ ترادفة.

الله المعاق الفياض، محاضرات في أصول الفقه، تقرير لبحث أبو القاسم الخوئي (قدس سره)، مطبعة الآداب ، النجف الأشرف، ١٩٧٤، ج١، ص٣٩–٥٢.

<sup>· -</sup> عَمد باقر الصدر on،دروس في علم الأصول، الحلقة الثانية، ص ٦٦.

٣) افتراض اتّحاد المتعّهد ،أيضاً ، إلا أنّ التعّهد يكون مشروطاً ، بمعنى أن نفترضَ أنّ المتعّهد يتعّهد بأن لا يقصد تفهيم المعنى إلا أن يأتي بهذا اللفظ ولكن بشرط ألا يأتي باللفظ الآخر ، ثم يتعّهد تعهدا أخر ، بأنّ لا يقصد تفهيم المعنى إلا أن يأتي باللفظ الآخر على أن لا يأتي باللفظ الأول.

نلاحظ أن في الافتراض الأول تعدّد الاتع ّهد) بالكسر أي تعدد الواضع، وفي الافتراض الثاني تعدد اللغع عدد اللفظ والواضع واحد، وفي الافتراض الثالث تعدد (التعهد) أي تعدد عملية الوضع؛ وبهذا البيان اتّضَح إمكان التّراد ُف في اللغة على جميع المباني الأصولية.

وقد أشار تمام حسّان إلى تعدد الواضع واستحداث ألفاظ جديدة بقوله: [حقاً إنّ الباب ليس موصداً أمام تصنّي الأفراد لارتجال الكلمات للمعاني ولتحويل الدلالة من معنى إلى آخر، فالشرط الأساسي لأن يصبح هذا الصوغ الجديد أو الاستعمال الجديد النّذي جاء به الفرد جزءاً من مفردات اللغة هو أنّ يتقبله المجتمع ويشيع استعماله فيكتسب العرفية الضرورية لكلمات اللغة] ٢.

وت ضح من كلامه أنّ المعيار والمقياس هو الاستعمال العرفي للكلمات فلا فائدة في لفظة بلغت ما بلغت والنّاس لا تستعملها أي مهما كانت دلالتها على المعاني، ومهما كان

<sup>&#</sup>x27; - هاشم صالح، البنيوية والحداثة، مجلة مواقف، عدد ٣٦، ص٨٤.

٢- تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة،القاهرة، لا.ط،لا.ت، ص ٢٢٢.

إيحاؤها الصوتي. كما يتضح أنها إشارة إلى تعدد الواضع، وهذا يتلاءم مع الافتراض الأول الذي ذكره السيد محمد باقر الصدر ...

## - منشأ التَّراكف عند الأصوليين

أما منشأ وقوعالتَّراد ُف في اللغة عندهم، يمكن أن نحصره بثلاثة احتمالات: الأوَّل: إنه نشأ من تصدّي الواضع لوضع لفظين أو أكثر لمعنى واحد، أما في عرض واحد أو على حقبات متعاقبة، وذلك لا محذور فيه ولا منافاة معه لحكمة الوضع.

الثّاني: إنه نشأ من اختلاف الواضع، بمعنى أنّ كّل قبيلة من قبائل العرب قد وضعت للمعنى المراد لفظاً خاصاً، نتّم مّ لم إلى المعنى الفاظ اللغة أو تداخلت القبائل فيما بينها، صار للمعنى الواحد ألفاظ متعدّدةً.

وهذان الاحتمالان يمكن أن يكون أحدهما هو منشأ لوقوع التَّراد ُف في اللغة، كما يمكن أن يكون مجموعهما هو المنشأ لذلك، بمعنى أنه من الممكن أن يكون بعظل تُترادفات نشأ عن الاحتمال الأَّول و بعضها نشأ عن الاحتمال الثَّاني .

الثالث ن إلوضع قد يكون تعي نا ، بمعنى أن ه ينشأ عن كثرة استعمال لفظ في معنى ولا يكون لأحد تصد للوضع، وإذا كان كذلك فمن الممكن أن يكثر استعمال لفظ في معنى بدرجة ينشأ عن هذه الكثرة الاستعمالية الوضع، ثم يكثر استعمال لفظ آخر من القبيلة نفسها في المعنى نفسه وينشأ عن ذلك وضع آخر ومن ثم يحصل التراف. ولعل هذا يقابل ما ذكره اللغويون في كثرة استعمال الصفات الغالبة، ما أصبلوغها حد الاسمي ة، أي حلت محل الأسماء لكثرة استعمالها وشيوعها، وهذا ما سنوضحه مفصلاً في السبب الرابع من نشوء التراف في الفصل الثّاني.

ولتوضيح الاحتمال الثالث في منشأالتَّراد ف توسليط الضوء عليه، نشير إلى ما طرحه علماء الأصول في مباحث الألفاظ من أنّ دلالة الألفاظ على معانيها ليست دلالة ذاتية،

<sup>· -</sup> محمد صنقور علي، المعجم الأصولي، ص ٤٨٧.

كدلالة الألم في عضو من أعضاء الإنسان على وجود خلل فيه، وإنمّا هي بجعل جاعل واعتبار معتبر، وإلا لو كانت الدلالة ذاتية، للزم أن يشترك جميع للبشر فيها، مع أننا نجد العربي لا يفهم معاني الألفاظ الفارسية - مثلاً وكذا العكس من دون تعلّم و دراسة .

إنّ دلالة تلك الألفاظ في كّل لغة لجحموعة من النسّ على معانيها، تم بإحدى كيفي ّتين:

الأوَّل: التعيين، وهو الأصل في دلالة اللفظ على معناه، وليد ُ به أن يتصّور الواضع اللفظ، ثمّ يتصّور المعنى الَّذي يريد أن يخصّ ذلك اللفظ به، فيضعه ُ بإزائه، وينصّ على أيّن وضعت هذا اللفظ: [أسد] مثلاً بإزاء [الحيوان المفترس] لل

وستمى هذه الكيفي ة من الوضع ب[الوضع التعييني] . ويستمى اللفظ دالاً ولمعنى مدلولاً ويستمى الإنسان الدي مارس غلبة التخصيص ولتنصيص هذه واضعاً وللفظ موضوعاً، والمعنى موضوعاً له.

الثّانية: الاستعمال، فإنّ كثرة استعمال لفظ و إرادة معنى خاصّ منه، يولّد علاقة خاصّة في الذهن بين ذلك اللفظ وهذا المعنى، بحيث ينتقل ألذهن فوراً إلى المعنى عند سماع اللفظ؛ وستمى هذه الكيفي ق من الوضع التعيني الوضع التعيني مستعملاً، ويستمى اللفظ في الوضع التعني مستعملاً، ويستمى المعنى مستعملاً فيه و قصد المستعمل إحضار المعنى في ذهن السامع عن طريق اللفظ إرادة استعمالية.

وفي ضوء ما تقلم، يتضع أن منشأ الوضع التعييني هو التخصيص والتنصيص بينما يكون منشأ الوضع التعييني هو كثرة الاستعمال وهذالأخير يؤد ي إلى استحداث ألفاظ جديدة للمعنى نفسه، ما يؤتي إلى نشوء ظاهرةالتَّراد ف في اللغة. أضف إلى ذلك قول الفخر الرازي

ا - محّمد جعفر شمس الدين، مدخل إلى دراسة علم أصول الفقه، دار الهادي، بيروت، ط١، ٢٠٠٨م، ص ٢٧.

۲ - م.ن.، ص ۲۸.

۳ - يُراجع: **م.ن.،** ص ۲۸.

<sup>&</sup>lt;sup>ع</sup> به راجع: م.ن.، ص ۲۹.

في إثبات وقوع التَّراد ُف: [ومن الناس مُنائكره ، وزعم أن كلَّ ما ي طُّن الهلن عُرادفات فهو من المتباينات؛ إما لأنّ أحدهما اسم الذات، والآخر اسم الصفة أوصفة الصفة. قال الوكلام معهم إما في الجواز، ولا شكّ فيه؛ أو في الوقوع إما من لغتين، وهو ،أيضاً، معلوم بالضرورة، أو من لغة واحدة؛ كالحنطة ولب ر والقمح؛ و تعسفات الاشتقاقيين لا يشهدُ لها شُبهة فضلاً عن حبّة] .

ويتضح من كلام الرازي، أن التَّرادُ ف ممكن وواقع سواء أكان في لغة واحدة أم في لغتين، كما أنه أشار إلى الفروق التي يتبناها الاشتقاقيون بين الألفاظ، وفي رأيه لا تنهض كونها شبهة فضلاً عن حجة.

أَما التاج السبكي في شرح [المنهاج] فلم يكتفِ بذكر، أذّه واقع في اللغة، بل وقف متعجباً من التكلّف في التفريق لأكثر الألفلظ مترادفة، بقوله: [ذهب بعض الناس إلى إنكار الله متعجباً من التكلّف في التفريقة، وزعم أنّ كلّ ما يم ظن المن مترادفات فهو من المتباينات التي تتباين بالصفات، كما في الإنسان والبشر؛ فإن الأوّل موضوع له باعتبار النسيان، أو باعتبار أذّه يؤنس والثّاني باعتبار أذّه بادي البشرة كنوا الح مَدْ لريس الع مُقار؛ فإنّ الأوّل باعتبار العتق، والثّاني باعتبار ع مَقر الدّن لشدّ قما. و تكلّف لأاكمثر مُترادفات بمثل هذا المقال العجيب] للمتبار ع مَقر الدّن لشدّ قما. و تكلّف لأاكمثر مُترادفات بمثل هذا المقال العجيب] للمتبار ع مُقر الدّن لشدّ قما. و تكلّف لأاكمثر مُترادفات بمثل هذا المقال العجيب] للمتبار ع مُقر الدّن لشدّ قما.

ويجيب الآمدي مانعي ظاهرةالتَّراد ُف، بقوله: [ وجوابه أن يقال لا سبيل إلى إنكار الجواز العقلي، فإنه لا يمتنُع عقلاً أن يضع واحد لفظين على مسمى واحد، ثم يت فق الكّل عليه.

ا - السيوطي، **المزهر**، ص ٤٠٣.

۲ - م.ن.، ص ۲۰۶.

<sup>&</sup>quot; - الآمدي، أبو الحسن (۵۵۱-۶۳۱ه). أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي، أصولي، كانحنبلياً ، ثم تحول إلى المذهب الشافعي. قرَدَم بغداد فتعلم القراءات، وبرع في الخلاف، وتفنن في أصول الدين وأصول الفقه والفلسفة. رحل إلى مصر وتصدّر للإقراء والفقه الشافعي، فتتلمذ عليه خلق كثير. ومن مصر خرج إلى الشام وتُوفي فيها. من كتبه: الإحكام في أصول الأحكام، وأبكار الأفكار في علم الكلام ولباب الألباب. الموسوعة العربية العالمية، ص ۶۳۱.

أو أن تضع إحدى القبيلتين أحد الاسمين على مسمى، وتضع الأخرى اسماً آخر، من غير شعور كل قبيلة بوضع الأخرى ثم يشيع الوضعان بعد ذلك. كيف وإن ذلك جائز بل واقع بالنظر إلى لغتين ضرورة فكان جائزاً بالنظر إلى قبيلتين].

ومن علماء الأصول من لم يرمعنى لإقامة البرهان على جوازه بعد تحقق وقوعه، ومنهم من خاضَ في معمعة الإثبات والإنكار، وأدلى بدلوه في النقاش والحوار، وكانت النتيجة استهجان إنكار الاشتقاقيين من أهل اللغة، ونعتهم بالتكلّف الظاهر و التعسف البحت اللّذي لا يشهدُ بصحّه عقل لا نقل، فوجب تركه مم عليهم .

ويمكن إجمال برأز ما لاحظناه عند الأصوليين ونظرتهم إلى ظاهرة التَّراد ُف بالآتي:

أُولاً: دقّة علماء الأصول في تعريف التَّرادُ ف، وتمييزهم له ممّا يشتبه به، من المؤكّد، والتلفاظ المتواطئة والمتكافئة.

ثانياً: مناقشة مسألةالتَّرادُ ف نقاشاً عقلياً أقرب ما يكون إلى أسلوب المناطقة وعلم الكلام في التقسيم والتفريع والجدل في إثباته وإنكاره.

ثالثاً: جعل بعض منهم التَّراد ُف سنَّة من سنن العرب، وقسماً من كلامها، واتساع معانيها، أوجبه ُ بالضرورة الاستقرائية.

رابعاً: إنّ أسباب نشوء التَّرادُ ف عندهم مبني ّة على كون اللغات اصطلاحية، إذ إن منشأ وقوع التَّراد وفع عندهم يتمثّل في ثلاثة احتمالات:

- الأوَّل: أن يكون بسبب تعدّ الواضع، بمعنى أ نَّ كُل قبيلة من قبائل العرب، قد وضعت للمعنى المراد لفظاً خاصًاً، و الجمعت ألفاظ اللغة أو تداخلت القبائل فيما بينها صار للمعنى الواحد ألفاظ متعدّة.

<sup>&#</sup>x27; - الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، دارالكتب العلمية، بيروت، لا.ط.، ١٩٨٠، ١٠-٣٠-٣٠.

<sup>ً -</sup> أراجع: محمد نور الدين المنجد، التوادف في القرآن الكريم، ص ١٠٠-١٠١.

- الثَّاني: أن يكون بسبب تعلّد الوضع، بمعنى تصلّي الواضع بوضع لفظين أو أكثر لعني واحد، إما في عرض واحد أو على مراحل متعاقبة.
- الثَّالث: أن يكون بسبب الوضع التعنيُّ، بمعنى أذَّه ينشأ عن كثرة استعمال لفظ في معنى و لا يكونُ لأحد تصدللوضع.

خامساً: ذهب جمهور منهم إلى القول بوقوعالتَّرادُ ف و إثباته في اللغة، فهم يرون أنّ التَّرادُ فلا يمتنع عقلاً، ولا شكّ في جواز وقوعه، سواء أكان من لغتين، فهو عندهم معلوم بالضرورة، أم من لغة واحدة كالحنطة، و ألّب، والقمح.

سادساً: وما يلاحظ أنمّم أخرجوا من ألَواد ُف طائفة من الألفاظ التي قال بعض اللغويين بترادفها، وذلك كاسم الشيء وصفاته، والصفة وصفة الصفة.

## ب- مفهوم التَّراكف عند المناطقة

نّ فكرة التَّراد ُفِ ليست بغريبة ولا بجديدة عند أصحاب المنطق، فقد أشار إليها أرسطو واضع المنطق من قبل، في مباحث التصوّرات التي تتصل بكثير من المسائل اللغويَّة، كذلك ذكرها في تقسيماته للأسماء وفي باب الحدود. لقد لاحظ أرسطو تعلّد الأسماء الكثيرة

للمعنى الواحد وقرر أذّه يمكن أن يقال الشيء بعينه متى كانت الأسماء له كثيرة والمعنى واحداً بعينه وذلك بمنزلة الثوب والرداء '، وعنده أنّ الكلمات مثل الفرح، والطرب، والسرور كلّها أسماء لمعنى واحد هو اللّذة '.

وقد عدّ أرسطو التَّراد ُف وسيلة لحدّ الشيء في البسائطمثال ذلك أن يجعل َ بدل [الثوب] [رداء]، ومثل قولنا: [اللائق جميل، وهكذافكّل ما يجري هذا الجحرى ينبغي عنده ُ أن نجعله ُ داخلاً في باب الحدّ، وينبغي ذلك أن تبدل الأسماء بالأسماء إذا كان معناهما واحداً. إلاّ أذنّه من أعظم الخطأ أن نجعًل التبديل بأسماء لا تعرف و مثال ذلك أن نجعًل مكان حجر أبيض: جندل بلجاء، فما قيل بهذا الطريق لم يجز و هو أقّل بياناً].

ويبدؤن أرسطو ينظر إلى مرادف الكلمة على أنه تعريف لها، مقيد الفلاد بضرورة كون المرادف أوضح من الكلمة المراد تعريفها؛ وهكذا يتبيّن لناكيف تمثلت فكرةالتَّراد في منطق أرسطو بهذه الصورة. وقد عّرف محمد رضا المظفر الترادف بقوله: [تسمية لفظ إلى لفظ من جهة دلالة كل منهما على معنى واحد يشتركان في الدلالة عليه، ففي التَّراف يت حد المعنى، ويتعلّد اللفظ].

أي يكون للمعنى الواحد علّة ألفاظ كل منها يدلّ عليه، مثل أسد، وليث، وهزير، وسُب ع، وضَغ من المعنى، وغيرها. فكل هذه الألفاظ مت حدة في المعنى، وعليه يكلون ترادف عندهم هو ما تعلّد لفظه أوّحد معناه ، مثل إصبع، وبنان، وقلم، و يراع. إنّ مثل هذه الألفاظ مترادفة عدهم لأنمّا مت حدة في المفهوم، وت حدة في المصداق .

إنّ من أنواع التعريف لدى المناطقة، التعريف بالمرادف، حيث اصطنعوه سبيلاً لتعريف الشيء وحدّوه وأكثرواالقول في هذا النوع وزادوه تفصيلاً وبياناً؛ فقد ذكر جونسون ثلاثة أنواع من التعاريف ومنها التعريف بالمرادف (Biverhal Definition) وهو تعريف الشيء

<sup>ٔ –</sup> أرسطو، منطق أرسطو، تر و تح : عبد الرحمن بدوي، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٤٨م ،٢ / ٤٧٩ - ٤٨٠.

۲ – م.ن.، ۲/۱۱۰.

<sup>&</sup>quot; - م.ن.، ۲/۱۲۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - محمّد رضا المظفر، المنطق، دار التعارف، بيروت، ١٩٨٢، ص ٤٣، و خضر بن محمّد بن علي الرازي، شرح العّرة في المنطق، تح: ألبير نصري نادر، دار المشرق، بيروت، ١٩٨٣، ص ٣٥.

<sup>° -</sup> أحمد عبده خير الدين، علم المنطق، المطبعة الرحمانية، مصر، ط١، ٩٣٠م، ص ٣٣-٤٠.

<sup>-</sup> بسّام مرتضى، دروس في المنطق، مؤسسة النعمان، بيروت، لا.ط.، ١٩٩٤م، ص ٣٢.

بمرادف أوضح منه وقد قال بهذا كثير من المناطقة والباحثين، كأن نقول: البر هو القمح والسحنجل هي المرآة. وقد سمي المناطقة هذا النوع من التعريفات [التعريف اللفظي] .

وهم يرون في هذا النوع من التعريفات أنّ المرادف قد استخدم ليرمز بدقة للمعوّ، بحيث يمكن استبدال أحدهما بالآخر. فها متكافئان ومتساويان منطقاً ودلالة ، ولا فرق بينهما إلا من جهة كون المرادف أكثر شهرة وأوضح، لأن التعريف عندهم هو دائماً معادلة. وعلى هذا الأساس أجازوا منطقاً أن تعرف الكلمة بذكر مرادفها، وحلوه وحدى طرائقهم في التعريف وذلك لإدراك المفرد وتصّوره ومعرفته.

إنّ الحاجة اللغويَّةللتَّرادُ ف - الوظيفة المنطقية عند أهل المنطق- قد ذهب إليها ،أيضاً ، أصحاب المذهب الوضعي، فهي عندهم من قبيل التعريف الاسمي وضرب منه، وقد أطلقوا عليها، اسم [التعريف القاموسي] التَّذي هو ،أيضاً ، يعرف الكلمة بمرادفها، معتمداً في ذلك على الاستعمال القائم فعلاً بين الناس.

وقد توسّع الوضعيون كثيراً في هذا النوع من التعريفات، فكّل لفظة في اللغة يمكن تعريفها بحدّها ووضع ما يساويها، لا فرق في ذلك عندهم بين لفظة وأخرى، كما أخم لم يقصروه على الألفاظ المفردة، بل شمل العبارات؛ ولكن على الرغم من توسّعهم هذا، فأخم قد أصابوا في نظرتهم إلى التعريف القاموسي بوصفه حالة تاريخية؛ وذلك لأذله تسجيل للكلمات بحسب استعمال الناس لها في ظروف معيل نة.

فإذا قلنا إنّ لفظ (س) معناه مرادف للفظ [ص] فهذا يعني تسجيلاً تاريخياً لحالة قامت بالفعل فيما مضى، وقد تكون قائمة اليوم كذلك؛ وليس لنا أن نقر تعريف اللفظة بما يساويها أن نضيف شيئاً من عندنا أو نحذف شيئاً، إذ إن النّاس يستعملون هذه الكلمة على هذا

ا Johenson: Logic I من المنطق الصوري منذ أرسطو وتطوره المعاصر، عليي سامي النشار، دار نشر الثقافة، الإسكندرية، ط.١، ١٥٥م، ص ١٥٠.

أحمد عبده خير الدين، م.س.، ص ٥٥. وأبو العلاء عفيفي، المنطق التوجيهي، مطبعة لجنة التأليف و الترجمة، القاهرة،
 ط٣٥٩١١،١٩٥٣.

<sup>-</sup> محَّد فتحى الشنيطي، المنطق و مناهج البحث، مطبعة مينت برس، بيروت، ط١، ١٩٦٩، ص ٧١.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - زكي نجيب محمود، المنطق الوضعي، مكتبة أنجلو المصرية، القاهرة، ط٤، ١٩٦٥، ١٢٨\١.

النحو، وهم يستعملونها بحيث تساوي كذا من الكلمات الأخرى؛ فإذا استعملوا مثلاً كلمة قلم ويراع بمعنى واحد، كانت الواحدة منهما تعريفاً قاموسياً للأخرى.

ولما كانت المعاني القاموسية للكلمات تسجيلاً لما يجري به الاستعمال بين جماعة من الناس، ولهذه الجماعة أن تغير كيف شاءت من طريقة استعمالها للكلمات فإن معانيها القاموسية تتغيّر تبعاً لذلك، لذا أوجبوا ضرورة تقييد هذا التعريف بزمان معيّن ومكان معيّن لأزيّه يجوز أن يتغيّر التعريف باختلاف الزمان والمكان. فليست المعاني القاموسية بالحقائق الثابتة ثباتاً مطلقاً كجدول الضرب في الحساب .

وربّما أنّ أصحاب المنطق الوضعي كانوا أكثر دقّة من غيرهم في النظر إلى هذا التعريف وفي فهم فكرةالتَّراد ف وإدراكها. فقد اقتربوا كثيراً من حقيقتها عندما ربطوا هذه الظاهرة بتغير المعنى، ولاحظوا فيها الجانب التاريخي. كما أخّم قد عولوا في ذلك على الاستعمال، وجعلوا صحّةالتَّراد ف في الألفاظ هو الواقع اللغوي لا غير، ومقياس الصواب أو الخطأ هو الذّاس أنفسهم وكيف يتفاهمون.

# ٤ - مفهوم التَّراكضفي السيميائي ّات

إنّ السيميائيات تهتم بالعلامة اللغويّة -وغير اللغويّة- من حيث كنهها وطبيعتها، وتسعى لل الكشف عن القوانين الماديّة والنفسية التي تحكمها، وتتيع إمكانية تمظهرها داخل

00

ا - يُراجع: زكي نجيب محمود، م.ن، ١١٨١-١٢٩.

التراكيب والسياقات اللغويَّة الإجتماعيَّة. ومن بين الأهداف المعلنة للسيميائية، إبراز لعبة المعنى أو التدليل'.

حاول السيميائيون دراسة خصائص اللّغة، داخل النظام اللغوي، وطرائق الدلالة، والعلاقة الموجودة بين المعجم والتركيب، واهتموا بعلاقة اللفظ بمدلوله، وأدركوا أن المفردات تتكون من مجموعة من العناصر يضبطها المعجم، ولكنها، عندما تتعالق مع مفردات أخرى داخل تركيب عد فإنحا تستقبل سمات جديدة لا يتوفر عليها معجم تلك المفردات منفصلا بعضها عن الآخر. وقد استعملوا في إبراز هذه المعطيات مصطلحات جديدة تحتأج إلى فصل بيان. فاللفظة الواحدة تتضمن مجموعة من السمات أطلقوا عليها مصطلح[Semes] أي معانم، جمع معنم، وهو [الوحدة الصغرى للدلالة]. فلفظ [الكرسي] - مثلاً يضم المعانم الآتية: [له مسند]، [له أرجل]، الشخص واحد]، اللجلوس]، أما لفظ [الأريكة]، فهو يضم إلى حانب المعانم السابقة، معنم جديد وهو [له يدان].

ولفظ الخشية يضم المعانم الآتية: (شعور)+(متوجه نحو المستقبل). أما لفظ [الندم]، فهو يضم المعنم الأول (شعور)+(متوجه نحو الماضي). ولفظ التبذير يضم المعانم الآتية: (تجاوز الحد في الإنفاق)+(يتعلق بكل الحد في الإنفاق)+(يتعلق بكل شيء وضع في غير موضعه).

نلاحظ أنّ الإسراف، يضم المعنم الأول من التبذير، أي كلاهما يشترك بهذا المعنم، لكنه يختلف في المعنم الثاني فهو يتعلق بكل شيء وضع في غير موضعه".

إنّ الأمثلة السابقة تبرز أن الألفاظ تتوافر على مجموعة من السمات، أو المعانم وكلّما دخلت سمة جديدة، أتيح للدارس أن يميز، بموجبها، بين الألفاظ، وهذا يدلّ على أن للمعانم

ا . - راجع: جوزف كورتيس، سيميائية اللغة، تر: جمال حضري ، مجد (المؤسسة الجامعية للدراسات)، بيروت، ط.١، ٢٠١٠، ص١١.

حمد إقبال عروي، السيميائيات و تحليلها لظاهرة الترادف في اللغة و التفسير، بحلة عالم الفكر، مجلد٢٦،١٩٩٦، ص ٢٠٠٠.
 ٢٠١.

<sup>ً -</sup> يُ راجع: محمد جعفر الكرباسي، الرسالة التامة في فروق اللغة العامة، مكتب الصفا، النجف الأشرف، لا. ط، لا.ت، ص١٨.

وظيفة اختلافية، أي إله بوساطة الاختلافات الحاصلة بين المعانم، نستطيع أن نميز بين الألفاظ في دلالاتما.

وقد ساعد على هذا الأمر قيام تحليل في الدراسات الفونولوجية واللغويّة، سمي بالتحليل المعنمي أو المكوني، يسعى إلى البحث في مختلف السمات التي تميزّ بين الحروف والمفردات على المستوى الصوتي، إلى درجة يمكن الحديث عن علاقة تشاكلية بين مستوى الشكل الحروف و الأصوات ومستوى المحتوى الدلالة. وقريب من هذا الرأي ما أشار إليه جوزف كورتيس بقوله: [يمكن لمدلول واحد أن يربط بدوال مختلفة، مثلما هو حال الترادف، حتى وإن لم يكن تاماً ١٠. يتضح من كلامه أنه يشير إلى نقاط اشتراك بين المفردات ونقاط افتراق ما يؤدي إلى القول بعدم وجود الترادف التام.

وما يلاحظ، بصدد دراسة الألفاظ دراسة معنمية، أن بعض التعابير تضفي على اللفظة معانم ملائمة وسمات جديدة لا نجدها في معجم تلك اللفظة. وهذا يدلّ على أنّ السياق يمارسُ دوراً في إضافة معانم ملائمة وسمات جديدة إلى الألفاظ في أثناء التركيب.

وتوضيحاً لهذه الحقيقة، يقدم بعض الدارسين الأمثلة الآتية:

- هناك عاصفة في الجبال.
- هناك عاصفة بين هؤلاء الناس.

فالعاصفة الأولى تتوفّر على معانم محددة وهي (عنصر طبيعي) + (دلالة على الاضطراب الجوي). أما العاصفة في المثال الثاني، فهي تستوعب سمة جديدة لا تتوفر في المعانم السابقة، وهي التي تتيح إمكانية التوافق السياقي و المعنوي بين [العاصفة] و [الناس]، ألا وهي: [نقاش حاد].

01

۱ - جوزف کورتیس، م. س، ص٦٦.

الجعجم لا يقدم هذه السمة الجديدة، وإنما هي من إضافات السياق، ولذلك فقد مي ّز Semes [معانم نووية] [ semes ] السميائيون بين نوعين من المعانم: معانم ثابتة في بنية اللفظة سموها [معانم نووية] [ cleaires ] وأخرى متحولة ومتغيرة من سياق لآخر، أطلقوا عليها مصطلح [معانم سياقية] . ( Classemes ] .

ولو حاولنا ربط هذا التحليل بظاهرةالتَّراد ُف، فإننا نلاحظ أن كل مفردة تتوفر على سمات معينة، وعندما يروم الدارس تفسيرها بمفردة أخرى، فإنه يراعي أكبر قدر ممكن من التشاكل الحاصل بين معانم اللفظة المفسَّرة واللفظة المفسِّرة، ويبعد أن يكون ذلك التوافق تاما وشاملاً لجميع المعانم والسمات، لذلك يذهب (كريماس) إلى أذّه لا يوجد هناك ترادف بمعنى التطابق التام والكلّى، وإنّما يتوفّر ترادف جزئي (Synonymie partielle)، أوشبه ترادف.

وعلى صعيد الاستخدام اليومي للغة الشفوية، فإنه موجود والكاتب يستخدمه في حدود الممكن، فالأفعال (يشير)، و(يعني)، و(يبرز)، و(يلاحظ)، يمكنها أن تتبادل المواقع في بعض السياقات، من دون صعوبة، وهذا مايتميز به الاستخدام الأدبي عن الكلام العلمي ".

وإذا كان من المستبعد الحديث عن التراد في الترام فلا أحد وهذا ما أشار إليه كل من كريماس و كورتيز يشك في وجود ترادف معنمي بين الكثير من المفردات، ففعل كل من كريماس و كورتيز عشك من، أو خاف من. وفعل [Redouter] بمعنى خشي من، أو خاف من. وفعل [Redouter] بمعنى خشي من، أو خاف من... يتضمنان، في الأقل، معنما مشتركا بينهما، يدعى نواة معنمية، وهو الدي يتيح لهذين الفعلين أن يجل أحدهما محل الآخر في عدد من السياقات .

ومجموع الذاتيات هو ما تسميه السيميائيات بالمعانم، ففي كل مفردة ذاتيات تشترك مع غيرها، لكنها تستوعب، في الوقت نفسه، سمات حاصّة بما، تظهر داخل كل سياق، وهو ما

<sup>· –</sup> اختار بعض الدارسين ترجمتها إلى [معانم ذرية] ملحق كتاب [الاتجاهات السيميولوجية المعاصرة] [مارسيلود اسكال]. ص٨٥.

۲ - محمد إقبال عروي، م. س، ص۲۰۰.

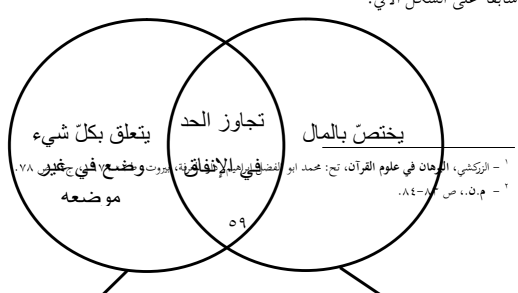
۳ - جوزف کورتیس، **م.س**.، ص٦٧.

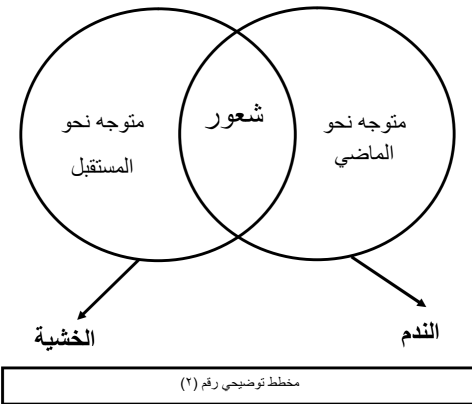
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - محمد إقبال عروي، م. س، ص٢٠٢.

اهتدى إليه الزركشي في قاعدة له حول التَّراد ُف تقول: [ولهذا وزعت، أي الألفاظ، بحسب المقامات، فلا يقوم مرادفها فيما استعملت فيه مقام الأخرى، فعلى المفسّر مراعاة الاستعمالات والقطع بعدم التَّراد ُف ما أمكن، فإن للتركيب – أي السياق – غير معنى الأفراد – أي اللفظة مفردة – ولهذا منع كثير من الأصوليين وقوع ألحد ُ تَرادفين موقع الآخر في التركيب، وإن اتفقوا على جوازه في الإفراد] .

وعندما حاول التفرقة بين ألفاظ يظن بماالتَّراد ُ ف لم يجد إلى ذلك سبيلاً إلا بالاستعانة بمقولة [التقريب] و[التضمن]، فالفرق بين [الخوف] و[الخشية] فرق مراتبي، إذ الخشية أعلى من الخوف، والفرق بين [الشح] و[البخل] هو أن البخل داخل في الشح متضمن فيه، والشح أشد البخل، بمعنى أذ ه يستوعبه و يتجاوزه إلى معانم أحرى، والفرق بين [التمام] و[الكمال]، أنهما وإن اشتركا في مقوم إزالة النقصان، فإن الأول لإزالة نقصان الأصل، أما الثاني، فهو لإزالة نقصان العوارض بعد تمام الأصل .

وثما لا شكّ فيه أن دراسة بقية أمثلته دراسة دقيقة، تؤدي إلى نتائج تنسجُم مع التصور الحديث للتَّراد ُ ف. وإنّ القول بوجودالتَّراد ُ فأو عدم وجوده يحتاج إلى تحرير القول تحريراً دقيقاً، إذ من المحتمل أن يكون الخلاف لفظياً، و لعّل ما كان يقصده المنكرون هو تأكيد وجود معانم خاصة بكل مفردة، ولنطلاقاً من التحليل الحديث، يظهر بأن من يقول البتَّراد ف، إنما يقصد به وجود معانم مشتركة بين لفظين، دون أن ينكر إمكانية وجود معانم حاصة لكل منهما تبرز داخل سياق تركيبي معيّن. ولتوضيح الفكرة نحاول أن نرسم العلاقة بين الكلمات التي شرحناها سابقاً على الشكل الآتى:





ومن الرسم السابق يمكن القول إنّ الدّني ينكرون التّواد في ينظرون إلى العناصر التي بقيت خارج دائرة الاتحاد، أما الدّني يثبتونه ، فإخّم يركّرون على دائرة الاتحاد (الاشتراك في المعنى). وإذا اتّضح هذا الأمرعلمنا أنّه بالإمكان التوفيق بين النظرتين، لأنّ كل واحدة منهما لا تنفي إمكاني ة الأخرى؛ بل إنّ الاختلاف المتوهم ينحصر في دائرة اختلاف زاوية النظر ليس إلا ، فالمنكرون ينظرون إلى المعانم الخاصة بكّل لفظة أما المثبتون فينظرون إلى المعانم المشتركة بين الكلمات.

وربّما يكون النقاش حول رفض التّراد ُ ف أو قبوله بحّرد نقاش شكلّي يفقد جزءاً من مشروعيته عندما يحرر الكلام فيه تحريراً دقيقاً. ومن ثمّ فإنّ الخلاف حول التّراد ُ ف خلاف لفظي يتعيّن رفضه مع التحليل السيميائي، فالّذي يصرُّ على أن المعانم المشتركة على قلتها موجودة، فإنحا كافية للقول بوجود التّراد ُ ف حتى ولو كان جُرئياً ، كما أنّالتّراد ف موجود بمعنى مخصوص يجلّيه التصرو السيميائي المعاصر. وإنّ انعدام التّراد ف يعني انعدام التواصل اللغوي، وإفقار التجربة الإبداعية لدى الإنسان.

# ثالثاً: أقسام التَّراكف

بعد الاطلاع على آراء القدماء لم نجد عندهم تقسيماً واضح المعالم للتراد ف، بل إشارات طفيفة وبأقوال متناثرة، نستنت منها بعض أقسام التراد ف، كالألفاظ المتكافئة والمتواردة، والألفاظ المتقاربة المعنى، مثل الدي ذكره السيوطي بقوله: [قال بعض المتأخرين ينبغي أن يكون هذا قسما آخر، وسم اه المتكافئة. قال: وأسماء الله وأسماء رسوله 9 من هذا النوع] أ. كما أشار إلى تقسيم (ألكيا) أ: [الألفاظ التي بمعنى واحد تنقسم إلى ألفاظ متواردة وألفاظ مرادفة؛ فالمتواردة كما تسمى الخمر عقاراً وصهم اء، وقهوا و تراهفهي التي ي قام لفظ مقام فظ لمعان متقاربة يجمع ها معنى واحد؛ كما يقال: أصلَح الفاسد، ولم الشعث، ورت ق الفتق، و شعب الصّدع] قالسيوطي على هذا التقسيم بقوله: وهذا تقسيم غريب.

ويمكننا أن نستنتج من العنوان الَّذيوسم به الرماني "كتابه [الألفالظ عُترادفة والمتقاربة المعنى] تقسيماً آخراذ يتمثَّل عُ القسم الأُول بالألفالظ عُترادفة والقسم الثَّاني بالألفاظ المتقاربة في

ا - السيوطي، المزهر، ص ٤٠٥.

١- الكيا الهراسي (٢٥٠ - ٢٥٠ ه = ١٠٥٨ - ١١١٠ م) علي بن محمد بن علي، أبو الحسن الطبري، الملقب بعماد الدين، المعروف بالكيا الهراسي: فقيه شافعي، مفسر ولد في طبرستان، وسكن بغداد فدرس بالنظامية. ووعظ واتحم بمذهب الباطنية فرجم، وأراد السلطان قتله فحماه المستظهر، وشهد له من كتبه ( أحكام القرآن)، الزركلي، الأعلام، ص ٥٠٢.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> - السيوطي، **م.س**.، ص ٤٠٧.

المعنى؛ مون الجدير ذكره أنّ هذا التقسيم يصلح أن يدلّ على اتسّاع مفهوم التَّراد ف عند القدماء من اللغويين.

أما إذا انتقلنا إلى الدراسات الحديثة فإنه الخداف قائماً، إذ يقول أحمد محتار عمر: [والقيض أكثر تشع با علا محدثين، وأشد إثارة للجدل لارتباطها من ناحية بتعريف المعنى، ومن ناحية أخرى بنوع المعنى المقصود] . ولا يخفى اختلاف وجهات النظر بين الدارسين حول تعريف المعنى ومفهومه.

وقد بيّن المحدثون أنواعاً مختلفة من التَّراد ُف، وقد ترجم أحمد مختار عمر بعض هذه الأقسام وهي ٢:

- التراد ف الكامل: (Sameness)، وذلك حين يتطابق اللفظان تمام المطابقة، ولا يشعر التماثل (Sameness)، وذلك حين يتطابق اللفظان تمام المطابقة، ولا يشعر أبناء اللغة بأي فرق بينهما، ولذا يبادلون رخ ة بينهما في السياقات وقد عرفوه بأذ [الكلمات التي تنتمي إلى النوع الكلامي نفسه (أسماء أفعال) ويمكن أن تتبادل في الموقع دون تغيّر المعنى أو التركيب النحوي للجملة] ". ويعلق حاكم الزيادي على هذا النمط قائلا [هذا النوع نادر الوقوع في اللغة إن لم يكن لا وجود له بمفهومنا، لأن ه يتطلّب تطابقاً مطلقاً يمتدّزماناً ومكاناً، وقابلاً للمبادلة في القيمة الفعلية التأثيرية] .
- near Synonymy) أوالتشابه (likeness)، أوالتقارب (contiguity).

ا - أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص ٢٢٠.

۲- م.ن.، ص ۲۲۰–۲۲۳.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - حاكم مالك الزيادي، الترادف في اللغة، ص ٧٠.

أوالتداخل (overlapping). وذلك حين يتقارب اللفظان تقارباً شديداً لدرجة يصعب معها – بالنسبة لغير المتخصص – التفريق بينهما، ولذا يستعملهما الكثيرون، مع إغفال هذا الفرق، ويمكن التمثيل لهذا النوع في العربيَّة بكلمات مثل: عام – سنة – حول. و ثلاثتها قد وردت في مستوى واحد من اللغة. ويحمل على هذا النوع الكثير من الكلمات التي توصف بالتَّراد في مثل answer مع possess.

[ويعتمد شبه الترادف على التقارب الدلالي أو التشابه بين كلمة وأحرى في الدلالة الموحية أو المتضمنة في الكلمات، ويتحقق التقارب الدلالي أو التشابه حين تتقارب المعاني لكن يختلف كل لفظ عن الآخر بملمح مهم واحد على الأقل].

- التقارب الدلالي: (Semantic relation)، ويتحقّق ذلك حين تتقارب المعاني، لكن يختلفُ كل لفظ عن الآخر بملمح مهم واحد في الأقل. ويمكن التمثيل لهذا النوع بكلمات كل حقل دلاّلي على حدة، وبخاصة حين نصيق بحال الحقل ونقصره على أعداد محدودة من الكلمات. ويمكن التمثيل له من العربيَّة بكلمتي [حلم] و[رؤيا] وهما من الكلمات القرآنية بتتبع الاستعمالات القرآنية لهما تبين أنّ القرآن قد اقتصر في استعماله للأولى على معنى الأضغاث المشوشة، وهي الهواجس المختلطة، وللثانية على معنى الرؤيا الصادقة ألى المستوشة المواجس المختلطة، وللثانية على معنى الرؤيا الصادقة ألى المستوشة المؤلى المواجس المختلطة المؤلى على معنى الرؤيا الصادقة ألى المستوشة المؤلى المواجس المختلطة المؤلى المعنى الرؤيا الصادقة ألى المستوشة المؤلى المواجس المختلطة المؤلى المواجس المختلطة المؤلى المؤ
- الاستلزام (entailment): وهو قضية (الترتب على). و يمكن أن يعّف كما يأتي: س١ يستلزم س٢ إذا كان في كل المواقف الممكنة التي يصدق فيها س١ يصدق كذلك س٢. وعلى سبيل المثال: إذا قلنا: قام محمّد من فراشه الساعة العاشرة، فإنّ هذا يستلزم أ: كان محمّد في فراشه قبل العاشرة مباشرة.

<sup>&#</sup>x27; - عواطف كنوش المصطفى، الدلالة السياقية عند اللغويين، ص ٢٧٥.

<sup>· -</sup> بنت الشاطي، من أسرار العربية في السياق القرآني، مجلة اللسان العربي، الرباط، مج ٨، ١٩٧١، ص٢٣.

- ه) استخدام التَّعبير المماثل: أو الجلل ُ تَرادفة (paraphrase): وذلك حين تملك جملتان المعنى نفسه في اللغة الواحدة.وقد قسم Nilsen هذا النوع أقساماً منها:
- أ- التحويلي، وذلك بتغيير واقع الكلمات في الجملة، و بخاصة في اللغات التي تسمح بحري ّة كبيرة، وذلك بقصد إعطاء بروز لكلمة معي ّنة في الجملة دون أن يتغير المعنى العام لها. مثال ذلك:

دخل محمّد الحجرة ببطء.

ببطء دخل محمد الحجرة.

الحجرة دخلها محمّد ببطء.

ب- التبديلي أو العكس، وذلك مثل قولك:
 اشتريت من محمد آلة كاتبة بمبلغ ١٠٠ دينار.
 باعنى محمد آلة كاتبة بمبلغ ١٠٠ دينار.

فعلى الرغم من أنّهما مختلفتان من الناحية الظاهرية فإنّهما تشيران إلى الحادثة نفسها في عالم الحقيقة، ولذا يقال إنّهما جملتان مترادفتان.

ج- الاندماج المعجمي، وذلك مثل التَّعبير عن التجمع: covered with cement بكلمة واحدة هي cemented أو عن التجمع to touch with the lips بكلمة واحدة هي:to kiss:

7) الترجمة: (translation) و ذلك حين يتطابق التَّعبيران أو الجملتان في اللغتين، أو في داخل اللغة الواحدة حين يختلف مستوى الخطاب؛ كأن يترجم نص علمي إلى اللغة الشائعة، أو يترجم نص شعري إلى نثري.

التفسير: (interpretation). يكون (س) تفسيراً لرص) إذا كان (س)
 ترجمة لرص)، وكانت التَّعبيرات المكّونة لرس) أقرب إلى الفهم من تلك
 الموجودة في (ص). وعلى هذا فكّل تفسير ترجمة، ولا عكس.

وهناك تقسيم آخر ذكره محمد محمد يونس، ربّما كان يعتمد على أساس تعريفات المعنى المختلفة، والنظريات التي فسَّرت المعنى، وهو كالآتي:

## (Referential Synonymy) السَّارِي (Referential Synonymy)

ويقصد به اتقاق لفظين أو أكثر في المشار إليه، وبناء على ذلك لا يوصف اللفظان البتراد ف الإشاري إلا إذا كان المشار إليه فيهما واحداً، ومن أمثلته أسماء النبي وكالمصطفى والمختار والبشير، فهي جميعها تشير إلى ذاته عليه الصلاة والسلام. ومن أمثلته ،أيضاً ،التَّراد ف الواقع بين أسماء الله الحسنى، كالرحمن والرحيم والملك والقدوس والسلام.

ومثلما يكون هذا النوع من التَّرادُ ف في الألفاظ المفردة يكون كذلك في الألفاظ المركبة، كأن نعبر عن آدم A بالتَّعبيرات الآتية: (أول إنسان خلق في الدنيا)، (أول نبي على وجه الأرض)، (الجد الأول للبشرية)، (زوج حواء) .

## (Denotational Synonymy) حالتَّراد ُف الإحالي (T

وهو اتفاق لفظين أو أكثر في المحال إليه، ومن أمثلته الأسد، والليث، والغضنفر التي تحيل جميعها إلى ذلك الحيوان المعروف، وكذلك نحو مسيحي ونصراني اللذين يحيلان إلى من يدين بالمسيحية.

والفرق بين التَّراد ُف الإشاري اللتَّراد ُف الإحالي مترتب على الفرق بين الإشارة والإحالة، وبينما تكون الألفالظ ُ تَرادة إشاريا ً ذات دلالة خاصة مرتبطة بسياق معيّن ومقيد دة

<sup>&#</sup>x27; - محمد محمد يونس، المعنى و ظلال المعنى، ص ٤٠٤-٥٠٥.

بذلك السياق، فإنّ الألفالظ ُ تَرادَة إحالياً ذات دلالة عاّمة مطردة، وليست مقيّدة بسياق معيّن \.

## "- التَّرادُ ف الإدراكي (Cognitive Synonymy)

وهو اتفاق لفظين أو أكثر في تعبيرهما عن المعنى الإدراكي بصرف النظر عن الاختلافات العاطفية أو التأثيرية بينها، نحو فم وثغر، وعنق وجيد، ويقابل هذا النوع من التَّرادُ ف، (لتَّرادُ ف العاطفي)، الَّذي يقتضي أن تكون اللفظتلان مُترادفتان مشتركتين في إيحاءاتهما العاطفية، وإمكاناتهما التأثيرية، علاوة على اتّفاقهما في المعنى الإدراكي.

ويبدو أنّالتَّراد ف العاطفي نادر الوجود في اللغة؛ إذ ليس من السهل العثور على كلمتين أو أكثر مت فقتين في معناهما المركزي أو الإدراكي مع خلّهما من الظلال العاطفية، أو تساوي تلك الظلال فيهما، ولكن مع ذلك لا يبعد أن نجد في الكلمات العلمية والاصطلاحات كلمتين أو أكثر تتفقان في المعنى الإدراكي و تخلوان من الإيجاءات العاطفية .

ويذكر جون لاينز أنّ [التفريق بين التَّرادُ ف الإدراكي للتَّرادُ ف غير الإدراكي مرسوم بطرق مختلفة من قبل مؤلّفين مختلفين، ولكن في كل الحالات فإنّالتَّرادُ ف الإدراكي هو المعوف أولاً؛ إذ لا أحد على الإطلاق يتحدّث عن الكلمات من حيث كونها مترادفة عاطفياً ولكنها ليست مترادفة إدراكياً].

وهناك تقسيم آخر للتَّرادُ ف عند (جون لاينز)إذ جعله على أنواع سم اهاالتَّرادُ ف الكامل، لِلتَّرادُ ف الكامل، للتَّرادُ ف الكامل، عمل سأعرفه، نادراً جدّاً في اللغات الطبيعية باعتباره يمثل علاقة قائمة بين الوحدات المعجمية في أقل تقدير، وعلى هذا الأساس ينبغي التمييز بينالتَّرادُ ف الجزئي الرتَّرادُ ف المطلق في ضوء إخفاق التعابير في تلبية شرط واحد أو أكثر من الشروط التالية:

١- تعلير ُ يَرادفات كاملةالتَّراد ُف فقط إذا كانت كّل معانيها متطابقة.

٢- تعلير أُ يَرادفات مترادفكالي الله فقط إذا كانت مترادة في السياقات كافّة.

۱ - محمد محمد یونس، **م.ن.**، ص ۲۰۵.

۲ - م.ن.، ص ۲۰۶.

<sup>-</sup> جون لاينز، اللغة و المعنى و السياق، تر: عباس صادق الوهاب، ص ٤٤٩.

٣- تعلير ُ ترادفات مترادفة تماماً، فقط إذا كانت متطابقة في كُل مجالات المعنى ذات العلاقة]\.

ولعّل ما ذكره ُ (جون لاينز) إشارة إلى ما وصلت إليه المسألة من تعقيد وكثرة مصطلحات، فقد قسم التَّراد ُف إلى مطلق وجزئي، وجعل التَّراد ُف المطلق مرهوناً بتحقق التَّراد ُف ويميزة من التَّراد ُف الجزئي. التَّراد ُف ويميزة من التَّراد ُف الجزئي.

ويمكننا الخلوص إلى تقسيم التَّرأف على قسمين رئيسين:

الأول: التَّراف التام ونحتار تعريفاً له بأنه (تطابق لفظين تمام المطابقة، ولَّذي يسمع بالتبادل بين اللفظين في جميع السياقات دون أن يوجد فرق بين اللفظين، بحيث لا يشعر أبناء اللغة بأي فرق بينهما).

الثَّاني: التَّراف الجزئي، ونختار تعريفاً له بأنه (إمكانية استبدال لفظ بآخر في السياق، لاشتراكهما في المعنى الأساس وما يرتبط به، مع وجود فائدة وخصوصية لكّل لفظة).

وتحسن الإشاره إلى أنّ القسم الأوّل لا يوجد عليه اتّفاق تام، ولا مسلّم الاعتراف بوجوده بين اللغويين، بل إنّ الاختلاف الأكبر وقع فيه، بينما نجدُ القسم الثاني من التّر أف عليه شبه إجماع بوجوده وتحقّقه في الواقع اللغوي، بل نجدُ أنّ المنكرين أشاروا إليه في ثنايا إنكارهم للتّراف، مقرين بوجود هذا القسم، وهذا ما سنوضّحه في الفصل القادم عند الحديث عن مواقف المنكرين من التّراف.

<sup>&#</sup>x27; - جون لاينز، **م.ن**، ص ٥٥.

## الفصل الثَّاني

## ( نشأة التَّراكف والمواقف منه)

أولاً: نشوء التَّراكف ومصادره

١ - تداخل اللهجات العربيَّة.

٧- المُعّرب والدخيل.

٣- التطّور اللّغوي.

أ – التطّور الصوتي

ب - التطّور الدّلالي

(١) تخصيص العام (تضييق الدّلالة)

(٢) تعميم الخاصّ (توسيع الدّلالة)

(٣) الانزلاق الدلالي (انتقال مجال الدلالة)

٤ - الصفات الغالبة على موصوفاتها.

ثانياً: مواقف اللّغويين من التَّراكف

١ إنكار التَّراُهُ

٢- إثبات التَّراكف

## أولاً: نشوء التَّراكث ومصادره

تشير الدراسات إلى وجود عوامل كثيرة تفاعلت فيما بينها وأدت إلى نشوء هذه الظاهرة، وسنحاول في هذه الدراسة أن نلم بها، قدر الإمكان ونوردها بنقاط على النحو الآتي:

## ١ - تداخل اللهجات العربيَّة

على الرغم من تعصب معظم القدامي للغة قريش، حتى كادوا يقصرونَ الفصحى عليها، إلا أخم لم ينكروا الاختلاط والتبادل بينها وبين لغات العرب الأخرى، إذ يقول الفراء: [كانت العرب المخرى الموسم في كل عام، وتحجُّ البيت في الجاهلية، وأهل قريش يسمعون لغات العرب فما استحسنوه من لغاتهم تكلّموا به، فصاروا أفصح العرب، وخلت لغتهم من مستبشع اللّغات ومستقبح الألفاظ] .

كما أنه غدد مضمون هذا المعنى عند أحمد بن فارس بعد أن تحدث عن مكانة قريش وفضلها، قائلاً: [وكانت قريش مع فصاحتها وحسن لغاتها، وقه ألسنتها، إذا أتتهم الوفود من العرب، تخيروا من تلك اللهات إلى نحائزهم وسلائقهم التي طبعوا عليها، فصاروا بذلك أفصح العرب] . وهذا ما صرح به أيضاً أبو نصر الفارابي في أول كتابه المسمى ب[الألفاظ والحروف] فإنه ذكر أن قريشاً كانت أجود العرب انتهاء للأفصح من الألفاظ، وأخما نقلت عن قبائل العرب الأحرى كقيس وتميم وسد كثيراً من الألفاظ".

يت ضمُ ممّا سبق أنّ القدامي يقرون بتداخل لغات العرب المختلفة وأحذ بعضها عن بعض، ولا سي ما ماكان بين لغة قريش، ولغات القبائل الأخرى. وإذا كان أغلب القدامي قد عدوا اللّغة العربيّة المشتركة هي لغة قريش، أو أن معظم هذه اللّغة قد أحذت عن لغة قريش، فإنّ المحققين المن حدثين يرون غير هذا. فالذي عليه هؤلاء أن العربيَّة المشتركة ليست لغة قريش حسب، وإنّما هي مؤلّفة من مجموع لغات العرب، وقد حفلت بمواد شتّى من هذه اللّغات. يقول إبراهيم السامرائي: [لقد تبينا أنّ هذه العربايَّقي ورثناها حفلت بمواد ستّى ثمّا ندعوه اليوم ب[اللّهجات] وليس من العلم أن نقول إنّ لغة هذه العربايَّقي ورثناها حفلت بمواد ستّى ثمّا ندعوه اليوم باللّهجات] وليس من العلم أن نقول إنّ لغة

<sup>&#</sup>x27; - السيوطي، **المزهر** ، ٢٢١.

<sup>· -</sup> أحمد بن فارس، الصاحبي، تح: السيد أحمد صقر، البابي الحلبي، القاهرة، لا.ط، لا.ت.، ص٥٠.

<sup>&</sup>quot; - أراجع: السيوطي، **م.س.**، ص٢١١.

القرآن أو الفصحى هي لغة قُريش أو لغة الحجاز، والصحيح أن نقول إنه اجتمعت في هذه العربيَّة مواد كثيرة ترجع لجماعات عدّة في بيئات عدّة]\.

وعلى هذا الرأي طائفة المن عرباً ومستشرقين، حيث ذكروا أنّ اللّغة المشتركة هي ليست لغة قريش وحدها، وإنّما هي مزيج من لغات العرب فهي لا تنتسب إلى قبيلة بعينها، بل تنتسب إلى العرب جميعاً، مستدلّين على هذا بأدلّة كثيرة أهم ها ملاحظتهم الفروق بين لغة قريش واللّغة الفصحي التي تتمثّل في تحقيق الهمز في الفصحي بخلاف لغة قريش، وبدليل وجود الكثير من ألفاظ اللّغات الأخرى وصفاتها في القرآن الكريم .

وإذا اعترفنا بأنّ اللّغة المشتركة الموحدة، قد تكونت من لهجات علّة، فإنّ هذا يستلزم الاعتراف بأثر تداخل لهجات القبائل المختلفة، وبروز مظاهر هذا الاختلاط، خصوصاً ما يتعلّق بالمستوى اللّلالي للألفاظ، ولايي ما في مسألة التسمية. إذ إنّ لهجة من اللّهجات التي تكونت منها اللّغة المشتركة الموحدة قد تسمّي شيئاً باسم معين، على حين تسميه لهجة أخرى باسم آخر، وقد تسمّيه لهجة ثالثة باسم ثالث. وبحذه الطريقة من دون أي قصد تعددت الاسماء للمسمّى الواحد عند نشأة اللّغة المشتركة، وهذه نتيجة طبيعية لتداخل اللّهجات واشتراكها في لغة واحدة، ما أدى إلى وقوع التَّراد ف في اللّغة المشتركة.

وهذا السبب يعدُّ من الأسباب الواضحة في حدوث هذه الظاهرة وذلك لأنّ [خاصية اللّغة المشتركة الأساسية تنحصر في أنّما لغة وسطى تقوم ُ بين لغات أولئك الذين يتكلّمونها جميعاً].

و لعّل من الأثر لمّة الواضحة على ترادف الألفاظ بسبب اختلاف لغات القبائل ما دّونه الأصمعي في كتابه: ﴿ الختلف ألفاظه مُ وَتّفقت معانيه] حيث أورد الكثير منها، وهي لغات قبائل مختلفة على الأرجح، وإن أغفلت الإشارة إلى ذلك في الغالب. ومنها مثلاً: [ويقال للذي يرضع من كل

<sup>· -</sup> إبراهيم السامرائي، التطور اللغوي التاريخي، دار الأندلس، بيروت، ط٢، ١٩٨٠، ص١١٧.

<sup>ً -</sup> يُراجع: رمضان عبد التواب، فصول في فقه العربية، ص٦٦، ٦٩، ٩٨-٩٩. و إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية، ص٦٨، ١٢٥-١٢٦، الحربية، ص١٢٥ -١٢٦، ١٤١، ١١٧. و محمّد الأنطاكي، الوجيز في فقه اللغة، ص١٠٠.

<sup>&</sup>quot; - فندريس، اللغة، تر: عبد الحميد الدواخلي ومحمد القصاص، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٥٠، ص٣٤١.

صبي أو بميمة بلغة أهل الحجاز: وَضِع يرضَع ، ويقول من دونهم: وَضَع ي وَملَج يَمُج، وَرخَتُ عَبِ وَبِعَ ، وَملَج يَمُج، وَرخَتُ عَبِ وَبِعَ ، وَملَة يَعْمِ وَملَة يَعْمِ وَملَة ي عنى رضع الله عنى رضع الله وهذا كلّه في معنى رضع الله ومنها: (ويقال: إنّه لكريم الطبيعة، والضريبة، وإنّه لكريم الخيم، وكريم النحاس، وكريم السليقة، وكريم السوس والتوس) .

ية صُعُ من هذه الله لَه أن اختلاف اللهجات الذي أمى إلى وجود اسماء عدّه للمسمى الواحد، يمكن أن يعُدُّ مصدراً طبيعياً للتراد ف. ون الجدير ذكره أنّ القدامي قد عولواكثيراً على هذا السبب في وقوعالتَّراد فبل جعلوه السبب الرئيس لحدوثه، الذي عبّوا عنه أحياناً بتعدد الوضع. ولذا أشار إليه السيوطي، بقوله: إن يكون من واضع ين، وهو الأكثر بأن تضع إحدى القبيلتين أحد الاسمين، و الأخرى الاسم الآخر ل لمُسمّى الواحد، من غير أن تشعر إحداهما خلائي، ثم " ي سَت بهر المؤع ان، ويخفى الواضعان، أو يل تبس وضع أحدهما بوضع الآخر؛ هذا مبني من على كون اللّغات اصطلاحية "ا".

ومن القدامى الذين فسَّرواالتَّراد ف بتداخل اللّغات المختلفة للعرب واشتراكها في لغة إنسان واحد، ابن جنّي، وذلك بقوله : [كلّما كثرت الألفاظ على المعنى الواحد، كان ذلك أولى بأن تكون لغات لجماعات، اجتمعت لإنسان واحد، من هنا ومن هناك].

الهذي نراه ُ أَن النَّدامي قد عُولواكثيراً على هذا السبب في تفسير وقوعالتَّراد ُف وبالغوا في أثره، والحق أذّه لا يمكن تفسير ظاهرةالتَّراد ُف بسبب معيّن ومحدّد، بل هي تعود إلى جملة أسباب.

وقد نلتمس العذر لهؤلاء في تعويلهم على هذا السبب بكونه من أوضح أسباب التَّراف وأظهرها، حتى أنّ بعض منكري التَّراف كأبي هلال العسكري قد اعترف بعدم التفرقة بين الألفاظ للشيء الواحد إذا كانت من لغات مختلفة، إذ استثناها من قواعده في التفرقة بين الألفاظ، يدلّ على ذلك قوله: [فإذا اعتبرت هذه المعاني وما شاكلها في الكلمتين ولم يتبيّن لك الفرق بين معنييهما، فاعلم أنّهما من لغتين مثل

<sup>&#</sup>x27; - الأصمعي، ما اختلفت ألفاظه و اتَّفقت معانيه، ص٢.

۲ - م.ن.، ص۳.

<sup>&</sup>quot; - السيوطي، المزهر، ص٥٠٥ - ٤٠٦.

<sup>&#</sup>x27; - ابن جنّني، **م.س**.، ١\٣٧٤.

القدر بالبصرية والبرمة بالمكية] . ولقّوة هذا السبب ووضوحه نحد حمزة الاصفهاني يقول: [وينبغي أن يحمل كلام من منع على منعه في لغة واحدة، فأما في لغتين فلا ينكره عاقل] .

إنّ حدوث التَّراف بتعلّد اللهجات ثابت بالضرورة العقلية، وواقع في اللّغة، بل أشار إليه حتى المنكرون، ولم يعترضوا عليه، وهو من أجلى أسباب نشوء التَّراف وربّما يرستشكل على ظاهرة التَّراف إذا حصلت في لغة واحدة، أما في لغتين فلا يوجد عليها شبهة أو إشكال، ولعّل هذا ما أراد إيضاحه حمزة الأصبهاني من كلامه.

وليس حدوث التَّرادُ ف بفعل هذا السبب مقصوراً على العربيَّة وحدها، فقد حدث لأكثر اللّغات الحية كما أكّد بعض الباحثين العرب والأجانب. وقد أشار محمد حسين آل ياسين إلى أنّ هذا السبب وإن كان وجيهاً و واضحاً، لا يفسر لنا هذه الكثرة من المترادفات التي قد تصل إلى المئات والألوف؛ لأخما أكثر من عدد القبائل أضعاف المرات ، و يغرّهذا توزيع المترادفات الكثيرة للشيء الواحد على عدد تلك القبائل؛ فإنّ عدد الألفاظ المترادفة يفوق بكثير عدد لهجات القبائل، ومن ثم محكن أن نعد هذا العامل سبباً في ترادف طائفة من الألفاظ وأن نعزوها إلى هذه الحقيقة.

ويمكُن قبول هذا الاستدلال، على افتراض أنّ وظيفة القبيلة أن تضع مرادفاً واحداً، أما إذا افترضنا أنّ وظيفتها تتعلّى ذلك، بأن تضع القبيلة الواحدة مرادفات علّة للمعنى الواحد - ولا يوجد مانع لغوي أو امتناع عقلي من هذا الافتراض - فلايبقى هذا الاستدلال قائماً.

وتجدر الإشارة إلى أنّ محمد نور الدين المنجد لم يعدّ اختلاف لغات القبائل من أسباب التَّراد ُ ف فظراً لما اشترطناه و يق التَّراد ُ ف، قائلاً: و الذي نراه و إخراج اختلاف لغات القبائل من أسباب التَّراد و ف فظراً لما اشترطناه فلا التعريف من قصوالتَّراد و على البيئة اللّغوية الواحدة، فإذا اختلفت الألفاظ على المعنى بين القبائل فلا

<sup>· -</sup> أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٤، ١٩٨٠، ص١٦.

<sup>ً -</sup> السيوطي، **المزهر**، ١\٥٠٥.

<sup>&</sup>quot; - محمد حسين آل ياسين، ا**لأضداد في اللغة**، رسالة ماجستير، جامعة بغداد، ١٩٧٣، ص٣٧.

نعد ذلك من قبيل التَّرادُ ف؛ لأنّ مستخدم هذا اللفظ غير مستخدم ذاك أصلاً، و إن أخذ الواحد عن الآخر فيما بعد] .

والَّذي نذهب إليه خلاف ذلك، و يمكننا مناقشة هذا الرأي بنقاط علَّة، هي:

أُولاً: إنَّ اشتراط البيئة الواحدة، ليس بالضرورة لحصول ظاهرةالتَّراد ُف.

ثانياً: إِنّه أخرج اختلاف لهجات القبائل من أسباب التَّراد ُ ف نظراً لما اشترطه ُ في التعريف (قَصْو التَّراد ُ ف على البيئة اللّغوية الواحدة)، وإذا قلنا بذلك وقبلنا باشتراطه، نقول ألا تعدّ الحجاز، التي احتضنت اللّغة المشتركة الموحدة (الفصحي)، بيئة واحدة؟!

إنّ بيئة قُريش، وهي مركز الجزيرة وملتقى اللّهجات، قد تجّمعت فيها الألفاظ المترادفة نتيجة الاختلاط وتوافد القبائل عليها في كّل عام إذ إنّها اختارت من الألفاظ أنقاها وأفصحها من لهجات القبائل، ما أتى إلى ظهور أكثر من لفظ للشيء الواحد.

ثالثاً: يعلّل صاحب هذا الرأي، إخراج تداخل اللّهجات من أسباب التَّراُف، بقوله: [لأنّ مستخدم هذا اللفظ غير مستخدم ذاك أصلاً، وإن أخذ الواحد عن الآخر فيما بعد] لللّ إنّ نا نقول: إنّ اللّغة المشتركة الموحدة (الفصحى) التي تكّونت من علّة لهجات، ضمّت في طي اتفا طائفة من الألفاظ المترادفة ثم خرجت منها إلى سائر العرب، ونقلها الرواة، وأصبح مستخدم هذه الألفاظ المترادفة واحداً.

رابعاً: ما يعضد ما ذهبنا إليه أن معظم كتب الألفاظ المترادفة مثل كتاب [الغريب المصنف] لأبي عبيد القاسم بن سلام في بابلاسماء المختلفة للشيء الواحد، وما ذكره وابن جنّي من شواهد على التَّراد وفي من دون نسبة أغلب الألفاظ إلى القبائل، يشير إلى مستعمل واحد، وما يعزُّز ذلك ملقله السيوطي في كتابه حول السبب الأوَّل للتراد وشمّ [ي سَت عر الوَضْع ان، ويخفى الواضعان] أي تعرى

<sup>· -</sup> محمد نور الدين المنجد، التَّواد في القرآن الكريم بين النظرية و التطبيق، ص٧٩-٨٠.

۲- السيوطي، المزهر، ص٢٠٤.

اللفظة من مواضعها وتصبح عند مستعمل واحد، ممّا يؤّي إلى ظهور الألفاظ المترادفة عند مستعمل واحد.

وقد أشار فرانك بالمر إلى أنّ تعدد اللّهجات يؤدي إلى تعدد المفردات للمدلول الواحد بقوله: [وتعدد المصدر يؤدي إلى ملاحظة أزواج ألفاظ تشير إلى مدلول واحد] . ويشير في أسباب التَّراد ُ ف الى تداخل اللّهجات واثرها في نشوءالتَّراد ُ ف بقوله: [ترجع بعض المترادفات في اللّغة الواحدة إلى التعدد اللهجي] . وفي موضع آخر يقول: [عرفت الدراسات العلمية التي حللت اللّهجات درساً ووصفاً أمثلة كثيرة من التَّراد ُ ف الناجم عن الاستعمال اللهجي] .

و الذي نذهبُ إليه أنّ تداخل اللّهجات العربيَّة يعدُّ سبباً لطائفة من الألفاظ المترادفة، كما أن هذا التداخل لم يكن السبب الوحيد فيها، بل أسباب أخرى اجتمعت وأمّت إلى نشوء هذه الظاهرة اللّغوية.

### ٧- الُمعّرب و الدخيل

مما لاشك فيه أن في اللّغة العربيَّة كثراً من الألفاظ الأجنبية، والاقتراض ظاهرة لغوية عامة في كلّ اللّغات، وليس مقصوراً على لغة دون لغة، وقد اصطلح عليها القداملل ب عرب والدخيل، على حين عبر عنها بعض المحدثين بالاقتراض اللّغوي وعبر عنها آخر بالامتزاج الحضاري أو الاستعارة من اللّغات الأجنبية. أما مصطللح عب عرب و الدخيل، فهناك من عدهما مصطلحين مترادفين يدلان على شيء واحد، فقد ذكر السيوطي أنّه يطلق عللي عرب (دخيل) . قد سم على الحواليقي الكلمالم عربة بالدخيل .

<sup>· -</sup> فرانك بالمر، مدخل إلى علم الدلالة، ص١١٤.

۲ - م.ن.، ص٥١١.

<sup>&</sup>quot; - م.ن.، ص١١٦.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - السيوطي، م.س.، ص٢٦٩.

وهناك من قق بلين معنى والدخيل، وأعطى لكّل واحد دلالتالتي يتميّز بها من الآخر، من حيث المعايير الزمنية والأنماط اللّغوية في تحديد معانيهامو تشير واليه من دلالة لغوياله فو عوب هو ماستعمله الفصحاء في جاهليتهم وإسلامهم؛ همو لفظ استعاره والعرب الخلّص في عصر الاحتجاج من أمة أخرى واستعملوه في لسانهم مثل، سندس وزنجيل، وقد وضعت في القوالب العربيّة .

الم فُ عَبِي هو الذي غَيروا فيه من حيث النطق والوزن والبنية، وابتعد عن صورته الأصلية، والدخيل هو الذي تُرِكُ على وضعه ولم يغيروا فيه شيئاً. وقد أصلح م عبي والدخيل يشكّلان ظاهرة من اللّغة تناولها الدارسون بالبحث الوحليل، بعد أن تنبّهوا لها منذُ وقت مبكر، فقد أشار إلى وقوعهما الخليل بن أحمد الفراهيدي ثمّ تابعه صحاب المعجمات واللّغويون، حتى أفردت لهما مصنقات خاصةالمك للحواليقي، و[شفاء الغليل] للخفاجي ، و[الألفاظ المرسيلة م عربة] للأب أمي شير، وغير ذلك ممّا كتب القدامي والمحدثون، والذي يعنينا تلك الألفاظ التي اقتبستها العربيَّة من اللّغات الأعجمية، ولها نظائر عند العرب من حيث اللّلالة، واستعملتها العرب إلى جوار الألفاظ العربيَّة للدلالة على الشيء الواحد، لذا عد العرب والدخيل من أسباب وقوع التَّراف. وقد عقد السيوطي فصلاً فيل أ عب الذي له اسم في لغة العرب] ، وفيه إشارة إلى هذا العامل المفضي إلى وقوع هذه الظاهرة، ومراه لمَة ماساقه: [إنّ الإبريق في لغة العرب يسمى التأمورة، وفي الجمهرة: البط عند العرب صغاره وكباره إوز، الواحدة إوزة، وإنّ الهاوون يسمى المناصورة، وفي الجمهرة: البط عند العرب صغاره وكباره إوز، الواحدة إوزة، وإنّ الهاوون يسمى المنحاز والمهراس، وإنّ الطاحن يسمى بالعربيَّة المقلى] .

<sup>&#</sup>x27; - ابن الجواليقي (۴۶۶ - ۵۴۰ ه = ۱۰۷۳ - ۱۱۴۵ م) عالم بالادب واللغة.مولده ووفاته ببغداد.من كتبه (المعرب) في ما تكلمت به العرب من الكلام الاعجمي، و (تكملة إصلاح ما تغلط فيه العامة )، و (أسماء خيل العرب وفرسانها)، و (شرح أدب الكاتب)، و (العروض). قال ابن الجوزى: لقيت الشيخ أبا منصور الجواليقي، فكان كثير الصمت، شديد التحري فيما يقول، متقناً محققاً يُراجع: الزركلي،الأعلام، ص ٥٤٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - الجواليقي، المعرب من الكلام الأعجمي، تح: أحمد محمد شاكر، دار الكتب، القاهرة، ١٣٦١ه.، ص٣.

<sup>ً -</sup> يُراجع: على عبد الواحد وافي، فقه اللغة، لجنة البيان العربي، ط ٦، ١٩٦٨، ص١٩٩٠.

<sup>3 -</sup> السيوطي، **م.س**، ص٦٠٤.

<sup>° -</sup> الشهاب الخفاجي (٩٧٧ - ٩٧٧ هـ = ١٥٤٩ - ١٥٤٩ م) ولد ونشأ بمصر.من أشهر كتبه: (شفاء العليل فيما في كلام العرب من الدخيل)، و (شرح درة الغواص في أوهام الخواص للحريري)، و (طراز الجالس)، و (نسيم الرياض في شرح شفاء القاضي عياض)، و (خبايا ←

الزوايا بما في الرجال من البقايا)، و(ريحانة الندمان )، و(عناية القاضي وكفاية الراضي) حاشية على تفسير البيضاوي، و (ديوان الادب في ذكر شعراء العرب)، و (السوانح). يُ راجع: الزركلي، الأعلام، ص٢٩٩٠.

<sup>-</sup> السيوطي، م.س.، ١ \٢٨٣. و قد تحدث عن هذا العامل: إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية، ص١٨٢، و صبحي الصالح، دراسات في فقه اللغة، دار العلم للملايين، بيروت، ط ١١، ١٩٨٩م، ص٢٩٥.

۷ - السيوطي، **م.س**.، ص٦٠٤.

ويذكر علي عبد الواحد وافي أشهر الكلمات التي انتقلت من ظارسي ة ويصنف التمثيل لها في: الأواني، مثل الكوز، والطشت، والإبريق، والخوان، ثم الأقمشة مثل الخز الابريسم، والديباج، والسندس، والاستبرق؛ وكذلك الأحجار الكريمة مثل الياقوت، الفيروز، والبلور؛ ومن ثم اسماء الخبز، مثل السميك، والكعك، والجردق، وكذلك الرياحين، مثل سوسن، وياسمين، وجلنار، وبنفسج؛ ثم الطب مثل المسك، والقرنفل، والكافور، والجوز؛ والصناعة مثل الخندق، والعسكر، وغيرها.

أما أشهر الكلمات التي انتقلت إلى العربيّة من اليونانية في عصر الاحتجاج ؛ سواء كان انتقالها عن طريق مباشر أم عن طريق السريانية، فهي أسماء بعض آلات الرصد، والجراحة، وبعض مصطلحات الطّب، والفلسفة، والعلوم الطبيعية، وأسماء بعض المعادن، والوظائف، والمنشآت، وأدوات البناء، والموازين؛ مثل كلمات القيطون [وهو البيت الشتوي]، والفردوس، وتعني [البستان] والقرميد وتعني [الآجر] و القسطاس، وتعني [الميزان] و القولنج وتعني [مرضان] والترياق وتعني [دواء السموم]. وورد الحديث عن أشهر ما عرب في عصر الاحتجاج من السريانية والعبرية كلمات مثل [اليّم]، و[طور]، و[طه]، و[إبراهيم،و[إسماعيل]، و[شرحبيل]، و[السموءل]. أما مثل الكلمات التي عربت من الحبشة في عصر الاحتجاج هو [المشكاة] و[المرج] و[الأرائك]".

أمثلة من المرادفات المعربة والدخيلة

| الأصل الأجنبي | المرادف المعرب والدخيل | الأصل العربي |
|---------------|------------------------|--------------|
| رسي ّة        | الخربر                 | ١ – البطيخ   |
| رسي ّة        | الروذق                 | ٢ - السميط   |
| رسي ّة        | بال                    | ٣- المسحاة   |
| رسي ّة        | الباذورج               | ٤ – الحوك    |
| رسي ّة        | خيار                   | ٥ – القثاء   |
| رسي ّة        | الدست                  | ٦ - الصحراء  |

<sup>· -</sup> علي عبد الواحد وافي، فقه اللغة، ص٢٠٧.

- ي راجع: أبو منصور الجواليقي، المعرب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم، و كذلك شهاب الدين الخفاجي في كتابه [شفاء الغليل فيما ورد في كلام العرب من الدخيل]، تح: محمد عبد المنعم الخفاجي، ط ١، المطبعة المنيرية بالأزهر،القاهرة، ١٩٥٢.

**VV** 

| رسي ّة  | الفتكر    | ٧ - الداهية  |
|---------|-----------|--------------|
| رسي ّة  | المستفشار | ۸ العسل      |
| رسي ّة  | قسورة     | 9 - الأسد    |
| رسي ّة  | اللوبيا   | ١٠ – الدجر   |
| رسي ّة  | البستان   | ۱۱ – الحائش  |
| رومية   | الاسفنط   | ١٢- الخمر    |
| رومية   | الرساطون  | ۱۳ - الخمر   |
| يونانية | الخندريس  | ١٤ - الخمر   |
| رسي ّة  | الزرجون   | ١٥ - الخمر   |
| رسي ّة  | لباذ َق   | ١٦- الخمر    |
| رسي ّة  | فيهح      | ١٧ - الخمر   |
| آرامية  | الأسي     | ۱۸ – الطبیب  |
| رومية   | السجنجل   | ١٩ – المرأة  |
| آرامية  | اليّم     | ۲۰ البحر     |
| رومية   | القسطاس   | ۲۱ – الميزان |
| حبشية   | سجّل      | ۲۲ الکتاب    |

وخلاصة القويل الم تعرب والدحيل إنه سبب واضح لحدوث التَّراد ف في اللّغة، كما أنّ المنكرين للتّراد ف لم ينكوو أذا جاء على هذا السبيل، أي إذا كان من لغتين، وقد أشار العسكري إلى ذلك قائلاً: [فإذا اعتبرت هذه المعاني وماشاكلها في الكلمتين ولم يتبيّن لك الفرق بين معنيهما، فاعلم أغّما من لغتين مثل القِر بالبصرية و البرمة بالمكيدة، ومثل قولنا الله بالعربيّة وآزر بالفارسية] للإشارة إلى أنّ هذا السبب (المعرب والدحيل) نظير السبب السابق (تداخل اللهجات)، فهما يشتركان

. أ- أبو هلال العسكري: ولد عام **920م،** وتوفي عام **1005م** . وكان شاعرا وأديبا له مؤلفات كثيرة، ويرجع نسبه إلى عسكر مكرم من كور **الأهواز،** 

<sup>-</sup> أبو هلال العسكري: ولد عام 920م، وتوفي عام 1005م. وكان شاعرا وأديبا له مؤلفات كثيرة، ويرجع نسبه إلى عسكر مكرم من كور الأهواز، وهو ابن أخت أبي أحمد الحسن بن عبد الله بن سعيد العسكري، و تلميذه أيضاً. من مؤلفاته: (المحاسن في تفسير القرآن)، و(ديوان المعاني)، و ( الفروق في اللغة) و ( جمهرة الأمثال) و ( شرح الحماسة) و (الأوائل) و (كتاب الصناعتين). الموسوعة العربية العالمية، ص ٦٤٤.

 $<sup>^{7}</sup>$  – أبوهلال العسكري،  $\mathbf{a}$ .س.، ص $^{7}$ 

في تعدد اللّغات الذي يؤدي إلى وقوع التَّراد ُف؛ لكن السبب الأول يحصل داخل اللّغة العربيَّة، أما السبب الثَّاني فيحصل بين اللّغة العربية واللّغات الأخرى.

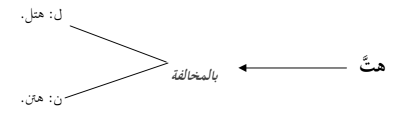
## ٣- التطور اللّغوي

يقسم إلى قسمين:

أ- التطّور الصوتى: ويدخل فيه الإبدال، والقلب، و الحذف، و التصحيف، و التحريف.

-الإبدال: وهو جعل حرف مكان حرف في الكلمة، وغالباً ما يكون بين الحرفين علاقة صوتية إما في المخرج أو في الصفة. ومرأمة لمَة ذلك، دعس، ودعز، والمثالة، والحفالة، والخدالة، والحسالة، والحصالة وما رواه الأصمعي عن الرجلين اللذين اختلفا في لفظة [الصقر] وهل هي [الصقر] أم السقر] وقد احتكما إلى أول وارد عليهما حين قال: لا أقول كما قلتما، إنّما هو [الزقر] ، يبين كيف اختلفت أصوات هذه اللفظة في أصوات الصاد والسين والزاي.

ومن ذلك هتل وهتن؛ إذ يظن أن أصلهما واحد وتطور أحدهما عن الآخر م. ويمكننا توضيح ذلك بالآتي؛ أن أصل هذين اللفظين البناء الثنائي المضعف (هتّ) وبحسب قانون المحالفة تغير الصوت الثّاني من صوتي التاء [ت=ت+ت]. وللتقارب الصوتي بين اللام والنون تبادلا موضع المخالفة من البناء فوردت علينا صورتان للنطق بعد مروره بقانون المخالفة وهما أ:



<sup>&#</sup>x27;- رمضان عبد التواب، فصول في فقه اللغة، ص ٣٢٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - ابن جنّي، **الخصائص، ۱** \۳۷٤.

<sup>-</sup> رمضان عبدالتواب ، ه.س، ۳۱۹ - ۳۲۰.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - مشتاق عباس معن، دروس في فقه اللغة العربية، ص٦٠.

- القلب: وهو اختلاف ترتيب الحروف في اللفظ، ومناًمث لَه ذلك جذب وجبذ، وصاعقة وصاقعة.
- الحذف: و هو حذف جزء من الكلمة ثم استخدامها، ومزامه بلَة ذلك (سل) و أصلها (اسأل) و (حظّة) و أصلها (عظّه) و أصلها (لعّل) .
- التصحيف: وهو إبدال الحرف المهمل بحرف معجم، والحرف المعجم بحرف معجم آخر، ومرأم لله ذلك نقب و ثقب، وحس و جس.
- التحريف: وهو تغيير الحركات، ومنأمة لله ذلك الضَّعف والضُّعف،الع ِ الع َ الاقة. و الع َ الاقة. وذكر السَّكاكيني للَّ هذا التحريف كثير لا يأخذه والحساء .

وقد جعل بعظل محدثين الإبدال، والقلب، والحذف، والتصحيف، والتحريف من أسباب التَّراد ُفّ. والذي نميل إليه عدم ترادف هذه الألفاظ، بل يمكن أن ينصَّ على تطورها الصوتي حينما يطلب بيان معانيها. و نرى أنّ هذه الكلمات عبارة عن كلمة واحدة.

# ب- التطّور الدّلالي:

ونعني به التغيير الذي يطرأ على اللّغة في دلالة مفرداتها، نتيجة عوامل مختلفة ترتبط ارتباطاً وثيقاً بحياة الأمم في مجالاتها كافّة أ. أي هو تغيير معاني الكلمات، وهي ظاهرة شائعة في جميع اللّغات أكّدها الدارسون لمراحل نمّو اللّغة و أطوارها التاريخية أ. وهناك أسباب كثيرة لتغيير المعنى منها ما هو معروف مألوف لنا من قبل، وهو الحاجة إلى كلمة أو كلمة أقدر من غيرها على التعبير عن المقصود، ومنها ما

<sup>· -</sup> محمد الطاهر بن عاشور، مقال (المترادف في اللغة العربية)، مجلة مجمع القاهرة، ج ٤، ١٩٣٧، ص٢٠٨.

<sup>ً -</sup> خليل السكاكيني، مقال (لتَّرادُ ف في اللغة)، مجلة مجمع القاهرة، ج ٨، ١٩٥٥، ص١٢٥.

<sup>ً -</sup> يُراجع: علي الجارم، مقال (لتَّرادُ ف)، مجلة مجمع القاهرة، ج ١، ١٩٣٤، ص٣٢٥، و خليل السكاكيني، مقال (لتَّرادُ ف في اللغة)، ص ١٢٦٠.

<sup>ً -</sup> يُراجع: عودة خليل، التطور الدلالي بين لغة الشعر ولغة القرآن، مكتبة المنار، الأردن، ط١، ١٩٨٥، ص٤٥.

<sup>° -</sup> إبراهيم أنيس، **دلالة الألفاظ**، ص١٢٣.

هو مرتبط بأي ّة حاجة عملية . وفي الدراسات اللّغوية العربيَّة الحديثة، ألَّفَتْ كتب في التطّور اللّغوي وأسباب تغيّر المعنى، استفاد أصحابها من النظريات الحديثة، ومن هؤلاء علي عبد الواحد وافي الذي يجمع عوامل تطور المعنى في أربعة عوامل:

- إحدها: انتقال اللّغة من السلف إلى الخلف.
  - ثانيها: تأثّر اللّغة بلغة أو لغات أخرى.
- ثالثها: العوامل الاجتماعي ق، الهنفسي ّمة والجغرافي ق، كحضارة الأَمة، ونظمها، وتقاليدها، وعقائدها، وثقافتها الجوّ اهاتما الفكري ق.
  - رابعها:العوامل الأدبية التي تتمثّل فيما تنتجه قرائح الناطقين باللّغة .

وقد نقل (بالمر) عن العالم اللّغوي الأمريكي (بلومفيلد) أنواعاً من تطّور دلالة الألفاظ، منها: الحصر (التقييد)، والتوسّع، والجاز، والكناية، والمبالغة (الغلو، الإغراق) وانحطاط الدّلالة، وإعلاء الدّلالة.

#### وذكر عودة خليل عدّة عوامل لتطّور الدّلالة ، ومن أبرزها :

- ١) عوامل تتعلّق باستخدام الكلمات، فمدلول الكلمة يتغيّر تبعاً للحالات التي يكثر فيها استخدامها. مثل كثرة استخدام العام في الخاص او استخدام الخاص في معان عامة.
- الانتقال من المعنى الحقيقي إلى المعنى الجازي وتغيّر معاني المفرادت، قد يؤّي في النهاية إلى
   انقراض المعنى الحقيقى وحلول المعنى الجازي محلّه.

<sup>&#</sup>x27; - ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص٥٥٥.

<sup>ً -</sup> يُ راجع: علي عبد الواحد وافي، **علم اللغة**، ص٢٤٩ و ما بعدها.

<sup>&</sup>quot; - أراجع: فرانك بالمر، مدخل إلى علم الدلالة، ص٤٣.

<sup>ُ</sup> عُ راجع: عودة خليل، التطور الدلالي بين لغة الشعر و لغة القرآن، ص٥٣-٥٥.

٣) يتغير معنى الكلمة نظراً لأنّ الشيء الذي تدلّ عليه قد تغيرت طبيعته أو عناصره أو وظائفه أو الشؤونالاجتماعية الملة على مثال ذلك كلمات الريشة والقطار والبريد. فالريشة كانت تتعلق بآلة الكتابة أيام كانت تتخذ من ريش الطيور، وأصبحت الآن تطلق على قطعة من المعدن مشكلة في صورة خاصة. والقطار في الماضي هو مجموعة من الإبل على نسق واحد تستخدم في السفر، واليوم هو تلك الآلة المعروفة. وكلمة البريد كانت تطلق على الدابة التي تحمل عليها الرسائل، ثم أصبحت تطلق على النظم والوسائل التي تتخذ لتنظيم هذه العملية في الوقت الحاضر '.

بل ء َ دَّ أحد الباحثين المعاصرين التطّور نافذاً ، إذ يقول: [من القوانين المقّرة التي لاخلاف عليها أنّ [اللّغة] تتطّور، وأنّ هناك أسباباً كثيرة لتطّور اللّغات] ، وإذا درسنا أسباب وجود المترادفات في اللّغة نجد أنّما لا تخرج عن العوامل العاّمة في مجال التطّور اللّغوي .

إنّ معظم مصنقي كتب اللحن عرفوا السبل التي تسلكها الدّلالة في تطّوها عبر الزمن ومدار الاستعمال. فكثر التأليف في هذه الميادين وأشهر من ألّف في هذا المضمار [ابن السكيت] حيث ألّف كتابه [اصلاح المنطق]؛ وكذلك [ابن قتيبة] في كتابه [أدب الكاتب] وقد جاء في كلا الكتابين عنوان من يضعه النّاس في غير موضعه]. ونجد ابن مكّي صاحب كتاب [تثقيف اللسان وتلقيح الجنان علم المسالك الدّلالة المتطّورة ثلاثة أبواب:

- (١) باب ما وضعوه في غير موضعه.
- (٢) باب ما جاء لشيئين أو الأشياء فقووه على واحد.
  - (٣) ما جاء لواحد فأدخلولمعه عيره أ.

ا -يُ راجع:علي عبد الواحد وافي، م.س، ص٢٢٤.

<sup>· -</sup> عبده الراجحي، فقه اللغة في الكتب العربية، دار النهضة العربية، بيروت، لا.ط.، ٢٠٠٩، ص١٠٠٠

<sup>&</sup>quot; - عودة خليل، **م.س**، ص٥٨.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – عبد الحسين مهدي عواد، فقه اللغة العربية (فصول في نشأته ومباحث في تأصيلات معارفه)، مؤسسة العارف، بيروت، ط١، ٢٠٠٨، ص٢٠٠٠.

بيد أنّ القدامى على الرغم من اعترافهم بهذا التطّور، إنّهم قصروه على حقبة بعينها، ورفضوا كلّ تغيّر في المعنى حدث بعد ذلك، فوقف معظمهم من هذا التطّور موقفاً معارضاً وشدّوا على هذا الجديد في المعنى، بدافع الحرص على سلامة اللّغة والحفاظ عليها، ومن أجل تنقيتها لئلا تفسد، ومراعاة لمبدأ الصحة اللّغوية والفصاحة فيها، ولم يكن لهذا الموقف أن يؤثّر في الحركة الدائبة لتطّور دلالة الألفاظ .

ويعد التطّور اللّغوي ليلاً على حيوي ق اللّغة العربيّة وقابليتها على التجديد والنمو بحسب الزمن مع الاحتفاظ بأصولها وقواعدها وبالفصيح من مفرداتها وشواردها وقد أشار رمضان عبد التّواب إلى أنّ المتتبع لحركة التأليف المعجمية واللّغوية عند العرب يجد جوانب كامنة للتطّور الدّلالي، إذ إنّ كثيراً من هذه الجوانب اللّغوية أخذت لدى الغربيين صورة النظريات المبتكرة التي أقاموا عليها مدارسهم واتّجاهاتهم النظرية والتطبيقية. فقد طرق العرب هذه المباحث الدّلالية، وسبقوا إليها إلا أنّ علم اللّغة الحديث أعطى هذه المباحث الصفة المنهجية على تصّوكلّي للنشاط اللّغوي آ.

· - عبد العزيز مطر، لحن العامة في ضوء الدراسات الحديثة، دار القومية، القاهرة، لا.ط.، ١٩٦٦، ص٢٧٩.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> – علي حرب، التأويل و الحقيقة، دار التنوير للطباعة والنشر، بيروت، ط١، ١٩٨٥، ص٢٤ ويـ ُراجع: محمد حسين علي الصغير، تطور البحث الدلالي، دار الكتب العلمية، مطبعة العاني، بغداد، ط١، ١٩٨٨، ص٢٢.

<sup>-</sup> ي أراجع: جليلة صالح العلاق، البحث الدلالي في مفاتيح الغيب، أطروحة دكتوراه، جامعة الكوفة، ٢٠٠٧، ص٣٦١.

<sup>ً</sup> عُ راجع: منقور عبد الجليل، علم الدلالة أصوله و مباحثة في التراث العربي، منشورات اتحاد كتاب العرب، دمشق، ٢٠٠١، ص٢٢٤.

<sup>° -</sup> عدوية حياوي، البحث الدلالي عند الشيخ البهائي، أطروحة دكتوراه، كلية التربية للبنات، جامعة الكوفة، ٢٠٠٨، ص٢١٨.

<sup>-</sup> رمضان عبد التواب، التطور اللغوي (مظاهره وعلله وقوانينه)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٣، ١٩٩٧، ص١١.

إنّ كثيراً من الألفاظ ذات المعاني المتقاربة حصل فيها في مرحلة تاريخية من مراحل التغيير الدّلالي تحول في معناها. وقدء كم مالك الزيادي هذا العامل من أبرز الأسباب في حصولالتّراد ف، إذ يقول: [وبحذا التفسير يمكن أن نرد كثيراً من المترادفات إلى هذه الحقيقة في التطّور والاستعمال] وقد أشار إلى نحو هذا ابن جنّي في [ الفصل بين الكلام الخاص والعام] الذي عدّه المستشرق (جولد تسهير) من كتب المترادفات وليس من كتب لحن العاّمة كما ذهب إلى ذلك المستشرق توربيكه في وهذا ما يدلّ على مدى التقارب الدّلالي بين هذه الألفاظ حتى أصبح مدعاة للتفرقة بينها لئلا تختلط وتصبح بمعنى واحد.

وحينما ندقق في الكلمات واستعمالاتها في مراحلها التاريخية نجدها قد تطّوت دلاتها تبعاً لتغير الاستعمال. وقد أشار إلى ذلك عبد الحسين المبارك، بقوله: [ونتيجة للتطور الدّلالي فقدت كثير من المفردات الفروق الدقيقة في معانيها أوضحت تؤدّي معنى واحداً في الاستعمال، فالحمد والشكر بسبب التقارب بين معنيهما استعملا لمقصد واحد في حين أنّ الحمد أعم من الشكر، غير أنّ تعميم التطّور الدّلالي أزال الفرق بين معنيهما. لأنّ الحمد معناه ألثناء بكرم أو حسب أو شجاعة، والشكر الثناء عليه بمعروف]°.

إنّ كثيراً ما يحدث أن يتخصّص العام أو أن يعّمم الخاص، أو أن يتغير مجال الدّلالة، بفعل الاستعمال اللّغوي، فيختفي ذلك التباين بالتدريج، ثم تصبح دالة على معنى واحد، بمرور الزمن؛ وهكذا يحدث التَّرادُ ف، لؤهمي ّة هذه الجوانب سنتناولها بشيء من التفصيل.

ا - حاكم مالك الزيادي، التَّوادُ ف في اللغة، ص٨٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - ابن جنّني، الخصائص، ص٦٦.

<sup>&</sup>quot; - جولد تسهير: (1921 - 1850) مستشرق يهودي هنغاري . ء ُرِفَ على نطاق واسع بين مؤسسي الدراسات الإسلامية الحديثة في أوروبا. تلقى تعليمه في جامعة بودابست، برلين، لايدن بدعم وزير الثقافة هنغاري. أصبح جامعيا في بودابست في عام 1872 في العام التالي تحت رعايه الحكومة الهنغارية، بدأ رحلة عبر سوريا وفلسطين ومصر، واستغل الفرصة لحضور محاضرات المشايخ المسلمين في مسجد الازهر في مدينة القاهرة. وكان أول يهودي في العالم يصبح استاذاً في جامعة بودابست (١٨٩٤)، وممثل الحكومة الهنغارية وأكاديمية العلوم في مؤتمرات دولية عديدة. الموسوعة العربية العلمية، ١٢٧/١١

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - رمضان عبد التواب، لحن العامة و التطور اللغوي، دار المعارف بمصر، القاهرة، ط١، ١٩٦٧، ص٦٧.

<sup>° -</sup> عبد الحسين مبارك، فقه اللغة، مطبعة جامعة البصرة، العراق، لا.ط، ١٩٨٥م، ص١٠٢.

## (١) تخصيص العام (تضييق الدّلالة)

إنّ كثرة استخدام العام في بعض ما يدل عليه يزيل مع تقادم العهد عموم معناه، ويقصر مدلوله على الحالات التي شاع فيها استعماله، فيصبح مقصور الدّلالة على بعض ماكان له منها؛ ولدينا في اللّغة العربيّة وحدها آلاف مراً مثر لمّة هذا النوع، فمن ذلك جميع المفردات التي كانت عاّمة المدلول ثمّ شاع استعمالها في الإسلام في معان خاصة '. ولبيان حقيقة تخصيص العاّم في حدوث التّراد في نورد مجملة من الله لمّة، منها: تخصيص العنم باسم الضأن واستعمالهما بمعنى؛ والغنم في الأصل اسم عام يقع على الضأن و المعز جميعاً، ولكن الاستعمال قصره بعد ذلك على الضأن خاصة. يقول ابن مكّي الصقلي: [ومن ذلك الغنم، لا يعرفونها إلاّ الضأن خاصة، دون المعز، وليس كذلك، إنّما الغنم اسم للضأن والمعز جميعاً ". وشله استعمال البعير مرادفاً للجمل. والبعير يطلق على الجمل وعلى الناقة، ثم للضأن والمعز جميعاً ". وشله الاستعمال البعير مرادفاً للجمل. والبعير يطلق على الجمل وعلى الناقة، ثم خصّوا به الجمل. وقد سجل هذه الاستعمالات ابن مكي الصقلي كما يجري بها الاستعمال فعلاً، بيد خصّوا به الجمل. وقد سجل هذه الاستعمالات ابن مكي الصقلي كما يجري بها الاستعمال فعلاً، بيد غلما أذه علما خناً بحبّة ألمّا بخلاف الأصل، ووضعها في باب مل جاء لشيئين أو لأشياء فقصروه على واحد]". وما حقيقة هذه إلا تطّور دلالي قد جرى على جهة تخصيص العام، وتخصيص العام ليس غلطاً، يعزز هذا ما ذهب إليه عبد العزيز مطر أ.

ومن ذلك استعمال المثقال بمعنى الدينار لاغير. والمثقال هو زنة الشيء، وكّل وزن يسمى مثقالاً، وليس مقصوراً على وزن معين هذا بحسبان الأصل، بيد أنّ الاستعال قد قصره على الدينار وحده وجرى بهما مترادفين بشهادة أبي بكر الزبيدي والجواليقي وابن الجوزي في وقد ذهب هؤلاء جميعاً إلى تخطئة هذا الاستعمال معولين على الدّلالة الأصلية، وهذا عندهم قد جرى بخلاف ذلك. وليس الأمركما ذكروا، لأنّ المثقال اسم عام يشمل الدينار وغيره، ثم خصّ به استعمال الدينار فحسب، وهذا

<sup>&#</sup>x27; - عودة خليل، التطور الدلالي بين لغة الشعر و لغة القرآن، ص٥٣.

<sup>ً -</sup> ابن مكي الصقلي، تثقيف اللسان و تلقيح الجنان، تح: عبدالعزيز مطر، دار التحرير، القاهرة، لا.ط.، ١٩٦٦، ص٢٠٩.

<sup>&</sup>quot; - م.ن.، ص٢٠٩-٢١٠.

<sup>· -</sup> أراجع:عبد العزيز مطر، **لحن العامة في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة**، ص١٦١.

<sup>° -</sup> ابو بكر الزبيدي، لحن العوام، تح: رمضان عبد التواب، مطبعة الكمالية، القاهرة، ط١، ١٩٦٤، ص٢٢١-٢٢٢.

<sup>-</sup> ابو منصور الجواليقي، تكملة اصلاح ما تغلط فيه العامة، تح: عزالدين التونخي، مطبعة المجمع العلمي العربي، لا.ط.، لا.ت.، ص٢١.

ابو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، تقويم اللسان، تح: عبد العزيز مطر، دار المعرفة، القاهرة، ط١، ١٩٦٦، ص١٩٣٠.

ليس غلطاً. قود صّوبه عبد اللطيف البغدادي أيضاً بقوله: [هذا أيضاً عام قد خصصه الاستعمال] ، وهذا الرأي جدير بالقبول. وقد فسوه عبد العزيزمطر بتغير مجال الاستعمال في مكان آخر جعله من باب تخصيص العام من والثّاني هو الأصبّح بالنظر إلى طبيعة هذا التطّورالذي بيناه.

ومن الألفاظ التي ترادفت بسبب التطّور الدّلالي على هذا الوجه، اليقطين والقرع. إذ إنّ اليقطين في اللّغة هو كّل شجر ينبسطُ على الأرض، ولا يقوم على ساق كالقرع والقثاء والبطيخ ونحو ذلك ". إلا أن الاستعمال قد خصّ اليقطين بالقرع وحده دون سواه، فأصبحت الكلمتان نتيجة هذا التخصيص بمعنى واحد. وهذا ما يشهدُ به يويّؤه ألواقع اللّغوي كما سمّل ذلك أصحاب كتب لحن العاّمة، الذين أنكروا هذا التطّور كعادقم وخطأوا الاستعمال، لأنه جرى بخلاف الأصل أ.

وليس من الصواب أن نعتمد الكلمة فيما كانت عليه من دلالة في الماضي، ولا ننظر إلى ما آلت إليه من دلالة جديدة بحكم التطّور اللّغوي، ثم نخطّئ الاستعمال العام ونقول بالتفرقة تبعاً لذلك؛ لأن هذه التفرقة القائمة على الدّلالة القديمة للكلمة تبتعدُ عن واقع الاستعمال اللّغوي، ذلك أنّ الدّلالة القديمة قد صارت شيئاً تاريخياً منسياً في حياة الكلمة بسبب من تطورها الدّلالي، إذ هجرها الاستعمال أو تناساها بل إنّ الاستعمال العام يجهل مثل تلك الدّلالة التاريخية القديمة ولا يعنيه من الألفاظ إلا دلالتها الحالية المتداولة والمستعملة فعلاً.

وبفعل التطّور الدّلالي نجد في القرن الثّالث للهجرة العديد من الألفاظ التي أصبحت مترادفة في لغة ذلك العصر، بعد أن مكّن الاستعمال لها واختفت تلك الفروق الدقيقة بين دلالاتها. فلم يعد النه النه العمر، بعد أله مكّن الاستعمال لها واختفت تلك الفروق الدقيقة بين دلالاتها. فلم يعلون ذلك النه استعمالهم اللّغوي العام يفرقون بينها ولا يراعون التباين في معانيها، بل إنهم يجهلون ذلك تماماً، وهذا ما لاحظه وصرح به ابن قتيبة المتوفى سنة ٢٧٦ه في مقدمة كتابه (أدب الكاتب) جعله مقدمة كتابه وسرح به ابن قتيبة المتوفى سنة ٢٧٦ه في مقدمة كتابه الما الكاتب

<sup>· -</sup> عبد اللطيف بن الحافظ البغدادي ، **ذيل فصيح ثعلب**، ضمن فصيح ثعلب و الشروح التي عليه، نشر وتعليق: محمد عبدالمنعم الخفاجي، ص٨.

T - عبد العزيز مطر، لحن العامة في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة، ص١١١، ١٩٦٠.

<sup>-</sup> يُ راجع: لسان العرب، باب النون، فصل القاف، مج ١٣، ص٣٤٥.

أ- يراجع: الجواليقي، تكملة اصلاح ما تغلط فيه العامة، ص١٦، وابن الجوزي، تقويم اللسان، ص٢٠٨، و لحن العامة في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة، ص١٩٦، وص٢٨٨.

من أسباب تأليفه، فقال: إنما رأيت أحداً منهم يعرف فرق ما بين الوكع والكوع ولا الحنف من الفدع ولا اللمي من اللطع، فلما رأيت هذا الشأن كل يوم إلى نقصان وخشيت إذ يذهب رسمه ويعفو أثره، جعلت له حظاً من عنايتي وجزءاً من تأليفي الأ.

ونحاول تتبع الألفاظ التي ذكرها ابن قتيبة في هذا النص، ومعرفة معناها من المعجم، لنستجلي المعنى المشترك بين هذه الألفاظ، الذي أمن وبفعل التطّور الدلالي إلى ترادف تلك الألفاظ في لغة ذلك العصر؛ مما جعل المجتمع آنذاك لايفّق بينهما، ويستعمل أحدهما بدل الآخر:

(وكعو) عَ يَهُ العَ عُرِبُ بِإِ بِرَهَا وَهُعا ضربته ولَدَعَ يه وكوتُه، اللَّوُعَ مِهْ لَل الأَصاقِعِ بَ لَل لسبَّابِة حتى تصير كالع ُ قفة خِلْقة أوع ضاً، وقد يكون في إبهام الرجلُقِيدِ ل ُ الإِبهام على السبَّابة حتى أرى أَصلُها خارجَطاً لع ُ قدة مِ ، وقال الليث الوُّعَ مِ كَلانُ في صَدر القدم نحوا لخ نَ صِر وربما كان في إبهام اليد وأكثر ما يكون ذلك للإِماء اللواتي يَ كُدْهَ في العَمل .

أما الكَوعُ فالتواء الكُوعِ ( وهوطَوْ الزند الذي يلي أَصَل الإِبْهامِ)، وقيل في ترجمة وكع الكَوعُ أَن يُ تُمْ الرَّجلِ على أَخواتما إِقْبالاً شديداً حتى يظهر عظم أَصلها، قال والكَوعُ في اليد انْ قلابُ الكُوعِ يَ اليد انْ قلابُ الكُوعِ حتى يزول فترى شخص أَصله خارجاً الكسائي، وامرأة تُوعاء أنة ، و الكوع والكَوعُ بالتحريك أَن تَ عَجَّ اليُد مَنِ مَن الكُوعِ وهو رأْس اليد مما يلي الإبهام ".

والح َ نَ فُ فِي الْقَلَمِينِ إِقْبَالُ كل واحدة منهما على الأُخرى بإبُهامها، وكذلك هو في الحافر في الله والبحل، وقيل هو ميل كل واحدة من الإبهامين على صاحبتها حتى بُرى شَخْصُأَصله ها خارجاً، والح َ نَ فُ الرَّحْل وهو أَن تُ قُبِل إحْلَى إِبْهَاهِي رِحْلَي ْه على لأُخرى، الح َ نَ فُ إِقْبَالُ القلَم والح َ نَ فُ الرَّحْل وهو أَن تُ قُبِل إحْلَى إِبْهَاهِي رَحْلَي ه على الله على القدم الأُخرى الأصمعي، وحَ فَ عن الشيءوتَ كَ نَّف مؤل لح مَ الله عن الذي مَ تَحَقّف عن الشيءوتَ كَنَّف مؤل على القدم الأُخرى الأصمعي، وح فَ فَ عن الشيءوتَ كَنَّف مؤل على الله على الله على الله الحق أَ الله الحق أَ الله الله عن الشيءوتَ كَنَّف مؤل الله عن النّهي عن النّه عن الن

<sup>ٔ –</sup> ابن قتیبة، أ**دب الکاتب**، تح: ماکس کرنیرت، مطبعة برلین، لندن، ۱۹۰۰، أعادت طبعه بالأوفسیت، دار صادر، بیروت، ۱۹۲۷، ص۹.

۲ - **لسان العرب**، باب العين، فصل الواو، مج۸، ص٤٠٨.

<sup>-</sup> **لسان العرب**، باب العين، فصل الكاف، مج٨، ص٣١٦.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - م.ن، باب الفاء، فصل الحاء، مج ٩، ص٥٦.

واللَّهُ على فُعلِ جماعة لُمياء مثل الع مع عَمياء الشِّفاه السود، واللَّمي مقصور سُمْرة الشَفتين واللَّمات، وحكى سيبويه لَمِهلُ مي اللَّمياء السودَّت شفته، وشَفة لُميلء يّن لَه اللَّمياء من الشَّفاه اللِّماد اللَّماد اللَماد اللَماد اللَّماد اللَماد اللَ

أما اللَّطُع فَ تَعَشُّر في الشفة وحُمْرة تعلوها، واللَّطُع أَيضاً رِقَّة الشفة وقلة لحمها، وهي شَفة لَطْعاء ول ِثة لُطْعاء قليلة اللحم؛ وقال الأزهري بل اللَّطُع رقة في شفة الرُجل الأَلْطَع وامرأة لَطْعاب لَيِّنة ".

والذي نلاحظه هو أن المعنى المشترك بين ( الوَّكُع والكَوع) هو الالتواء والميل والاعوجاج في أصابع اليدين؛ والمعنى المشترك بين الحرَّ نَفُ والفَلَعُ ) هو الميل والع بُي إبحام القدمين، أما المعنى المشترك بين (اللَّهُي واللَّطُع) دلالتهما على لون الشفة وقلة اللحم في اللثة. وهذا التقارب في المعنى الأساس جوز للمجتمع آنذاك، استعمال لفظة بدل الأخرى، وهذا ينسجم مع ما نتبناه من مفهوم للتّراد في.

وبهذا كشف لنا المؤلف عن التطّور الدّلالي الذي حدث لطائفة من الألفاظ في عصره، تلك الألفاظ التي صارت تستعمل بمعنى واحد وانمحت الفروق بينها نتيجة هذا التطّور. وإنّما لعظيمة تلك

۱ - م.ن،باب العين، فصل الفاء، مج۸، ص٢٤٦-٢٤٧.

<sup>· -</sup> م.ن،باب الياء، فصل اللام، مج ١٥٥٥ - ٢٥٨ - ٢٥٨.

<sup>&</sup>quot; - **لسان العرب**، باب العين، فصل اللام، مج٨، ص١٩ ٣١ - ٣٢٠.

الفائدة التي نحدها في تسجيل ابن قتيبة للألفاظ بحسب معانيها التي آلت إليها في عصره وكما يجري بها الاستعمال فعلاً، وليس بحسب معانيها النقلية والمروية .

ومن الألفاظ التي ترادفت بسبب التطّور وخطأها ابن قتيبة معولاً على الاستعمال القديم، كلمة الطرب حيث استعملهاالناس في الفرح دون الجزع، ولكن المؤلف يذهب إلى أن الطرب خفّة تصيب الرجل لشدّة السرور أو لشدّة الجزع. ويستشهدُ على ذلك بقول النابغة الجعدي:

وهذا صحيح بالنظر إلى الأصل أو بالنسبة إلى ذلك الاستعمال القديم بيد أنّ الاستعمال اللاحق قد خصّ الطرب بالفرح وحده، وجرى بهما مترادفين، وتخصيص المعنى تطور دلالي.

# (٢) تعميم الخاص (توسيع الدّلالة):

إنّ كثرة استخدام الخاصّ في معانٍ عاّمة عن طريق التوسّع تزيل مع تقادم العهد خصوص معناه و تكسبه العموم .

ولتوضيح تعميم الدّلالة وأثرها في حدوث التَّرادُ ف، نُورد طائفة من اللهِ لَمَة، منها: أن أصل القرب هو طلب الماء، ولما كثر استعماله صار يقال ذلك لكل طالب. فيقال: هو يقرب كذا، أي يطلبه، ولا تقرب كذا. وفي اللسان عن الخطابي: [نقرب أي نطلب والأصل فيه طلب الماء، ومنه ليلة القرب، ثم اتسع فيه فقيل: فلان يقرب حاجته، أي يطلبها].

<sup>&#</sup>x27;- رُراجع: يوهان فك، العربية، دراسات في اللغة واللهجات والأساليب، تر وتح: عبدالحليم النّجار، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٥١، ص١٣٢- ......

<sup>ً –</sup> ابن قتيبة، م.س.، ص٢٢-٢٣ و يـُ راجع: **ديوان النابغة الجعدي**، ص٩٣. و فيه [فاراني].

<sup>&</sup>quot; - عودة خليل، التطور الدلالي بين لغة الشعر و لغة القرآن ، ص٥٣.

<sup>· -</sup> لسان العرب، باب الباء، فصل القاف، مج ١، ص٦٦٧.

وأنّ العقيرة في الأصل هي الساق المقطوعة، ثم قالوا: رفع عقيرته أي صوته، وسبب ذلك أن رجلاً عقرت رجله فرفعها وصاح فقيل بعد لكل من رفع صوته: رفع عقيرته . وأن النجعة معناها في الأصل طلب الغيث ولكثرة الاستعمال صار كلّ طلب انتجاعاً.

والمنيحة أصلها أن يعطي الرجل الناقة أو الشاة فيشرب لبنها ثم صارت كل عطية منيحة، والوغى كان يعني اختلاط الأصوات في الحرب، وليس نفسها، ثم كثر استعمال ذلك حتى صارت الحرب وغى وكذلك الواغية. والراوية كانت تعني في الأصل البعير الذي يستقى عليه، ثم استعملت بعد ذلك بمعنى المزادة فصارت المزادة راوية .

ومن هذا أيضاً أن كلمة الخارب في اللّغة، كانت تطلق على سارق الإبل خاصة، ثم عمموا بها حتى صارت تقال لكّل من سرق بعيرً كان أو غيره، جاء في اللسان: [والخارب: سارق الإبل خاصة، ثم نقل إلى غيرها اتساعاً...) والخارب: اللصّ، ولم يخصص به سارق الإبل ولا غيرها، ...) يقال: خرب فلان أي صار لصاً ". وبهذا أصبحت لفظتا الخارب والسارق مترادفتين بسبب هذا التعميم في الدّلالة .

وتحدر الإشارة إلى أنّ عبد العزيز مطر قد علّل هذا التطّور بتعميم اللّدلالة، أورده و السيوطي فيما سمّاه: [فيما وضع في الأصل حاصًا ثم استعمل عاماً] و يجوز حمله على الجاز المرسل، إذ إنّ العلاقة الجازية واضحة بين المدلولين وهي التي سوغت اطلاق لبأس بمعنى الحرب على كل سّدة وذلك لعلاقة السببية.

ومنَّامة لِكَة وقوع التَّراد ُف بسبب التعميم في الدلالة، إطلاق اسم الورد على كَل زهرة، وهو في اللّغة خاص بالأحمر. وحول إطلاق الوردة على كَل زهرة يذكر فندريس أن في اللّغات السلافية الجنوبية

<sup>&#</sup>x27; - م.ن.، باب الراء، فصل العين، مج ٤، ص٩٣٥.

 $<sup>^{1}</sup>$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -  $^{1}$  -

<sup>&</sup>quot; - لسان العرب، باب الباء، فصل الخاء، مج ١، ص٣٤٨-٣٤٩.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - حول نه الأمثلة جميعاً، يـ ُراجع: ابن دريد، جمهرة اللغة، ٣\٤٣٢-٤٣٤، و ابن فارس، الصاحبي، ٩٥-٩٦، والسيوطي، المزهر، ١٨-٤٣٣-٤٣٤، وابن فارس، الصاحبي، ٩٥-٩٦، والسيوطي، المزهر، ١٨-٤٣-٤٣٤، إضافة إلى لسان العرب.

<sup>° -</sup> السيوطي، م.س، ١\٤٢٩، ٤٣١.

صار اسم الوردة يطلق على الزهرة عموماً، كما في الصربية والكرواتية وبعض اللّهجات الألمانية، ثم حدث مثل هذا أيضاً في بعض اللّهجات الإيطالية التي صارت تطلق سلم الوردة على كّل زهرة أيّاً كانت، و اضطّرت إلى أن توجد للوردة اسماً جديداً.

ومنها إطلاق الاستحمام على الاغتسال سواء أكان بالماء الحار أم البارد واستعمالهما بمعنى، وليس الأصل كذلك؛ لأنّ الاستحمام أصله الاغتسال بالحميم أي الماء الحار، ثم عمموه بعد ذلك فشمل كلّ اغتسال بأي ماء كان. وقد اعترف الجوهري بهذا الاستعمال نتيجة هذا التطّور الدّلالي وسجله بقوله: [والحميم: الماء الحار، والحميمة مثله، وقد استحممت إذا اغتسلت به، هذا هو الأصل، ثم صار كل اغتسال استحماماً، بأي ماء كان] .

ومنها استعمال اللسع واللدغ والنهش بمعنى واحد. والأوّل للعقرب، وكل ما يضرب بذنبه، والثّاني لما يضرب بفيه، والثّالث لما يأخذ بأسنانه. هذا هو الأصل، ولكن النّاس يعممون دلالة كل منها، إذ ترادف الواحد منها الأخرى ولا يفرقون بينها، وذلك باعتراف بعض اللّغويين الذين ألّفوا في لحن العاّمة وستّطوا هذا الاستعمال وخطأوه؛ لأنّه جاء بخلاف الأصل، ويمكن تفسير ترادف هذه الألفاظ بتعميم الخاصّ.

ومنها أيضاً استعمال العشّ والوكر أو الوكن مترادفة، والأوَّل ما كان من عيدان، والتَّاني لما كان نقباً في جبل أو حائط. ولن استعمالهم زمن ابن الجوزي لليفرقون بين هذه الألفاظ، وذلك باعتراف ابن الجوزي نفسه الذي خطأهم في هذا الاستعمال؛ لأذنّه بخلاف الأصل°. ويبدو أنّتَراد و في المعتراف المنتعمال؛ المنت

ا - فندريس، اللغة، ص١٥٨ - ٢٥٩.

<sup>ً -</sup> الجوهري، الصّحاح، مادة [حمم]، ٥/٥٠٥.

<sup>&</sup>quot; - ابن الجوزي، تقويم اللسان، ص١٧٩.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن قيم الجوزي (۶۹۱ - ۱۲۹۰ - ۱۳۵۰م). من أعلام الإصلاح الديني في القرن الثامن الهجري. ولد في دمشق وتتلمذ على يد ابن تيمية، حيث تأثر به تأثراً كبيراً وهو الذي هذب كتبه ونشر علمه. من أبرز كتبه في مجال السياسة (الطرق الحكمية في السياسة الشرعية)، كما أن له العديد من المؤلفات الأخرى منه فعلام الموقعين؛ زاد المعاد؛ مدارج السالكين؛ تلبيس إبليس؛ الوابل الصيس من الكلم الطيس، التبيان في أقسام القرآن الموسوعة العربية العالمية، ص ۵۷۱.

<sup>° -</sup> ابن الجوزي، م.ن.، ص١٦٠.

هذه الألفاظ قديم، وذلك بدلالة قول أبي عمرو (ت.٤٥١ه.) [الوكر: العش، حيثما كان] . ومثل هذا كثير من الألفاظ التي تطورت دلالتها على وجه تعميم الخاص فصارت مترادفة في طرائق الاستعمال اللّغوي من غير مراعاة أو التفات إلى التباين الذي كانت عليه.

### (٣) الانزلاق الدلالي (انتقال مجال الدلالة)

يؤّي الانتقال من المعنى الحقيقي إلى المعنى الجازي إلى تغيّر في معاني المفردات قد يؤد ي في النهاية إلى انقراض المعنى الحقيقي وحلول المعنى الجازي محلّه أ. و الجاز من أهم السبل التي يتّم بها انتقال مجال الدّلالة؛ إينتقل معنى الكلمة من محيط إلى آخر بطرقٍ أبرزها الاستعارة إلى الجاز القائم على علاقة المشابحة، والجاز المرسل وهو الذي تكون علاقته غير الملائمة، كالسببية، والزمانية، والمحلي قا والدّلاثي والجاوري ق، وباعتبار ما كان وما سيكون.

ويرى عبد الحسين مهدي عوادأنه [ يمكن أن يكون الاستعمال الجازي هو أحد ضروب التطّور الدّلالي باعتبار أن ما جمعوه ُ تحت عنوان (ماوضعوه ُ في غير موضعه) يقوم على باب الجاز أوعلى ضروب الاستعارة المختلفة، فيكون هذا النحو من التصرف الدّلالي يعتمد على ما جاء من العرب الذين

<sup>&#</sup>x27; - ابن سكّيت، إصلاح المنطق، ص٣٧٦-٣٧٦ ويرُ راجع: الثعالبي، فقه اللغة وسر العربية، ص٣٩٣، ولحن العامة في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة، ص٢٨٤.

مودة خليل، التطور الدلالي بين لغة الشعر و لغة القرآن، ص٥٣.  $^{\mathsf{T}}$ 

يعتد بهم]'. ويدخل حاكم مالكالزيا ادي الكناية إلى جانب الجحاز بوصفها قريبة منه، قائلاً! [وفي ضوء المجاز و الكناية يمكن أن نفسو الكثير من ترادف الألفاظ]'.

لقد قق ابن جنّي بين الحقيقة والجاز بقوله: [الحقيقة ما أقر في الاستعمال على أصل وضعه في اللّغة. والجاز ما كان بضد ذلك] . إلا أنّنا لم نجد المعجمات العربيَّة تعنى بتتبع المفردات حسب الحقيقة والجاز باستثناء الزمخشري في (أساس الب كلاغة)، إذ كانوا يخلطون بين المعنى الحقيقي والجازي حين يتحدّثون عن تلك الألفاظ. وقد أدى هذا الخلط إلى أن تشيع الألفاظ الجازية شيوعاً ينسى معه الجازفيها، فتستعمل كأنّا حقيقة .

إلا أنّ الشيخ البهائي أخرج استعمال الألفاظ في معانِ مجازية أو كنائية؛ لأنّ ذلك الاستعمال دال بالقرينة المانعة أو المعين نة أ. إذ يقول الشيخ البهائي: [الحقيقة لفظ مستعمل في وضع أول، والمجاز في غيره لعلاقة ولا شيء منهما قبله] لا

وهناك من العلماء \_ التُدامل و حدثين من وجد أنّ قضي ة الجاز والحقيقة إنما هي مسألة ليست ثابتة، بل هي سنبي ق متغيّرة، ذلك أن الحقيقة ولجاز كثيراً ما يتبادلان هذه الصفة، فهما في حركة دائبة وانتقال مستمر. فما كان حقيقة قد يصير مجازاً، وما كان مجازاً قد يصير حقيقة، ومقياس ذلك هو الاستعمال والعرف اللّغوي. وقد بيّن ابن جنّي انتقال الجاز إلى الحقيقة، ونص على أن الجاز إذا كثر لحق

<sup>· -</sup> عبد الحسين مهدي عواد، فقه اللغة العربية، ص٢٠٢.

<sup>· -</sup> حاكم مالك الزيادي، التَّوادُ ف في اللغة، ص١٠٠٠

<sup>&</sup>quot; - ابن جنّني، الخصائص، ٢\٤٤٢.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - عبد الحسين المبارك، فقه اللغة، ص١٠٢.

<sup>-</sup> بحاء الدين العاملي (٩٥٣ - ١٠٣١ هـ = ١٠٣١ - ١٩٢١ م): عالم أديب إمامي، من الشعراء.ولد ببعلبك، وانتقل به أبوه إلى إيران.ورحل رحلة واسعة، ونزل بأصفهان فولاه سلطانها (شاه عباس) رياسة العلماء، فأقام مدة ثم تحول إلى مصر.وزار القدس ودمشق وحلب وعاد إلى أصفهان، فتوفي فيها، ودفن بطوس.أشهر كتبه (الكشكول) و (المخلاة) وهما من كتب الادب المرسلة، لا أبواب ولا فصول.وله (العروة الوثقى) في التفسير، و (الفوائد الصمدية في علم العربية) و (الحبل المتين) في الحديث، طبع بعضه، و (أسرار البلاغة) و (الزبدة) في الاصول، و (خلاصة في الحساب) و (تشريح الافلاك). الزركلي، الأعلام، ص١٠٣١.

<sup>-</sup> عدوية حياوي، البحث الدلالي عند الشيخ البهائي، ص١٩١.

۲۳ – البهائي، زبدة الأصول، ص٢٣.

بالحقيقة ، على الرغم من تعريفه لهما بحسب أصل الوضع في اللّغة. كما نقل السيوطي عنهم قولهم: [إن الحقيقة قد تصير مجازاً وبالعكس، فالحقيقة متى قل استعمالها صارت مجازاً عرفاً، والمجاز متى كثر استعماله صار حقيقة عرفاً] .

ويرى فندريس أن الجاز وإن كان هو السبب في خلق العديد من المعاني للفظة الواحدة في اللّغة، إلا أنّه سريعاً ما ينسى، ويصبح المعنى الجديد الذي دخل اللفظ عن طريق الجاز لايقل في حقيقته عن المعنى الأوّل الذي كان له. ونحن إذا أردنا أن نحلّد معنى الكلمة أو معانيها، فعلينا أن ننظر إلى استعمالاتها كما هي اليوم، لا إلى تاريخها. ويقول فندريس: [في التسليم بأن للكلمات معنى أساسياً ومعاني ثانوية صادرة عن الأوّل إثارة لمسألة وجهة النظر التاريخية. ووجهة النظر التاريخية تلك لا قيمة لها هنا] ".

ويقول إبراهيم أنيس: [وحين تمر الأيام على تلك الجازات ويكثر استعمالها، لاتلبث أن تنسى الناحية الجازية فيها، وتصبح معانيها حقيقية] ألم ويرى محمد المبارك أن استعمال اللفظ بالمعنى الجديد يكون في بادىء الأمرعن طريق الجاز، ولكن له بعد كثرة الاستعمال وشيوعه بين الناس تذهب عنه هذه الصفة وتصبح دلالته على مدلوله الجديد دلالة حقيقية لا مجازية .

وَشَارِ الزيادي إلى أنه مهما يكن السبب الذي يكمن خلف التسمية الجازية والظرف اللّغوي الخاصّ الذي استعملت فيه أول مّرة، ومهما تكن الأسباب والاعتبارات المتباينة التي أوحت إلى النّاس أن يسموا الشيء باسماء مختلفة ويطلقوا عليه العديد من الألفاظ على سبيل الجاز، فإنه بمرور الوقت يخلق

ا - ابن جني، **الخصائص، ٢\٤٧٧** و ما بعدها.

۲ - السيوطي، **المزهر**، ۱\٣٦٧-٣٦٨.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> – فندريس، اللغة، ص٢٢٨-٢٦٩ و يـ ُراجع: محمد الأنطاكي، الوجيز في فقه اللغة، ص٣٧٣-٣٧٤، ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص١١٣٠.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابراهيم أنيس، في اللهجات العربية، ص١٨١.

<sup>° -</sup> يُراجع: محمد المبارك، فقه اللغة و خصائص العربية، ص٢٢١ و يـ ُراجع: ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص١٧٧ –١٧٨.

الكثير من الاسماء المختلفة للشيء الواحد. إذ إنّ هذه الاسماء الجازية، لطول العهد بما ولكثرة استعمالها وشيوعها، تنسى فيها الناحية الجازية، ثم تصبح دالة على المسمى دلالة حقيقية لا مجازية .

بل إن دلالتها عليها أقرب إلى الذهن من دلالتها الأصلية لشيوع المعنى الجديد وانتشاره بعد طول العهد بهذا الاستعمال. وهكذا يصبع أمامنا في آخر الأمر العديد من الاسماء المترادفة للمسمى الواحد. و لهذا كان الجاز سبباً مهماً من أسباب ترادف الألفاظ. وهذا ما عبر عنه بعطل محدثين بالجازات المنسية] .

ويرى الزيادي أذّه لا يجوز عدّكل مجاز مسبباً للتراد في على وجه الاطلاق. فربَّ معترض يقول: إنّ من شروطالتَّراد في ألا يكون مجازاً. وللجواب عن هذا نقول: إنّ ذلك مقيد بما قلمنا من صيرورة المجاز حقيقة المختفاء الناحية المجازية في التسمية تماماً، أو أذّنا نجهل أن هذا الاسم مجاز في الشيء وذاك حقيقة فيه. فالاسم الذي كان يدل على مسماه مجازاً ثم شاع استعماله حتى صار دالا عليه دلالة اسمه الحقيقي الصريح هو الذي نعنيه هنا سبباً للتراد في. فما دامت مثل هذه الألفاظ قد أصبحت تدلّ على شيء واحد دلالة مباشرة، دون أن نلمح فيها أي أثر مجازي، بل نكاد نجهل أنها مجاز للبة تم، فلا مناص حينئذ، في مثل هذه الحالة، من التسليم بترادفها ...

وعلى أساس الجاز الذي صار حقيقة، نفسر الكثير من الألفاظ المترادفة فإنّ التأمل في طائفة كبيرة من المترادفات والتحقيق فيها من الناحية التاريخية، يبيّن لنا بوضوح أنمّا في حقيقتها، ليست اسماً اصيلاً للشيء، وإنمّا أُطلقت عليه مجازاً أُول الأمر. ومنامة لمّة ذلك ترادف الوغى والحرب. والوغى في الأصل اختلاط الأصوات في الحرب، ثم كثر ذلك فصارت الحرب وغى، بنصّ ابن دريد أ. وتسمية الحرب وغى على المجاز المرسل لعلاقة المسبّب، وذلك لأن الحرب مسببة لاختلاط الأصوات. وعلى المجاز المرسل أيضاً نفسّو ترادف الراوية والمزادة. إذ إنّ الراوية هو البعير أو الحمار الذي يستقى عليه

<sup>· -</sup> ي راجع: مالك الزيادي، التَّواد في اللغة، ص١٠٦.

<sup>· -</sup>إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية، ص١٧١-١٧٢.

<sup>-</sup> حاكم مالك الزيادي، التَّرادُ ف في اللغة، ص١٠٧.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن درید، الجمهرة، مكتبة المثني، بغداد، بالأوفسیت عن طبعة (١٣٤٦هـ)، ٣٢١ه.

الماء، والمزادة هي الوعاء الذي يكون فيه الماء '. وبسبب المجاورة في المكان انتقل معنى الراوية من الدابة التي يستقى عليها إلى المزادة. فصارت الكلمتان بمعنى واحد. وغني عن البيان أن المجاورة هي إحدى علاقات المجاز المرسل، ولعرب تسمي الشيء باسم غيره إذا كان مجاوراً له أو كان منه بسبب، على حد تعبير ابن قتيبة '. وعلى هذا النحو نفسر قول ابن دريد: [ والراوية: البعير الذي يستقى عليه ثم صارت المزادة راوية]".

لقد ذكر ستيفن اولمان (Stephen Ullmann) أنّ ثمّة موضوعات معينة تكون مراكز لتجمع المترادفات حولها بسبب أهميتها في المجتمع والحياة، ومثل لهذا بعدة مسميات في الانكليزية والفرنسية مما له مجاميع من المترادفات؛ كفكرة (الموت) التي وصفها بأنما مركز دائم لجذب التَّراد ف بسبب أهميتها. ثم أشار المؤلف بعد ذلك إلى أثر المجاز والكناية في مجموعة المترادفات الدالة على هذا المعنى معززاً قوله بالله لمه لم كثرة مرادفات الموت تعليلاً وجيهاً حين قال: [والواقع أن الثروة الطائلة من المترادفات التي ولدتما جميع اللهات لتخفيف صدمة الموت ووقعه على النفس إنما ترجع إلى هذا القانون: (الاستهلاك بكثرة الاستعمال) والحاجة الدائمة إلى التجديد. وليس دور هذا القانون في هذا المضمار بأقل من دور الموت نفسه، ذلك المجال الذي يضطّرنا إلى التنويع والتجديد في اصطلاحاته بسبب ماله من تأثير عاطفي] ث.

وربّما أراد أن يشير إلى أنّ هناك ألفاظاً تستلزم التَّراف؛ لما لها من الارتباط والتأثير في حياة الإنسان، ويمكن أنّ نمثّل بالناقة عند العربي، وارتباطها بحياته وأهميتها عنده ، ما أنى إلى ترادف عدّة ألفاظ للإشارة إليها أو إلى أجزائها، بل خُصّصت كتب في الإبل وصفاتها ومتعلقاتها.

<sup>· -</sup>لسان العرب، باب الياء، فصل الراء،مج ١٤، ص٣٤٦-٣٤٧.

۲ - ابن قتيبة، أدب الكاتب، ص۲۱.

<sup>&</sup>quot; - ابن درید، **الجمهرة**، ۳\۴۳۳.

<sup>1 -</sup> Semantics an introduction of the science of meaning, p. 149\_150.

<sup>° -</sup> ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص١٧٨.

يقول علي عبد الواحد وافي: [وقد جمع الأستاذ (دوهامر Dehammer) المفردات العربيَّة المتصلة بالجُمَل وشؤونه، فوصلت إلى أكثر من خمسة آلاف وست مئة وأربع وأربعين]\.

وذهب نفر المن محدثين العرب إلى حدوث التَّراد ُف بسبب الجاز والاستعارة، بيد أخّم الم يربطوا ذلك بمسألة التطّور الدّلالي، لمويبي تنوا علاقة العوامل الاجتماعي ة الونفسي ة وأثرها في هذا السبب، أون من أشار منهم إليه لم يجعله صراحة من أسباب نشأة التَّراد ُف في اللّغة على حين أنّ بعضهم قد أغفله من أماماً.

ولهن محدثين الأجانب من تطّق إلى ذلك فقد أشار إليه فندريس في علّة مواضع مؤكّداً أثر الاستعارة والكناية في تعلّد التسمية بسبب العوامل الاجتماعية الوفسية. وذهب ستيفن أولمان إلى هذا السبب صراحة في الفصل الذي عقده لدراسة التَّراف في طائفة من اللّغات، إذ ذكر أن الاستعارة (Metaphor) والكناية أوحسن التعبير (Euphemism) من أسباب حدوث التَّراف في اللّغة .

في حين بحد محمد نور الدين المنجد لا يعد الجاز والكناية من أسباب نشوء التَّراد ف، قائلاً: [ واعتراضنا على مثل هذه المترادفات من وجهين: الأوَّل: أخّا بين مفرد ومركّب، وشرط التَّراد ف: أن يكون بين مفردين. الثَّاني: أن المركّب تعبير كنائي عن المفرد، والكناية من الأساليب البلاغية التي يتفاوت فيها قدرات النَّاس، وليس التَّراد في من ذلك في شيء] .

<sup>&#</sup>x27; - على عبد الواحد وافي، فقه اللغة، ص١٦٣٠.

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> - راجع: محمد حسين آل ياسين، الأضداد في اللغة، ص٣٠ - ٣٧، وعلي عبد الواحد وافي، علم اللغة، ص٢٣٩، محمد مبارك، فقه اللغة و خصائص العربية، ابراهيم أنيس، في اللهجات العربية، ص١٩٦ وما بعدها.

مضان عبد التواب، فصول في فقه العربية، ص779 وما بعدها.

<sup>1 -</sup> Semantics (op. cit. p. 149\_ 151.

<sup>° -</sup> محمد نور الدين المنجد، التَّرادُ ف في القرآن الكريم، ص٨٦ .

وخلاصة القول فيما يتعلق بحقيقة ترادف الألفاظ في ضوء التطّور الدلاليهو أنّنا إذا نظرنا إليها نظرة (تأريخية) آخذين بالحسبان الأصول التأريخية لدلالتها، فإننا لا نجد ترادفاً فيها، أما إذا نظرنا إليها نظرة (وصفية) آخذين بالحسبان ما آلت إليه من دلالات لمسنا حقيقة ترادفها. والذي نميل إليه المنهج الوصفي في النظر إلى الألفاظ وماتشير إليه من دلالة عند مستعمل اللّغة. وهذا يستلزم القول بالتَّرافُك؛ لكن ليس على سبيل المبالغة فيه، ووصول المترادفات إلى المئات؛ فوظيفة اللّغة في الأساس إيصال المعنى إلى المتلقى من دون غموض أو لبس.

#### ٤- الصفات الغالبة على موصوفاتها.

المقصود بها الصفات التي كثر استعمالها إلى حدٍّ وصلت فيه إلى دلالتها الاسمية. ويرى الكثير الهن تحدثين أن الصفات تغلب الأسماء الأصلية في الاستعمال، فتعدلها في التسمية، وتصبح مرادفة لها .

يلاحظ في موضوع التسمية و تعددها أنه كلّما حظي الشيء المستى بمكانة كبيرة، أو كانت له أهمية خاصة عندالذ ّاس، كثرت أسماؤه تبعا ً لوجوه استخدامه وتنوع احواله وصفاته، و[إذا تعددت وجوه الاستعمال لحيوان ما تعددت اسماؤه] . قد تمثل هذا الأمر الطبيعي في اللّغة وظهر أثره في مفرداتها بوصفها أداة للتعبير عن الواقع الاجتماعي وما فيه، فإلك ما نجده ُ في مستميات من نحو السيف، والجمل، والناقة، والعسل، والخمر، والصحراء، والأسد، والذئب، والحية، وغير ذلك من الظواهر الحيوية أو الطبيعية التي كانت ذات اهمية في الحياة العربيَّة آنذاك.

العربية، على عبد الواحد وافي، علم اللغة، ص١٦٨، وابراهيم أنيس، في اللهجات العربية، ص١٨٢، ورمضان عبد التواب، فصول في فقه العربية، ص٣١٨،

<sup>ً -</sup> الأنطاكي، **الوجيز في فقه اللغة**، ص٩٥.

وقد اتّحتلُفَ في عدّ الصفات من المترادفات، ومبعث خلافهم فيها أنّ الاسم يدلّ على ذات المسمى على سبيل التجريد لا لمعنى فيه، في حين تدلّ الصفة على المسمى و تشير إلى معنى خاصّ فيه، كما يقول ابن الأثير: [فقد يوجد من الاسماء ما يطلق على المسمى بالوضع اسما للذات لا لمعنى فيه، كالسيف بإزاء هذه الآلة المعروفة كيف كانت. ومنها ما يطلق عليه لصفته فيه كالصارم، فإذه موضوع له لصفة الحدة] . وعلى هذا يجري القول في سائر الألفاظ التي عرف بها السيف.

وقد عبر فخر الدين الرازي عن هذا الفرق بوحدة الاعتبار، فالسيف والصارم مثلاً، وإن [دلا على شيء واحد، ولكن باعتبارين أحدهما على الذات، والآخر على الصفة] وعلى هذا كانا متباينين وليسا مترادفين، لاشتراط تحقق وحدة الاعتبار في المترادفين أ.

ولكن إبراهيم أنيس مع قوله بعنوان الوصفية يرى أن الدلالة لم تصمد ولم تكن عصية على التطّور والتغير، بل اقتصت من أطرافها، فالتقت الألفاظ المتعددة على المعنى الواحد. وهذا ما عبّر عنه بعض العلماء بقولهم فقدان الوصفية ".

وهكذا تعدّدت الألفاظ المختلفة للسيف بحسب الوجوه والاعتبارات الكثيرة. وواضح أنّ الفرق بين هذه الألفاظ في أنّها تدلّ على السيف لخاصية معينة فيه، على حين تدل كلمة [سيف] على المسم ي فحرّمن هذه الاعتبارات والأوصاف فهي تقع على الكّل أيا كان.

ولا بد من أنه كانوا يراعون مثل هذه الفروق ويلحظون تلك الاعتبارات في استعمالهم لهذه الألفاظ واطلاقها على السيف في الأصل، ولا سيمًا في نظر البدوي مستعمل السيف وصاحبه، الذي يدرك هذا التباين و يحسّ به أكثر من غيره نتيجة معاينته وخبرته وتماسه المستمر بالسيف وشؤونه. غير أنه بمرور الزمن ولبعدنا عن التمييز بين الأصل، مجرداً ومنعوتاً من هذه الصفات، ولكثرة تداول هذه الألفاظ - أو الصفات - وشيوعها في الاستعمال، كتب لها الغلبة والشهرة فغلبت غلبة الاسماء.

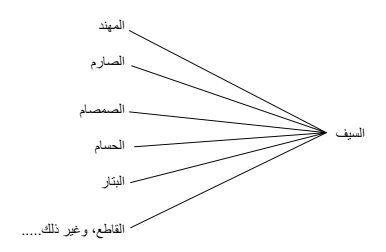
ا – ابن الأثير، الُموصّع، تح: إبراهيم السامرائي، مطبعة الإرشاد، بغداد، ١٩٧١، ص٣٥٣.

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> - السيوطي، **المزهر**، ١\٤٠٢.

<sup>&</sup>quot;- ابراهيم أنيس ، **دلالة الألفاظ** ، ص٢١٢.

وربّما طغى بعضها في الاستعمال على الاسم الحقيقي المجرد (السيف) وخاصة تلك الألفاظ التي تشير إلى صفات مستحسنة محمودة فيه، وتلك الألفاظ التي تدلّ على أحسن السيوف وأفضلها عندهم نحو الحسام، والصارم، والعضب، والمشرفي، والمهند، واليماني، والبتار.

فإنّ هذه الألفاظ الغالبة المشهورة في السيف قد كانت صفات له لا ريب في ذلك. بيد أنّه قد أغفل فيها معنى الوصف شيئاً بسبب كثرة الاستعمال، والتركيز على ميزة فيه تهمنا أكثر من غيرها. وفي الأصل أن يكون للشيء تسمية واحدة، ولا ضير في تعددالأوصاف، وقد سبّب تعدد الأوصاف ولادة كثير من أمثلةالتَّراد ُف، ولتوضيح ذلك بيد نه بالمخطط الأتي:



فإن (السيف) هو الاسم الأصل وما سواه أوصاف جاءته؛ إما من مكان صنعه، أو طبيعته، أو شكله الخارجي، ولكن كثرة استعمال الصفات وغلبتها أُهت إلى استعمالها للتعبير عن السيف ذاته.

وقد قام حاكم مالك الزيادي بدراسة استقرائية لاستعمالات كل لفظة من ألفاظ السيف في ديوان المتنبي، قائلاً: [وخلصت من هذا الإحصاء إلى أن المتنبي قد استعمل كلمة (السيف)اسما أصليا أربعا ومائة مرة. على حين استعمل ستا وعشرين صفة من صفاته في تسع وثلاثين ومائة مرة. ومن هذه الألفاظ ما يدل على السيف ويشير إلى زيادة معنى الوصف فيه، ومنها ما يراد به السيف فقط نحو

الحسام التي استعملها ثماني عشرة مرة، والصارم التي استعملها شبع عشرة مرة، والهندية أو الهندواني أو المهند التي استعملها شبع عشرة مرة، والمشرفي التي استعملها ثماني مرات، والعضب التي استعملها خمس مرات، و المناصل التي استعملها تسعامتو، والصمصامة أو الصمصام التي استعملها مرتين، واليماني التي استعملها مرة واحدة، إلى غير ذلك من الاستعمالات الأخرى للألفاظ المتعلقة بالسيف ويبدو واضحا من هذا الاحصاء أن استعمال الألفاظ التي تدلّ على السيف أو عليه وعلى صفة فيه هي أكثر من استعمال الاسم الحقيقي الصريح للسيف في ديوان المتنبّي، ويدلّ هذا على شيوعها وغلبتها ومدى طغيانها على الاسم الأصلي. وأن المتنبّي قد استعمل طائفة من هذه الألفاظ استعمال الاسم ولم يكن يقصد بها إلا السيف] أ.

وربّما كان السبب، في كثرة لفظة السيف او ما يتل عليه، في القصائد المدحية للمتنبي، هو أن معظمها في مدح سيف الدولة الحمداني، وقد يكون للقب (سيف الدولة)أثر كبير في كثرة استعمال المتنبي للفظة السيف او ما يتل عليه، لاستمالة ممدوحه، ومن القرائن على ذلك أن مدح المتنبي لكل من بدر بن عمار، وكافور الأخشيدي، وفاتك ابو شجاع، لايكثر فيه لفظة السيف، كما هو مع سيفي ات المتنبي في مدح سيف الدولة الحمداني. وإن استعمال صفات السيف بمنزلة الاسم، يشبه استعمال العباس، والحارث، والحسن في تسمية أشخاص بأعياضم؛ وإنما أصل هذه أوصاف ثم نقلت إلى العلمية.

وكثيراً ما نحد في كتب اللّغة ما يدعوه اللّغويون بر (الصفات الغالبة) وهي إشارة إلى شيوع هذه الألفاظ وكثرة تداولها وغلبتها حتى يصار بما إلى أسماء في الاستعمال. ومن هذا ما جاء في اللسان حول الحسنة والسيئة، قوله: [وقد كثر ذكر السيئة في الحديث، وهي والحسنة من الصفات الغالبة]. يقال: كلمة حسنة، وكلمة سيئة، وفعلة حسنة وفعلة سيئة في وكذلك قوله: [والحاجب: البواب، صفة غالبة وحجبه: أي منعه عن الدحول] ونحو هذا قوله في تسمية العظمين اللذين فوق العينين بلحمها وشعرهما بالحاجبين، وأنمّا صفة غالبة في .

· - حاكم مالك الزيادي، التَّوادُ ف في اللغة، ص١٣٤.

<sup>· -</sup> لسان العرب، باب الألف، فصل السين، مج ١، ص٩٧.

<sup>&</sup>quot; - م.ن.، باب الباء، فصل الحاء، مج ١، ص٢٩٨.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - م.ن.، باب الباء، فصل الحاء، مج ١، ص٢٩٨-٢٩٩.

ومثلها كلمة جهنم التي استخدمت نعتاً يشير إلى معنى العمق، ثم أصبحت من أسماء النار بعد ذلك فقد ذكر ابن منظور أنّ الج ِهِنّام تعني القعر البعيد، أون لفظة جهنم استخدمت صفةً تشير إلى معنى العمق حيث يقال: بئر جهنّم: أي بعيدة القعر وجهنام كذلك.

وبعد بيان أصلها يقول: ﴿ به سمي ّت جهنم لبعد قعرها] \. ويتضح من هذا كيف تكون الصفة سبيلاً من سبل تسمية الأشياء وإحدى طرائق إطلاق الألفاظ على المسميات.

وفي اللسان عن ابن سيده حول تسمية ضرب من الحيات بالأرقم: [الأرقم من الحيات الذي فيه سواد وبياض والجمع أراقم، غلب غلبة الاسماء فكسر تكسيرها ولا يوصف به المؤنث] ، وعن ابن حبيب: [و الأرقم إذا جعلته نعتاً قلت أرقش و إنّما الأرقم اسمه] ".

وهم اليوكد تطور الصفة وانتقالها إلى فصيلة الأسماء، ما أقره البحث اللّغوي الحديث، من أن التأمل في طائفة من الألفاظ والبحث فيها من خلال تطورها اللّغوي التاريخي، يظهر أن ثمّة أسماء كثيرة كانت في الأصل صفات. فقد لاحظ بعطل محدثين العلاقة الوثيقة بين الصفة والاسم والشبه الحاصل بينهما، وأخما يتبادلان الوظيفة في اللّغات كلّها، وقالوا بتحول أحدهما إلى الآخر بفعل الاستعمال.

وهذا ما بينة فندريس فذكر أنّ الصفة من جهتها لا يمكن تمييزها من الاسم تمييزاً واضحاً، إذ يبدو أنضما في اللّغات الهندية الاوروبية صادران عن أصل مشترك، وأغضا في كثير من الحالات يحتفظان بصيغة واحدة، وأن الاسم والصفة يتبادلان الدور في كل اللّغات، وكذلك لم يكن بينهما حد فاصل من الوجهة النحوية فيمكن الجمع بينهما في فصيلة واحدة هي فصيلة الاسم]. كما بيّن فندريس أن الاسم يصير صفة وبالعكس، فهو يقول بأنّ [كون الاسم يستطيع أن يصير صفة بتلك السهولة يرينا أذبه لا يوجد فرق جوهري بين هاتين الكلمتين] وأنه [كثيراً ما يقال في التعبير عن هذا الفرق أن الصفة أشمل مضموناً من الاسم. وهذا حقّ ولكن على شرط أن تضاف إليه العبارة التالية: في نظر المتكلم].

<sup>&#</sup>x27; - م.ن.، باب الميم، فصل الجيم، مج ١٦، ص١٦، وي ُراجع ما كتبه محّمد فنطر حول كلمة جهنم أصلها وتطورها في مجلة الفكر التونسية، ص١١ وما بعدها.

<sup>-</sup> **لسان العرب**، باب الميم، فصل الراء، مج ١٢، ص٤٩ - ٢٥٠.

<sup>&</sup>quot; - م.ن.، باب الميم، فصل الراء، مج ١٢، ص٢٥٠.

[وتستطع الصفة بدورها أن تصير اسماً وهذا يحدث كلّما أضيف الوصيف العام الذي يعبّرعنه بالصفة إلى فرد خاص، أي كلّما صارت الصفة وهي شائعة بطبيعتها-معرفة- ومن ثم جاء استعمال هذه الصفات المعرفة في اسماء الاعلام. وذلك هو السبب في أن اسماء الأعلام التي أصلها صفات تستعمل بالتعريف]. وهي أيضاً تمدّنا بعدد كبير من أسماء الأشياء .

وإلى مثل هذا أيضاً ذهب ستيفن أولمان في دراسته تغير المعنى وأسبابه وأشكاله، إذ ذكر أن الصفة تتحول إلى اسم، جاعلاً هذا الأمر من صور التطّو الدّلالي في الألفاظ. والملاحظ أن انتقال الصفة إلى الاسمية غالباً ما يكون له سبيلان، أولهما هو الصفة الشائعة والغالبة التي تستعمل بالتعريف وهو من باب إقامة وصف الشيء مقام اسمه؛ وثانيهما هو عن طريق الإضافة حيث يحذف المضاف ويقوم المضاف إليه مقامه وهو من باب إضافة الموصوف إلى صفته. وفي هدى هذا نفسر ترادف كلمات مثل الدنيا والحياة والأصل الحياة الدنيا، ومثل المسجد والجامع والأصل مسجد الجامع، وفي فقه اللّغة للثعالمي فصلان الأوَّل بعنوان: (فصل في إضافة الشيء إلى صفته)، والثَّاني بعنوان (فصل في إقامة وصف الشيء مقام اسمه) وقد أورد الثعالمي جملة من الثَّ لمَة على ذلك من القرآن الكريم وكلام العرب للعرب.

وتبعاً لمبدأ انتقال الصفة إلى الاسمية نتيجة التطّور اللّغوي كما بيناً، يمكن أن نقّرر أن الصفة بهذا المعنى هي من أسباب وقوع التَّراد في اللّغة. ويثبت هذا أن البحث في الألفاظ المترادفة من الناحية اللّغوية التأريخية يكشف لنا بوضوح أن كثيراً من الألفاظ إنّما هي في أصولها صفات، ثم صارت اسماء بفعل الاستعمال.

يقول محمد المبارك: [ولو نظرنا إلى وضع الألفاظ و تسمية المسميات من وجه آخر لوجدنا أن للشيء المسمى وجوها وصفات كثيرة، ويمكن أن يسمى بأكثر من صفة من صفاته، وأن يشتق له من الألفاظ كلمات متعدّة تبعا لتلك الوجوه والصفات ومن هنا ينشأ التَّراد ُف. وهذا هو أبرز أسباب

الثعالبي، فقه اللغة، تح: جمال طلبة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٤، ٢٠٠٨، ص٣٣٤، ٣٦٢.

۱ – فندريس، اللغة، ص۱۵۷ –۱۷۸.

نشوئه وظهوره في جميع اللّغات] . وهذا القول صحيح في جملته ولكن فيه شيء من الاطلاق، ينبغي تحديده وصره بالصفة الغالبة غلبة الاسم التي تطّوت فبلغت مرحلة الاسمية وتنوسي فيها معنى الوصفية. حتى عدّت من باب الاعلام المنقولة عن صفات. فليست كّل صفة مسبر بةللّراد ف ما لم تستعمل استعمال الاسماء دون أي اعتبار آخر. وإذا ما علمنا أن القدامي يشترطون الوضع والاصالة في الترّاد ف، فعندئذ لا ترادف في مثل هذه الألفاظ التي جرت على هذا السبيل أن أخذنا بهذا الشرط. وأما إذا اعتبرنا بتطور هذه الألفاظ وما آلت إليه فحينئذ تبدو مترادفة. ونحن نت فق إلى حدّ ما، مع رأي الشيخ عز الدين بقوله إلحاصل أن من جع لها مترادفة ينظر إلى اتحاد دلالتها على الذات، و من يمنع ينظر إلى اختصاص بعضها بمزيد معني! .

ويرى ماجد نجاريان أنّ الخوض في موضوع أسباب حدوث التَّراد ُ ف في العربيَّة والوقوف على العوامل التي أُمّت إلى وقوعه فيها، انطلاقاً من هذا المبدأ سوف يُخرج جميع ما وضع في خانة المترادف من النوع الأوَّل، أي من نوع التَّراد ُ ف التام، ويدخله في النوع التَّاني أي شبه التَّراد ُ ف، أو ما يسمى المتَّراد ُ ف الجزئي .

والذي نرجحه أنّ التَّراف ليس حالة أصيلة في الألفاظ؛ وإنما حالة عرضية طرأت على الألفاظ عن طريق الاستعمال، وإنّ الأصل في التَّراف أن يكون جزئياً لاترادفاً تاماً؛ كماذ لم يمكن تفسير حدوث التَّراف بسبب معيّن، ولايصح قصر نشأت على عامل واحد دون سواه ، على ما ذهب إليه قدامى اللّغويين وتابعهم فيه كثير من المحدثين؛ والواقع أنّ نشأة التَّراف تعود إلى جملة أسباب وعوامل مختلفة، تتفاوت أثراً و وضوحاً كما عرضنا لها في هذه الدراسة.

· - محمد المبارك، فقه اللغة و خصائص العربية، ص١٩٩-٢٠٠.

۲ - السيوطي، **المزهر**، ص٢٠٥.

<sup>&</sup>quot; -ماجد نجاريان، ظاهرة التَّراد ُف في العربية، مجلة آفاق الحضارة الاسلامية، عدد ١٤، ٢٠٠٤م، ص٢٩٩.

# ثانياً: موقف اللّغويين من التّراكف

لم يلُقالتَّراد ُفإجماعاً كاملاً عند اللَّغويين (قدماء ومحدثين) ل انقسموا حياله ُ إلى قسمين، بين منكر ومؤيس له لذا آثرنا أن نجعل لكّل قسم دراسة حاصة.

## ١ - إنكار التَّراُهُ

قسمنا المنكرين إلى قسمين؛ الألولُ نكرون العربالقسوم الثَّاني الم ُ نكرون من الغرب، ثمّ قسمنا العرب إلى قسمين (قدامي ومحدثين)؛ أما الغربيو ن فقسمناهم من حيث إنكارهم للّتراد ف (التام والجزئي) فالصّنف الأول المنكرون للّتراد ف التام، والصّنف الثاني المنكرون للّتراد ف الجزئي كمايأتي:

### أ- المنكرون العرب

## (١) المنكرون من القدامي

أوائل المنكرين للتراف، ابن الإعرابي، وتلميذه ثعلب الذي يقول: [لا يجوز أن يختلف اللفظ والمعنى واحد، لأن في كل لفظة زيادة معنى ليس في الأخرى، ففي ذهب معنى ليس في مضى]. وتلميذ ثعلب أحمد بن فارس، وأبوعلى النحوي. كذلك أنكره في القرن الرابع للهجرة ابن درستويه الذي يقول: [لا يكون فعل

العدر الأعرابي (١٥٠ - ٢٣١ هـ = ٧٤٧ - ٨٤٥ م) علامة باللغة.من أهل الكوفة.كان أحول.قال ثعلب: شاهدت مجلس ابن الاعرابي وكان يحضره زهاء مئة إنسان، كان يسأل ويقرأ عليه، فيحيب من غير كتاب.مات بسامراء.له تصانيف كثيرة، منها: (أسماء الخيل وفرسانها)، و (تاريخ القبائل)، و (النوادر) في الادب، و (تفسير الامثال)، و (شعر الاخطل)، و (معاني الشعر)، و (الانواء)، و (البئر) رسالة، و (الفاضل) أدب، و (أبيات المعاني)، مُراجع:الزركلي، الأعلام، ص٢٣١.

أ - ابن درستويه ( 347-258هـ): كان عالما نحويا راوياً للأحاديث؛ يتبع المدرسة البصرية في النحو واللغة وكان يدافع عنها .يخبر ابن خلكان عن تصانيفه فيقول :وتصانيفه في غاية الجودة والإتقان، منها: "تفسير كتاب الجرمي" و"الإرشاد" في النحو، وكتاب "الهجاء" و"شرح الفصيح" و"الرد على الخليل "وكتاب الهداية وكتاب المقصور والممدود وكتاب "غريب الحديث" وكتاب "معاني الشعر "وكتاب "الحي

وأفعل بمعنى واحد، كما لم يكونا على بناء واحد إلا أن يجيء ذلك في لغتين مختلفتين، فأما من لغة واحدة فمحال أن يختلف اللفظان والمعنى واحد، كما يظن كثير من اللّغويين والنحويين، وإنما سمعوا العرب تتكلم على طباعها ولم يعرف السامعون العلل والفروق فظنوا أن هذه الألفاظ بمعنى واحد، فقد أخطأوا في تأويلهم، وليس يجيء شيء من هذا الباب إلا على لغتين متباينتين] .

ويبدو لنا من كلامه أذّه يقرالتَّراد ف الحاصل من اختلاف اللَّهجات و (هذه إشارة التفت إليها المحدثون واشترطوا في وقوعالتَّراد ف اتحاد البيئة)، ويؤكّد أيضاً على الفروق الدلالية بين الكلمات وعدم إدراك السامع لها يؤدي إلى وقوعالتَّراد ف وهو بهذا يؤكّد على سياقها الاجتماعي.

ويرد ابن فارس على حجج مثبتي التَّراد ف، ومن خلال رده يتبيّن رأيه في مسألة التَّراد ف، يقول: إمّا عبر عنه من [وأما قولهم: إن المعنيين لو اختلفا، لما جاز أن يعبّر عن الشيء بالشيء، فإنا نقول: إنّ في كل واحدة طريق المشاكلة، ولسنا نقول: إنّ اللفظتين مختلفتان، فيلزمنا ما قالوه. وإنمّا نقول: إنّ في كل واحدة منهما معنى ليس في الأخرى] للفظتين فارس يرى أن بين اللفظين مشاكلة، وأنّ بينهما قدراً من الدلالة يسمح بنيابة أحدهما عن الآخر في الكلام، ولكنه يؤكّد أنّ كل لفظ منهما يحمل دلالة خاصة ليست في الآخر والمعيار الذي نتبناه في دراستنا للتراف هو إمكانية استعمال لفظة بدل الأخرى؛ فإن تحقق هذا الإمكان بينهما فهما مترادفان، وإلا فلا. فعندنا التَّراف لايعني التطابق التام في المعنى، ولعل المنكرين على حق؛ ولكنتهم لم يلحظوا سوى التَّراف التطابقي أو ما يسمى (التام).

ومن المنكرين، الراغب الأصبهاني وابن الأنباري والبيضاوي الذي جزم في المنهاج أنالتَّراد ُف على خلاف الأصل والأصل هو التباين. ويعدّ كتاب (الفروق اللّغوية) لأبي هلال العسكري، من أكثر الكتب، التي اهتمت بالفروق بين الألفاظ في المعاني. والذي يقول في مقدّمته: [الشاهد على أن

والميت" وكتاب "التوسط بين الأخفش وثعلب" في تفسير القرآن وكتاب "خبر قس بن ساعدة" و"كتاب الأعداد" و"كتاب أخبار النحويين". يراجع: ابن خلكان، وفيات الأعيان، ٣/ ٤٤.

<sup>&#</sup>x27; - ابن درستویه، تصحیح الفصیح، دراسة وتح: عبدالله أحمد الجبوري، رسالة ماجستیر، جامعة بغداد، ۱۹۷۲، الباب السابع(باب أفعل)، ۱۸۱۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - ابن فارس، الصاحبي، ص١٢٠.

<sup>&</sup>quot; ح ُراجع: فريد عوض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية و تطبيقية، مطبعة الآداب، القاهرة، ط١، ٢٠٠٥، ص١٢١.

اختلاف العبارات والأسماء يوجب اختلاف المعاني أن الاسم كلمة تدلّ على المعنى، دلالة الإشارة وإذا أشير إلى شيء مرة واحدة فعرف فالإشارة إليه ثانية وثالثة غير مفيدة وواضع اللّغة حكيم لا يأتي فيها بما لا يفيد] . ولعّل دليل أبي هلال مقبولٌ على فرض وحدة الواضع؛ والذي نميل إليه أنّ واضع اللّغة ليس واحداً، والوضع ليس في بيئة واحدة، كما ليس في ليلة واحدة.

على الرغم من إنكار ابي هلال العسكري، نجده في موضع آخر من الكتاب في باب الفرق بين الاختصار والإيجاز، يقول: [ إنّ الاختصار هو إلقاؤك فضول الألفاظ من الكلام المؤلف من غير إخلال بمعانيه، ولهذا يقال قد اختصر فلان كتب الكوفيين أو غيرها، فالاختصار يكون في كلام قد سبق حدوثه وتأليفه، والإيجاز هو أن يبني الكلام على قلة اللفظ وكثرة المعاني ، يقال أوجز الرجل في كلامه، فإن استعمل أحدهما موضع الآخر فلتقارب معنييهما] لل نلاحظ أن أبا هلال العسكري بعد أن أعطى الفرق بين اللفظتين ختمها بمذه العبارة التي توحي إلى تقارب المعاني فهو لا ينكر ذلك، فربما استعمل البعض لفظة الاختصار بدلاً من الإيجاز أو بالعكس، فهو اعتراف بوجود ترادف ليس على نحو الاتح ال التام في المفهوم الذي دعا إليه بعض علماء اللّغة، وإنما من باب تقارب المعنى، فيمكن إبدال احد اللفظين بالآخر؛ وهذا ما غيل إليه.

ويذهب ابن الأعرابي إلى أن مكة سميت بذلك لجذب النه السراليها، ثم يقول بعد كلام طويل عن علّة بعض التسمية ات لبعض البلدان [ فإن قال رجل: لأي علّة سم ي الرجل رجلاً ، والمرأة امرأة قلنا: لعلّة علمتها العرب، وجهلناها، فلم تزل عن العرب حكمة العلم بما لحقنا من غموض العلة وصعوبة الاستخراج علينا]. وفي هذا الشأن يقول ايضاً: [كل حرفين أوقعتها العرب على معنى واحد في كل منهما معنى ليس في صاحبه، ربما عرفناه فأخبرنا به، وربما غمض علينا] ". وية ضح لنا من كلام ابن الأعرابي أنه يؤكّلها تحمله والكلمات من معنى مختلف فيما بينها، وهو يشير إلى نقطة مهمة هي سياق

· - أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص١٣.

۲- م.ن.، ص۲۲.

<sup>&</sup>quot; - السيوطى ، **المزهر** ، ص٩٩٩-٠٤٠.

الكلمات الاجتماعية أو مقام إطلاقها على الألفاظ التي كانت تستعمل فيه، وهذه إشارة واضحة إلى تلم الدّلالة السياقية الاجتماعية وأثرها في ترادف الكلمات في فهم أحد اللّغويين القدماء .

وباستعراض الآراء السابقة نجد أن أصحابها ينكرون وجودالتَّراد ف، ويمكن أن نستنبط عللهم ونجملها في النقاط الآتية:

أولاً: إنّ الشَّارع حكيم، وإذا سلمنا اللتَّراد ُف، وقعنا في عبثية لفظية، ينّزه الشارع عنها، ورأيهم هذا ينطلق منء كدّ اللّغة توقيفاً.

ثانياً: إنّ لكل كلمة دلالة تدور في محيطها، وما لم نعلم علته، فهو معلوم في العربيَّة، وإن جهلناه.

ثالثاً لعلنا نأخذ على المنكرين ذكر بعض المترادفات على الرغم من إنكارهم لمبدأالتَّراد ف، ومن ذلك ما نقله السيوطي عن أمالي الزَّجاجي قال أخبرنا نقطويه عن ابن الأعرابي قال يقال العمامة هي العمامة، والمعَسب، والمقطعة، والعصابة، والعصاب، والتّاج، والمكُورة ؛ وفي أمالي ثعلب يقال: وقع ذلك في روعي، وخلكدي، وهم ي، بمعنى واحد . ومن ذلك قول ابن الأنباري في تقسيم الألفاظ وأنواعه والخير أن يقع اللفظان المختلفان على المعنى الواحد، كقولك البرُّر والحنطة، والعرف والحمار، والذئب والسيد، وجلس وقعد، وذهب ومضى] .

وأقر ابن فارس أيضاً بترادف فعل وأفعل، يقول: [يكونُ الفعل بالألف وغير الألف في معنى واحد نحو قولهم: رميتُ على الخمسين وأرميتُ، أي زدتُ، وع َند الع ق إذا سال، وأعد كما أ. ويفخر ابن فارس باتِّساع العربيَّة وفضلها على اللّغات بقوله: [وثم لا يمكُن نقله للبّة أوصاف السيف والأسد والرمح، وغير ذلك من الأسماء المترادفة، ومعلوم أنّ العجم لا تعرف للأسد اسماً غير واحد، فأما نحن فنحرُج له

۱ - السيوطي، **المزهر**، ص٤١٠.

۲ - م.ن ، ص۲۱۲.

<sup>&</sup>quot; - محمد بن قاسم الأنباري، **الأضداد**، ص٦-٧.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - أحمد بن فارس، الصاحبي، ص١٢٧.

خمسين ومئة اسم] . ومن ذلك ما ذكرناه سابقاً عن أبي هلال العسكري من أنّ تقارب المعنى يجّوز لمستعمل اللّغة أن يستخدم أحد اللفظين بدل الآخر.

ويبدو لأول وهلة أنّ ثمّة تناقضاً وقع الحيه منكرون حين ذكر كّل منهم أمثلة قليلة أوكثيرة من المترادفات، مع إنكارهم النظري للتراد ف، حتى دعا هذا التناقض إلى استغراب الأستاذ الزيادي، قائلاً وهو أمر يدعو إلى العجب والغرابة؛ لأنّه يخالف في الظاهر ما ذهبوا إليه، ويدلّ دلالة واضحة على عجزهم عن بيان الفروق وذكرها في مثل هذه الألفاظ التي يسوقونها بمعنى واحد، وفي مسلك هؤلاء. كما نرى . تسليم بالواقع اللّغوي، وهو ما يعزّز مذهب القائلين البتّراد ف إلى حدِّ كبير. وأما توجيه المنكرين وتأويلهم له بجهل تلك الفروق وغموض العلل والأسباب علينا وصعوبة استخراجها، ومن أنّ العرب لا بد أخّم كانوا يعرفونها، فهي حجة واهية، أقرب إلى الفرضية المنطقية، وعزوف عما يجري به الواقع اللّغوي] .

وربّما أن المنكرين توصّلوا ببعد نظرهم إلى ما توصّل إليه علم اللّغة الحديث الذي أمعن النظر في المسألة، ففّق بين التّراد في الكامل وأشباه التّراد في، فأنكر الأول وأقر التّأني، ولايعد ذلك تناقضاً بين إثبات وإنكار، وإنّما هي النظرة الموضوعية التي تدرسُ الظاهرة بمختلف مستوياتها؛ وكذا كان شأن المنكرين في ما نظن فهم من نظرتهم التاريخية ينكرون التّراد في الكامل بين اللفظين بما يحملانه من معنى عام ومعان فرعية حاصة، ربّما ساعد الاشتقاق وعلل التسمية على كشفها، أما أن يجتمع اللفظان على معنى عام أو معنيين متقاربين، أو متداخلين، فلا يكترثُ بالدقة الدلالية بينهما في التخاطب ولا ينكرون ذلك، فهم يفّرقون بين مستويين في استخدام اللّغة، مستوى الدقة الدلالية، ومستوى التخاطب العام.

۱ - م.ن.، ص۲۱.

۲ – حاکم الزیادي، م.س.، ص۲۰۸.

## (٢) المنكرون من المحدثين

ويرى بعض المحدثين، عدم جواز اختلاف الحركتين في الكلمتين ومعناهما واحد، ثم يقولون: وإذا كان اختلاف الحركات يوجب اختلاف المعاني، فاختلاف المعاني أنفسها أولى أن يكون كذلك، ولهذا المعنى قال المحققون من أهل العربيَّة: [إنّ حروف الجر لاتتعاقب] ويفرقون بين قولي أبصرته، وبصرت به على احتماعهما في فائدة شبه متساوية إلا أن أبصرت به معناه أنك صرت به بصيراً بموضعه، وفعلت أي انتقلت إلى هذه الحال، وأما أبصرته فقد يجوز أن يكون مرق، وأن يكون لأكثر من ذلك.

يقول علي زوين: [والرأي القائل بنفي التَّرادُ ف وتوجيه ألفاظه بمزيد معنى له ما يعضده ُ في الدراسات الدلالية الحديثة لاسيما في (المعنى) و (ظلال المعنى)؛ فالمعنى المركزي للكلمة له ظلال متفاوتة تتمي ّز بخصوصيات دلالية دقيقة تظهر في السياقات، ولعّل في ألفاظ الرؤية البصرية أمثلة مناسبة لذلك، نحو: رأى، بصر، رمق، شزر] .

لكننا نجد بعض المحدثين ينكرون التَّرادُ ف التام، ويعترفون المِتَّرادُ ف الجزئي، منهم محمود فهمي حجازي، فقد صّح بقوله: [ إنه في ظل مبدأ نسبية الدّلالة لا يمكن أن تكون هناك كلمات تتفق في ظلال معانيها اتفاقاً كاملاً، ومن الممكن أن تتقارب الدلالات لاأكثر ولا أقل. فالألفاظ المترادفة هي بهذا المعنى الألفاظ ذات المعاني المتقاربة] للمنافئ المتقاربة المعنى الألفاظ ذات المعاني المتقاربة المعنى الألفاظ فات المعاني المتقاربة المعاني المتقاربة المعنى الألفاظ فات المعاني المتقاربة المتعاني المتقاربة المعاني المتقاربة المعاني المتقاربة المعاني المتقاربة المتلالات المتعاني المتقاربة المتقاربة المتعاني المتقاربة المتعاني المتعانية المتعان

ومن هؤلاء أحمد مختار عمر، الذي عبّر عن هذا المفهوم بقوله: [إن التَّرَأف. بمعنى التطابق الذي يسمح بالتبادل في كل السياقات من دون فرق بين اللفظتين في جميع أشكال المعنى. لا وجود له وبخاصة إذا نظرنا إلى اللفظتين في داخل اللّغة الواحدة وفي مستوى لغوي واحد وخلال فترة زمنية واحدة. أما إذا

<sup>&#</sup>x27; - على زوين، منهج البحث اللغوي بين التَّرادُ ف وعلم اللغة الحديث، بغداد، ط١، ١٩٨٦، ص١٣٧.

٢ - محمود فهمي حجازي، علم اللغة بين التراث والمناهج الحديثة ، ص٩٨٠ .

أردنا بالتَّرَاف التطابق في المعنى الأساسي (وحده) أو اكتفينا بإمكانية التبادل في بعض السياقات، أونظرنا إلى اللفظتين في لغتين مختلفتين أو أكثر من فترة زمنية، أو أكثر من بيئة لغوية فالتَّرَاف موجود لا محالة]\.

ويرد إبراهيم أنيس في سياق تعليقه على مؤلفي كتب الفروق اللّغوية القدامى: [ولا نكاد نرى في كتب هؤلاء العلماء شواهد أو نصوصاً قديمة نستدلّ منها على ما يمكن أن يكون بين الدلالات من فروق، واغلب الظن أن ما التمسوه من تلك الفروق لم يكن إلا من وحي حيالهم. ومن الغريب أن نرى ناقداً من النقاد القدامى مثل أبي هلال العسكري، وهو مَن عُرفَ بعنايته بمذهب اللفظية يقول: إنّ الأثر الأدبي قد يسمو باللفظ وحده إذا كان سامياً، وحسب المعنى أن يكون متوسطاً. فهو مع هذا أو برغم هذا يؤلف لنا كتاباً يسمّيه (الفروق اللّغوية) وفيه يحاول جهده أن يلتمس فروقاً دقيقة بين مدلولات بعض الألفاظ المتزادفة دون سند من نصوص أو شواهد. وليس عمله في هذا الكتاب إلا عمل الأديب صاحب الخيال الخصيب الذي يرى في الأمور ما لا يراه غيره، ويلتمس من خلال المعاني ما لم يخطر على ذهن أصحاب اللّغة القدماء] إلا أن ذلك لا يعني إنكار وجود الفروق الدلالي ق في اللّغة العربيّة أو التقليل من شأنها ونسبتها إلى الوضع والخيال، كما يظن إبراهيم أنيس.

مون خلال تتبسّع آراء الذين أنكروا التَّرأف من العرب (قدامي ومحدثين)، يمكن ملاحظة ما يأتي:

العلوم أن جدر هذه القضية يعود إلى أصل نشأة اللّغة، ومن المعلوم أن علماء اللّغة على اختلاف واسع ومبسوط في كتب اللّغة، ويكاد الرأي الأخير يتشعب إلى رأيين أحدهما يرى التوقيف في أصل نشأة اللّغة وأن الله علّم آدم الأسماء كلّها، ورأي آخر يرى أن اللّغة على الاصطلاح والتواضع. وتبعا للهذين الرأيين انقسم علماء اللّغة إلى قسمين في قضيةالتَّراد ف، بين منكرٍ ومؤللٍد. فن نكرون يرون أن الشارع حكيم، ومن العبث أن يأتي التَّراد في إلا ولكل كلمة دلالة، فإذا سلمنا بتلك الدلالات المتعددة فلا ترادف.

ا- أحمد مختار عمر، ظاهرة التّرادُ ف بين القدماء والمحدثين ، المجلة العربية للعلوم الإنسانية، عدد ٦، مج ٢، ١٩٨٢، ص. ٩.

٢- إبراهيم أنيس ، **دلالة الألفاظ**، ص٢١٧

٢) يتبيّن مما سبق أن أبا هلال العسكري من القدماء ، ومحمود فهمي حجازي و أحمد مختار عمر من الم ُ حدثين وغيرهم، ينكرون التَّراد ُ ف بمعنى الاتحاد التام قي المفهوم ولكن يعترفون بوجودالتَّراد ُ ف إذا كان بمعنى تقارب المعاني بين الألفاظ .

٣) إنّ بعض المنكرين يؤولون بعض المترادفات بالتماس فروق دقيقة بينها، ومن ذلك تفريقهم بين ما هو اسم، وما هو صفة، كما فعل ابن فارس، وهذا النوع من التفريق يت فقون فيه مع بعض المثبتين مم من ضي قوا مفهوم التَّراد ف، كالآمدي وفخرالدين الرازي والغزالي، ويرتكز أغلب الفروق الملتمسة على التوسع في إبراز العلاقات الاشتقاقية بينها وبين كلمات أخرى، وهو مايخرجها عن دائرةالتَّراد ف، وقد وصف الرازي تلك المحاولات بالتعسف، كما وصفها التاج السبكي بالتكلف، ومن تلك التكلفات حكمهم على العلاقة بين الإنسان والبشر بأضًا علاقة ترادف، موضحين أنّ [الأول موضوع له باعتبار النسيان أو باعتبار أنّ ه يؤنس، والثَّاني باعتبار أنّ ه بادي البشرة] الله يؤنس، والثَّاني باعتبار أنّ ه بادي البشرة] الله يؤنس، والثَّاني باعتبار أنّ ه بادي البشرة] المناس ا

ويمكن توجيه هذا الإشكال بقول شمس الدين المحلّي (ت. ١٦٤هـ): [العرب تطلق الإنسان حيث لا يخطر ببالها معنى باد في البشرة] ، ولو كانت هذه الفروق ملحوظة من متكلّمي العربيَّة لراعوها في استخداماتهم لماتين الكلمتين، أما وقد أهملت، وأغفلها المتكلمون فذلك يستلزم عدم اعتبارها في معنى الكلمتين ويقتضي ترادفهما طبقاً لذلك، إذ كيف نتصّو اطلاقهم كلمة إنسان أو بشر واستعمالهم لهاتين الكلمتين دون ملاحظة هذا الاختلاف مع أنّه جزء المعنى على تقدير أمّما متباينان، وربّما قيل: إنّ اعتبار التباين لأجل المناسبة، أي لأنّ تسمية كل منهما باعتبار مناسبة معنى ما اشتق منه، فلا يلزم ملاحظته عند الاستعمال، فالجواب أذّه حينئذ ليس بجزء.

٤) إنّ بعض المنكرين يقصرون منع وقوع التَّرادُ ف في اللهجة الواحدة فقط، أما في اللّغة بعّامة فلاينكرونه، وهو ما يفهم ممّا سبق من كلام ابن درستوية، والعسكري، والأصفهاني.

ا - السيوطي، **المزهر**، ص٤٠٣.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - عمد عمد يونس، المعنى و ظلال المعنى، ص٤٠٠.

ه) يمكن القول: إن الأساس الذي اعتمد الطليه نكرون للتراد ف هو الرجوع إلى التواضع في اللّغة (الأصل اللّغوي) وليس الاستعمال اللّغوي، وإنّ الأساس في اللّغة أن كل لفظ يدلّ على معنى خاص به، ومن المحال اتحاد المعنى بين الألفاظ، أما إذا قلنا بالاستعمال واعترفنا به فعلينا أن نعترف بما يترتّب عليه من تطّور دلالي في المعنى.

7) إن موقف المنكرين في الرجوع إلى الأصل اللّغوي (التواضع في اللّغة)، فيه شيء من الإغفال لحقيقة اللّغات ولكونها نشاطاً حيوياً (ديناميكياً) لاتوقف فيه ولا انتهاء له.

# ب- المنكرون من الغرب

# (١) المنكرون للتّراكف التام

ومن الذين أنكرواالتَّراد ُف من علماء اللّغقييين الم محدثين، بلومفيلد (Bloomfield) إذ يقول: [ إنّ نا ندّعي أنّ كلّ كلمة من كلمات التَّراد ُف تؤّي معنى ثابتاً مختلفاً عن الأخرى، ومادامت الكلمات مختلفة صوتي الله فلابد أن تكون معانيها مختلفة كذلك. وعلى هذا فنحُن باختصار نرى أنّه لا يوجدُ ترادف حقيقي الله وهذا الرأي يتفق إلى حد ما مع رأي منكريالتَّراد ُف في العربيَّة.

ويقول(Foundations of Linguistics)إذّه لا يوجدُ مترادف كامل في اللّغة، فإذا الحتلف لفظان صوتياً فلابد أن يختلفا دلالياً، ويرى [ليونارد] الذي تأتُو به بعض المعاصرين أنّه [إذا

<sup>&#</sup>x27;- أحمد نعيم الكراعين، علم الدلالة بين النظرية والتطبيق، ص١٠٥.

٢ - أحد علماء اللغة الأمريكيين وأحد أهم الرائدين في مجال اللغويات البنيوية في الولايات المتحدة الأمريكية خلال الثلاثينيات والأربعينيات من القرن العشرين من أعماله المهمة والتي أحدثت أثراً كبيراً في فهم اللغة وطبيعتها في ذلك الحين كتابه الذي أطلق عليه عنوان (اللغة)) عام →

١٩٣٣ ، والذي قدم وصفاً شاملاً للغويات البنيوية في أمريكا. وقد قدم إسهامات كبيرة في ميدان اللغويات التاريخية للغات الهندوأوروبية وفي وصف العديد من اللغات في جنوب شرق آسيا والمحيط الهادي بالإضافة إلى وصف العديد من لغات السكان الأصليين في الولايات المتحدة الأمريكية. وكان منهجه اللغوي متميزاً بالتركيز على الأسس العلمية للغويات والانطلاق من المذهب السلوكي في عدد من أعماله الأحيرة، بالإضافة إلى الاهتمام بالإجراءات البنيوية في تحليل المعلومات اللغوية. إلا أن تأثير اللغويات البنيوية التي أطلقها بلومفيلد قد تراجع وانحسر في نحاية الخمسينيات والستينيات بعد أن ظهرت نظريات القواعد التوليدية التي كان نعوم تشومسكي من أوائل واضعيها. من ويكيبيديا، الموسوعة الحرة ، آحر تعديل لهذه الصفحة في ٢٠١١، ١٧ يناير ٢٠١١.

اختلفت الصيغ صوتياً وجب اختلافها في المعنى أ. ويقول(Stork): كل الكلمات تملك تأثيراً عاطفي الله كالله عاطفي المستحيل أن تجد مترادفات كاملة .

ويقول فرانك بالمر: [ومع كل ما ذكر بوسع المرء أن يقف إلى جانب من زعم بعدم وجود مترادفات حقيقية، لعدم إمكانية حيازة كلمتين للدلالة نفسها على نحو كامل، ولعدم إمكانية تعايش كلمتين تشيران إلى معنى واحد تعايشاً واقعياً ".

# (٢) المنكرون للة وأهف الجزئي

لقد أشار كمال بشر إلى أن عدم اعتراف [فيرث] البتراد ف [التام والجزئي] يتمشى مع مذهبه الخاص بالمعنى اللّغوي؛ فالمعنى اللّغوي عنده عبارة عن مجموعة الخصائص والمميزات اللّغوية للكلمة أوالعبارة أوالجملة؛ ومن الطبيعي أن تكون المميزات الصوتية إحدى هذه المميزات والخصائص، فإذا اختلفت من كلمة إلى أخرى (كما هو الحال في المترادفات) وجب احتلاف الكلمات في المعنى أيضاً والنتيجة الحتمية لهذا هي عدم وجودالتَّراد فُ فُ.

ولخ ص collinson الفروق التي تقع بين اللفظين اللذين يدّعي ترادفهما فيما يأتي °:

أَأَن يكون أحد اللفظين أكثر عمومية أو شمولاً من الآخر. (بكى- انتحب). ب-أن يكون أحد اللفظين أكثر قوة و حدة من الآخر. (أنحك - أتعب). ج-أن يكون أحد اللفظين مرتبطاً بالانفعال أو الإثارة أكثرمن الآخر (أتون - موقد).

د- أن يكون أحد اللفظين متميزاً باستحسان أدبي أو استهجان في حين يكون الآخر محايداً. (تواليت، مرحاض، دورة المياه).

<sup>&#</sup>x27;- ستيفن اولمان، دور الكلمة في اللغة ، تر: كمال محمد بشر، ص١٣٠٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص٢٢٥-٢٢٥.

<sup>ً -</sup> فرانك بالمر، **مدخل إلى علم الدلالة**، ص١١٥.

<sup>ً</sup> يُ راجع: ستيفن أولمان، م.س، تر: كمال محمد بشر، ص١٣٠.

<sup>° -</sup> أحمد مختار عمو ظاهرة التّراد ف بين القدماء و المحدثين، المجلة العربية للعلوم الإنسانية، ص١٩٠.

ه-أن يكون أحد اللفظين أكثر تخصيصاً من الآخر (حكم ذاتي- استقلال).

و-أن يكون أحد اللفظين مرتبطاً باللّغة المكتوبة وأدبياً أكثر من الآخر. (تلو- بعد).

ز- أن يكون أحد اللفظين أكثر عامية أو محلية أو لهجية من الآخر. ﴿ مَّام جزار).

ح- أن يكون أحد اللفظين منتمياً إلى لغة الأطفال، أو من يتحدّث إلى الأطفال بخلاف الآخر. ( مم - كُل).

وخلاصة القول إنّ معظم الباحثين الأجانب ينكرون وقوع التَّراد ف المطلق حسب مصطلح (جون لاينز)، ويرون أنّالتَّراد ف يكون فيما يصعُح تسميته بشبه التَّراد ف، أوالتّراد ف الجزئي، أوالتقارب اللّدلالي، أوالتداخل المعنوي، وما أشبه ذلك من المصطلحات، وقليل منهم يرى التَّراد ف نادر الحدوث، ومرّد اختلافهم في ذلك إلى تباين نظراتهم إلى فكرة المعنى اللّغوي، وذلك حسب مناهجهم والنظريات التي ينطلقون منها، كالنظرية النحوية، والنظري التصورية، والنظرية أوالنظرية المعاني الإضافية الإضارية، والنظرية الإضافية الإضافية الإضافية الإضافية الإضافية الإضافية الإضافية الإضافية الإضافية الأسلوبية، الإيحائية.

والذي نذهب إليه أنّ مراعاة الدلالة الأسلوبية الوفسي ق الإيحائي ق تخرج بالألفاظ عن حقيقتها اللّغوية إلى مجالات غير لغوية لا يمكن ضبطها بمقاييس ثابتة، كالانطباع الذاتي، والإيحاء الروحاني، والنشوة الوجدانية، وغير لمك محمّا تُلقيه الألفاظ من ظلال وألوان في النفس، وما توحي به من معان شخصي ق تختلفُ باختلاف الذّاس.

لذا فإن ما يعنينا في دلالة المترادفين في الجال اللّغوي إضافة إلى ما ذكرناه سابقاً في تعريف التَّراد ُف مو اشتراك اللفظين في الدّلالة على المعنى الأساسي وما يحيط به من معان لغوية وتية تتصل بالمعنى الأساسي وتتفّع عنه، مما يؤدي إلى إمكانية استبدال لفظة بدل الأخرى في السياق، ولهذا فإنّنا لا ننكر وقوع التَّراد ُف مع من أنكره، وإنّما نضي تَق دائرته فقلِّل من إمكانية حدوثه بهذا المفهوم.

# ٢ - إثبات التَّراكُف

لقد اتبعناالمعند وي دين التقسيم الذي اعتمدناه عند المنكرين؛ فقسمناهم إلى قسمين، الأول المؤيدون العرب، والقسم الثّاني، المؤيدون من الغرب؛ وقسمنا العرب إلى (قدامي ومحدثين). وقسمنا المحدثين إلى (الموسعين لمفهوم التَّراد فوالمضي قين له). وقلمنا وي دين من الغرب إلى صنفين؛ الأول يسمع بوجودالتَّراد ف، مع تضييق شديد، والثّاني يسمع بوجوده، مع شيء من التجوز.

# أ- المؤيدون العرب (١) القدامي

لعّل سيبويه أول من أشار إلى ظاهرةالتَّرادُ ف، إذ جاء في الكتاب: [إنّ من كلامهم احتلاف اللفظين والمعنى واحد، نحو ذهب وانطلق] . وعبّر عنها المبرد (ت ٢٨٥ه.) به [اختلاف اللفظين والمعنى واحد] ومثل له به إظننت وحسبت، وقعدت وجلست، وذراع وساعد] .

وألفّ الأصمعي كتاباً بعنوان [ما اتفق لفظه واختلف معناه]، وكان يقول: أحفظ للحجر سبعين اسما، وألّف أبو الحسن الرماني "كتاباً بعنوان [الألفاظ المترادفة]، وابن خالويه الذي كان يفتخر بأنه جمع للأسد خمسمائة اسم وللحية مائتين وأنه حفظ للسيف خمسين اسماً.

ومنهم حمزة بن حمزة الاصبهاني الذي كان يقول: [إنّه جمع من أسماء الدواهي ما يزيد على أربعمائة]، ومنهم الفيروز آبادي الذي ألف كتاباً فيالتَّراد ف بعنوان [الروض المسلوف فيما له اسمان إلى ألوف] والذي يقول فيه: [والحق وقوعه - أيالتَّراد ف- بدليل الاستقراء نحو أسد وليث]، وأيد هذه الظاهرة أبو عبيد القاسم بن سلام في كتابه [الغريب المصنف] حيث كانت معظم أبوابه تدور حول

- المبرد، محّمد بن يزيد، ما اتّفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد، تح: عبد العزيز الميمني، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٥٠هـ.، ص٣٤.

ا- سيبويه،أبو بشر عمر بن عثمان (ت ١٨٠هـ)، **الكتاب**، تح وشرح:عبد السلام محمد هارون، ط۳، عالم الكتب، بيروت، ١٩٣٨م،١٧٦-٨.

التَّرادُ ف من أمثال: (أسماء الخمر، والعسل، والسيف، والداهية، والضباع، والأسد، والذئب)، ومن العلماء الذين قالوا البَّرَادُ ف علي بن عيسى، وأبو بكر الزبيدي، والباقلاني، وابن سيده، والسيوطي .

وأشار ابن جنّي إلى هذه الظاهرة فعقد لها باباً بعنوان [باب في تلاقي المعاني على اختلاف الأصول والمباني] يقول في أوله: [هذا فصل من العربيَّة حسن كثير المنفعة قوي الدّلالة على شرف هذه اللّغة]، وأشار إليه في (باب في استعمال الحروف بعضها مكان بعض) مستدلاً به على وقوعالتَّراد ف بقوله: [وجدت في اللّغة من هذا الفّن شيئاً كثيراً لا يكاد يحاط به] وفيه يحكم على من ي نكر أن يكون في اللّغة لفظان بمعنى واحد، ويحاولُ أن يوجد فقاً بين قعد وجلس، و بين ذراع وساعد، بأنه متكلّف لا.

ويرى أصحاب هذا الرأي أن هناك كلمات مترادفة، تؤدي معنى واحداً تاماً، لم تأتِ في العربيّة عبثاً، وإنما جاءت لأغراض ومقاصد، ويستدلون على صواب رأيهم بأدلة عقلية، وحديثهم في إثبات التَّراد ف قائم من منطلق أن اللّغة اصطلاحية، وقد صحر بذلك السيوطي في (المزهر) بقوله: (وهذا مبني على كون اللّغات اصطلاحية].

ولعل من أبرز القائلين به الآمدي صاحب (الإحكام في أصول الأحكام)، إذ نصّ على ذلك، واتهم أصحاب الرأي السابق وسرد أدلة عقلية على وقوعه [ذهب شذوذ من النّاس إلى امتناع وقوع التّراد ف في اللّغة، وجوابه أن يقال: لاسبيل إلى إنكار الجواز العقلي، فإنه لا يمتنع أن يقع أحد اللفظين على مسمى واحد ثمّ يتفق الكّل عليه، وأن تضع إحدى القبيلتين أحد الاسمين على مسمى، وتضع الأخرى له اسما أ آخر، من غير شعور كل قبيلة بوضع الأخرى ثمّ يشيع الوضعان بعد ذلك] أ.

ا - عبد الحسين المبارك ، فقه اللغة ، ص١٨٣٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - يُراجع: ابن جني، ا**لخصائص،** ۲\۳۱۰

<sup>&</sup>quot; - السيوطي ، **المزهر** ، ١\ ٤٠٦.

٤- الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ١/٣٠-٣٢.

ثم " يُدلل الآمدي على إمكانية وقوع ذلك بقوله : [ثم " الدليل على وقوع التَّرادُ ف في اللَّغة ما نقل عن العرب من قولهم: الصَّهلَب، والشَّوْذَ ب مِن اسماء الطويل، والبُهتر، والبحتر من أسماء القصير] \. والسيوطي ممن يثبتون وجودالتَّرادُ ف في اللَّغة ويعلل ذلك، ذاكراً فوائدالتَّرادُ ف وأبرز علله ما يأتي:

أولاً: تكثير الوسائل، والطرائق، إلى الإخبار عما في النفس، فربّما نُسِي أُحدُ اللفظين، أو عاب عليه النطق به، وقد كان بعض الأذكياء . ويقصد به واصل بن عطاء . ألثغ، فلم يحفظ عنه أنه نطق بحرف الراء، ولولا المترادفات تعينه على قصده لما قدر على ذلك؛ واستغنى بالمترادفات عن الكلمات التي فيها حرف الراء فمدحه ألشاعر بقوله:

ثانياً: التوسّع في سلوك طرائق الفصاحة، لأن اللفظ الواحد قد يتأتى باستعماله مع لفظ آخر السجع، والقافية والتجنيس.

ثالثاً: ذهب بعض النسلولي أن التَّرادُ ف على خلاف الأصل ، والأصل هو التباين، وبه كما يقول الإمام السيوطي. جزم البيضاوي في منهاجه.

رابعاً:قد يكون أحد المترادفين أجلى في تعبيره من الآخر، وقد ينعكس الحال بالنسبة لقوم آخرين.

خامساً: أثبت السيوطي التَّراد ُف بنماذج لمن استقصوا أو حاولوا استقصاء اسماء العسل، والسيف، وكأنه بذكره لهذه الأسماء، يرى أن القائلين بإنكار التَّراد ُف يتحمّلون في وضع العلل ملاسماء، عند المسلمة وكأنه بذكره لهذه الأسماء، عند القائلين المنافقة المسلمة وكانه المسلمة والمسلمة المسلمة والمسلمة والمسلمة

١ – السيوطي، المزهر، [فصل لأسماء السيف]، ٢٣/١

<sup>·</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، تح: عبد السلام محمد هارون، القاهرة، لا.ط.، ١٩٦٠، ج ١، ص٧١.

<sup>&</sup>quot; - السيوطي، **المزهر**، ص١٦٠ - ٤١٣.

وعلى الرغم من أنّ أبا هلال العسكري، كان من الفريق الرافض للتراد ف المبالغ في رفضه في كتابه الفروق غير أنّه في كتابين آخرين له، ينسى هذا المبدأ ويذكر الألفاظ المترادفة، بلا اعتراض عليها، أو محاولة التفريق بينها، و أول هذين الكتابين هو: (التلخيص في معرفة أسماء الأشياء) وثاني الكتابين هو (المعجم في بقية الأشياء)، ذكر فيه من الاسماء الدالة على بقية الماء في الحوض الجحفة والخبطة والدعث والرشف والسملة والهلال أ.

#### (٢) المحدثون من العرب

ويمكننا أن نقسم المحدثين الذين اثبتواالتَّراد ف إلى قسمين:

## (أ) الموسّعين لمفهوم التَّراهُ.

ومن هؤلاء على عبد الواحد وافي، الذي يرى أن العربيَّة تمتاز بثرائها على أخواتها السامية، بل تعدُّ من أغنى لغات العالم بالمترادفات، ويجعل هذا الغنى فخراً لها لله ومنهم صبحي الصالح الذي يصّح قائلاً: [لم نجد مناصاً من التسليم بوجودالتَّراد في ولا مفّراً من الاعتراف بالفروق بين المترادفات، لكن هذه الفروق . على ما يبدو لنا . ت أن وسيت فيما بعد، وأصبح من حق اللّغة التي ضمتها إليها أن تعتبرها ملكاً لها، ودليلاً على ثرائها، وكثرة مترادفاتها] .

ويبيّن كمال بشر، أن المنكرين للتّراد ف قد نظروا إليه من الزاوية التاريخية، إذ إنّ هذه الكلمات في القديم كانت لها معان مختلفة ومن ثم لا ترادف في المعنى الحقيقي، أما المثبتون له فقد نظروا إليه من الناحية الوصفية الخاصة بمدّة معينة؛ وفي هذه المدّة المعينة (لم تكن الوقت الحاضر) قد تلاشت هذه الفروق في المعاني بين الكلمات وتنوسيت، وعلى ذلك للاتراد ف موجود .

<sup>· -</sup> رمضان عبد التواب، فصول في فقه العربية، ص٥٠.

<sup>ً -</sup> يُراجع: علي عبد الواحد وافي، فقة اللغة، ص١٦٢.

<sup>-</sup> صبحى الصالح، دراسات في فقه اللغة، ص٣٠٠.

أ عُ راجع: ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص١٢٩.

ويرى بعض المحدثين أنالتَّراد ف وسيلة من وسائل الربط المعجمي، يسهم في امتداد المعنى داخل النص بوصفه شكلاً من أشكال التكرار، وأنه يؤدي إلى إعادة الصياغة بين الجمل، وله أثر في صنع التماسك سواء على مستوى الجملة الواحدة أم بين الجمل'.

كما نجد بعض العلماء يثبتونالتَّراد ُ فهعنى التطابق، ويعطونه خاصية قم التبادل بين الألفاظ في كل السياقات من دون فرق بين اللفظتين، خاصة إذا نظرنا إلى اللفظتين في داخل لغة واحدة وفي مستوى واحد وخلال ملّة زمنية واحدة؛ حيث يوردون احتجاج العلماء العرب القدامي بقولهم: [إن جميع أهل اللّغة إذا أرادوا أن يفسروا [اللب]، قالوا: هو العقل وما أشبه ذلك، ولو كان لكل لفظة معنى غير الأخرى لما أمكن أن يعبر عن شيء بغير عبارته وتقول في لاريب فيه، لاشك فيه، فلو كان الريب غير الشك لكانت العبارة خطأ] ٢.

وهكذا نجد في معجمنا القديم والحديث، معا تفسير كلمة (الفؤاد) بر (القلب) وتفسير (الفرح) به (السرور) وكلمة (السرور) برالفرح) وكلمة (التفسير) بر (الشرح) وكلمة (بعل) و (زوج) و (خليلة) و (زوجة) و (حضر) و (حضر) و (حاء) يفسر كل واحد منهما بالآخر، ولو كانت الكلمة المفسّرة مختلفة عن الكلمة المفسّرة ، لما صبّح عمل المفسّر.

ويمكن أن يتحقق التَّراُف كذلك عند أصحاب النظرية التحليلية الذين يعّرفونه بأنه اشتراك اللفظين في مجموع الصفات التمييزية الأساسية؛ لأنّ ما عدا مكّونات المعنى الأساس لا تعدّ من الصفات التمييزية الأساسية، ولذا تستبعد عند التحليل. فالمكونات الأساسية لكلمة [أب] هي نفسها مكونات الاساسية لكلمة أرب] هي نفسها مكونات والد]. ويرى أحمد مختار عمر أنّ كثيرالمن الكلمات لا شفافي قيها، وهي ذات طبيعة معتمة. ولذا فهي تخلو أو تكاد تخلو من أي معان إضافية أو إيحائية. ومثل هذه يسهل التبادل بينها في الموقع الواحد دون حرج، وذلك مثل كلمات: وراء وخلف، قدّام وأمام، غرفة وحجرة، ساحة وفناء ".

<sup>· ﴿</sup> وَرَاجِع: عزة شبل محمد، علم لغة النص النظرية والتطبيق، مكتبة الآداب، القاهرة، ٢٠٠٧، ص١٤٩-١٥٠.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - أبو هلال العسكري ، **الفروق اللغوية**، ص٧٨.

<sup>-</sup> أحمد مختار عمو ظاهرة التَّوادُ ف بين القدماء والمحدثين، المجلة العربية للعلوم الإنسانية، ص٢١.

ويبيّن تمام حسان العلاقة العرفية بين الكلمات ومعانيها فيقول: [العرف ملك المجتمع ولا يمكن أن يكون ملكاً للفرد مهما كانت قوته. والحقيقة أنّ الفرد يحسّ دائما انه عاجز عن تغيير النظم العرفية في مجتمعه ويحسّ كما يقول علماء الاجتماع من أتباع المدرسة الفرنسية بجبرية الظواهر الاجتماعية حتى إذّه في النهاية يشعر بأنّه مضطّر إلى مطابقة الاستعمال الاجتماعي في جميع مظاهر سلوكه. وكل ذلك صادق على النشاط اللّغوي للفرد ينشأ ليجد أمامه مجموعة ضخمة من الكلمات المحلّدة الأشكال صرفياً والمحلّدة المعاني] . وهو بمذا أراد الإشارة إلى أن اللّغة من نتاج المجتمع، وهو الذي يحدد العلاقات بين اللفظة ودلالاتما، وأولى العلاقات الدلالية هي التَّراف.

## (ب) المضيقين لمفهوم التَّراكف

إن المضي قين لمفهوم التَّرادُ ف يقرون بوقوعه ، لكنهم ينكرون المغالاة فيه؛ ومنهم إبراهيم أنيس الذي اشترط لتحقيق التَّرادُ ف: اتّحاد العصر، واتّحاد البيئة اللّغوية والاتّفاق في المعنى بين الكلمتين اتّفاقاً تاماً في ذهن الكثرة الغالبة لأفراد البيئة الواحدة، واختلاف الصورة اللفظية للكلمتين بحيثُ لا تكون إحداهما نتيجة تطّور صوتي عن الأخرى.

ويعلّل إبراهيم أنيس لإنكار التَّراد ُف عند من أنكره من القدماء بأخّم كانوا من الاشتقاقيين، وعلى رأسهم ابن دريد في كتابه [الاشتقاق] فهو المسؤول الأوَّل عن هذه المدرسة، وتبعه ابن فارس في مقاييس اللَّغة وبأنّ بعضهم من الأدباء الذين يرون في الكلمات أموراً سحرية، ويتخي لمون لها معاني لا يراها سواهم. ويقف هو موقفاً وسطاً، بين المغالين في إنكار التَّراد ُف، والمغالين في قبوله، حيث يذكر أنه إذا استبعدت المترادفات التي تحايل المثبتون على إثباتها ولم ترد في نصّ لغوي صحيح النسبة، وجدنا أنفسنا أمام عدد معقول من المترادفات في اللّغة العربيّة للمربيّة للمربيّة للمربيّة للمربيّة للمربيّة المربيّة للمربيّة المربيّة للمربيّة للمربيّة المربيّة للمربية المربيّة للمربيّة المربيّة المربيّة

ا - تمَّام حسّان، اللغة العربية معناها ومبناها ، ص٣٢٠-٣٢١.

<sup>ً -</sup> يُراجع: إبراهيم أنيس، **في اللهجات العوبية**، ص١٨٠-١٨١. و**دلالة اللفاظ**، ص٢١٦-٢١.

وعلى الرغم من اعتراف أحمد فارس الشدياق بالتّراف، يقول: [على أني لا أذهب إلى أن الألفاظ المترادفة هي بمعنى واحد وإلا لسمّوها المتساوية، وإنما هي مترادفة بمعنى أن بعضها يقوم مقام بعض، والدليل على ذلك أن الجمال مثلا والطول والبياض والنعومة والفصاحة تختلف أنواعها وأحوالها بحسب اختلاف المتصف بما فخصّت العرب كل نوع منها باسم، ولبعد عهدهم عنا تظنيناها بمعنى واحد. وقس على ذلك أنواع الحلي، والمأكول، والمشروب، والملبوس، والمفروش، والمركوب.] لمن كلامه يتضح أنه يقر بوجود الترادف، لكنه يختلف مع إبراهيم أنيس الذي يشترط الاتقاق في المعنى بين الكلمتين اتقاقاً تاماً، ويرى الشدياق أن الترادف لايعني التساوي في المعنى، بل هو قيام بعض الكلمات مقام بعض.

وقد رد الشيخ عبد الله العلايلي على المنكرين ولم يأخذُ كل ما جالاً من ؤيّ دين، قائلاً: إله تحض من دارسي العربيَّة اليوم التَّراد في علامة على قلق اللّغة، وبعض آخرية خذه أثراً من الاختلاف القبلي أو ما يشبه الرواسب المتبقية من جّراء امتدادات طويلة، والحقيقة، وإن كان في المذهب الأخير شيء من القوة والصدق ليس هو كل الحق. أما الرأي الأول فليس إلا منكراً من القول وزوراً لا ريب في ذلك ولا شكّ ولقد يكون صحيحاً لولم يكن من مواد لا تزال دارجة في اللّغة ولها حياة قوية، كما أن تعليله بالاختلاف القبلي ليس مقبولاً على إطلاقه، لأن من المعقول أيضاً أنّ الاختلاف بينها لن يبلغ هذا المبلغ الكبير إلى حد أن يكون التَّراد في رقم الأربعمائة أحياناً وفي رقم المائتين كثيراً، وهكذا مما ذكره حمزة الأصفهاني] . يتضح من خلال رده على المنكرين، رأيه في تأييد الترادف، لكنه لايقبل التوسعة فيه بحيث تبلغ المترادفات حدّ المئات.

<sup>&#</sup>x27; - أحمد فارس الشدياق (١٢١٨-١٣٠٤هـ ١٣٠٤/١٨٠٤م): أحمد بن فارس بن يوسف بن منصور. لغوي صحفي لبناني. ولد في قرية عشقوت، إحدى قرى كسروان بلبنان. إشتغل بالتجارة و أصدر جريدة الجوائب، و توقي بالآستانة. من أهم آثاره: « الساق على الساق»، «كنزالرغائب في منتخبات الجوائب»، «سر الليال في القلب والإبدال» و غيرها. راجع المموسوعة العربية قد العالمية، ١٤/ ٨٧.

T - أحمد فارس الشدياق، الساق على الساق في ماهو الفارياق، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لا.ط.، لا.ت.، ص.٨٠.

<sup>&</sup>quot; - الشيخ عبد الله العلايلي، مقلّمة لدرس لغة العرب وكيف نضع المعجم الجديد، دار الجديد، ط٢، ١٩٩٧، ص٣٣٥-٣٣٦.

ويصرّ صائل رشدي [فلو أننا دققنا في مصنفات من أولعوا بالمترادفات، لوجدنا أن القوم قد بالغوا كثيراً في تصنيفاتهم وأصابحا الخلط بين ما قد يعد من التَّراد ُف وبين ما قد يعد من غيره] .

ويرى على الجارم أنّ الفريقين كليهما قد أسرفا فيما ذهبا إليه، فالأوّل أسرف في إثبات الظاهرة وعدَّ منها كل متشابهين في المعنى: [حتى كأخّم يريدون أن يزودوا مخالفيهم الحجة عليهم] والفريق الثّاني أسرف في البحث عن الفروق الدلالية بين الألفاظوأشار بعد أن أجرى تحليلاً دلالياً لأسماء العسل، وأثبت أن معظمها من الجاز، وأنّ منها المقلوب مثل الشور، والشّرو، ومنها المقترض مثل الدستفشار، ومنها المنسوب وغير ذلك، إلى [أن نقيس على هذه الأسماء غيرها، ونحكم بأن أكثر ما نسمع من المترادفات الكثيرة إنما جمعت على ضرب من التسامح، على أنّ نا لا ننكرالتَّراد في ونرى أنه واقع فعلاً، وأنّ وجوده في اللّغات من الخير لها، ولكنت نا ندعو إلى التلّهل والتدقيق، وعدم الإغراق في التوسّع والتضييق] ".

## ب- المؤيدون من الغرب

هناك مجموعة من الأجانب تسمُّح بوجود التَّرأف ، إما مع تضييق شديد، أو مع شيء من التجّوز:

١) من النوع الأول (ستيفن أولمان Ullmann) الذي يقول:إذا ما وقع هذا التَّراف التام فالعادة أن يكون ذلك لمدّة قصيرة محدودة، حيث إنّ الغموض الذي يعتري المدلول، والألوان أو الظلال المعنوية ذات الصبغة العاطفية أو الانفعالية التي تحيط بهذا المدلول لا تلبث أن تعمل على تحطيمه وتقويض أركانه، وكذلك سرعان ما تظهر بالتدريج فروق معنوية دقيقة بين الألفاظ المترادفة بحيث يصبح كل لفظ منها مناسباً، وملائماً للتعبير عن جانب واحد فقط من الجوانب المختلفة للمدلول الواحد .

۱ - صائل رشدي، عناصر تحقيق الدلالة في العربية دراسة لسانية، مطبعة الأهلية، الأردن، ط١، ٢٠٠٤، ص٤١.

<sup>ً -</sup> علي الجارم، التَّوادُ ف، مجلة مجمع القاهرة، ج١،١٩٣٤، ص٣١٣.

۳ – م.ن.، ص۲۰۸.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ستيفن أولمان، م.س.، ص١٢٠.

ويرى أولمان في موضع آخر: [أنّ معظم المترادفات ليست إلا أنصاف أوأشباه مترادفات] .

٢) ومن النوع الثَّاني الفريق الذي قال عنه (Lehrer): هناك فريق يقول بوجودالتَّراد ُف لأنّه يكتفى بصحة تبادل اللفظين في معظم السياقات.

إنّ معظم ما جاء في بحوث اللّغويين الأجانب هو عدم اعترافهم المترّاد ُف التام وإشارتهم إلى التقارب والتشابه بين الكلمات وإمكانية التبادل الجزئي في السياقات، ويمكننا أن نأخذ قول (Lehrere) شاهدا ً على ذلك يقول: [إذا اشترطنا التماثل التام بين المفردتين، فلن يكون هناك مترادفات، ولكن قد يكون هناك عدد من المفردات المتشابحة إلى حدّ كبير في المعنى ويمكن تبادلهما بصورة جزئية]".

ويشير اللّغوي (Leech) إلى هذا المعنى قائلاً: [ وإذا فهمنا أنّالتَّراد في هو المساواة الكاملة في أثره الإيصالي يصبح من الصعب أن نجد مثالاً يثبت هذه المقولة، كما أنّ هناك اتفاقاً كبيراً في تحديد مصطلح التَّراد في بأنه المساواة في المعنى المفاهيمي. وللموقف والأسلوب أهمية خاصة في التمييز بين التعبير المترادف] أ. فهو كما يبدو من النصّ يقر بوقوع التَّراد في الجزئي في اللّغة، لكنه ينفي التَّراد في التام، فقد أشار إلى وجود فروق دقيقة بين المترادفات يحدها السياق والأسلوب.

ويمكُن القول إن أغلب اليّغولل أحدثين من الغربيين، يقّون بوقوعالتَّراد ُ فغير التام وما يسمّى بشبهالتَّراد من أوالتَّراد من الجزئي، وينكرونالتَّراد من التام أو التطابقي أو المطلق.

أما أسباب الاختلاف بين علماء اللّغة ما بين مقر بوقوعه ومنكر، فقد أرجعها كمال بشر إلى سببين:

١ - الأفصح: أنصاف مترادفات أو أشباهها.

۲ - ستيفن أولمان، **م.س**.، ص٩٩.

٤ - أحمد نعيم الكراعين، م.س.، ص١٠٧.

أُولهما: عدم الاتفاق بين الدارسين على المقصود بالتَّرَاف. وثانيهما: اختلاف وجهات النظر واختلاف المناهج بين الدارسين .

وقد اتّفق مع - كمال بشر- حول السبب الأوّل، على الرغم من أن ليش (Leech) يقول: [نّ هناك اتفاقاً كبيراً في تحديد مصطلح التّراف ]، لأنّ تساوي لفظين أو أكثر مساواة كاملة في الدّلالة في تركيب أو نصّ واحد وإمكانية تبادلهما لمواقعهما ليؤديا المعنى نفسه أمر ليس بالسهل التسليم به، ومن هناكان إنكار المنكرين عندما فهموا التّرأف [بالمساواة الكاملة في الدّلالة] ولكن معظم المقرين بوجوده اخذوا ذلك بالمنظار النسبي بين الألفاظ ودلالاتها للتيسير والتوسعة على النّاس في الاستعمال. أما السبب الثّاني فلا أراه سبباً مقبولاً، لأنّ اختلاف وجهات النظر لايكون سبباً في اختلاف وجهات النظر لايكون سبباً في اختلاف وجهات النظرلأن هذا ي عد دوراً في المنطق، والدور ثابت بطلانه.

وربّما هناك سبب آخر للاختلاف وهو الأساس والمعيار الذي اعتمده كل فريق في دلالة اللفظ على المعنى، فالقائلون بالرجوع إلى الأصل اللّغوي يجدون فوارق معنوية بين الألفاظ، ومن ثم ينكرون التَّراد ُف، أما القائلون بالاعتماد على الاستعمال اللّغوي للألفاظ، فيثبتونالتَّراد ُف.

والدّي غيل إليه وجود التّرأف، الذي يعني التشابه أو التقارب أو الالتقاء في المعنى دون التطابق والتوحد التام فيه، أو توحد لفظين أو مجموعة من الألفاظ على مدلول أساسي أو مركزي عام واحد مع المختصاص، كل منها بمعنى إضافي دقيق، أو معنى إيحائي أو مباشر ناتج عن تكوينها الصوتي أو موقعها الإعرابي أو تركيبها السياقي. فلا شكّ في أن هناك مجموعة كبيرة من الألفاظ تتفق كل مجموعة منها على مفهوم ظاهري عام واحد ولها دلالة مركزي " ق منظورة، وربحا أطلق كل منها على معنى أو مدلول واحد مفترض أو متصور لدى عامةالنا الله أوعافة المثقفين، أو أنها استعملت على سبيل التحاوز والتوسع أو المبالغة أو التأكيد، أواتخ ذت على سبيل الكناية أو التضحية من أجل سجعة في عبارة منثورة أو من أجل قافية أو استواء الوزن في بيت من الشعر.

#### والدّي يمكننا الخلوص إليه مايأتي:

١- ستيفن أولمان ، دور الكلمة في اللغة ، ص١٣٠-١٣١.

- ان الأساس الذي اعتمد الطليه نكرون هو الرجوع إلى الأصل اللّغوي للتفريق بين دلالة الألفاظ
   وعدم تطابقها.
- أما الأساس الذي اعتمد عليه المؤيدون، فهو الرجوع إلى [الاستعمال]، وإذا أحذنا بنظر الاعتبار هذا الأساس، فالحق وقوع التَّراف؛ ذلك لأن الاستعمال يغير الأصل اللّغوي للكلمة، عمّا يؤي إلى اشتراك لفظتين أو أكثر للدلالة على معنى معين.
- ٣) إنّ المنكرين اقتصرت نظرتهم على التّراف الترّاف التراه ولم يلحظوا التّراف الجزئي؛ الذي هو واقع في اللّغة العربيّة.
- ٤) مفهوم التَّرافطلذي تبني ها هو (إمكانية استبدال لفظة بدل الأخرى في السِّياق، لاشتراكهما في المعنى الأساس وما يرتبط به).
- ه) إنّ التَّراف ليس حالة ثابتة في كل العصور، بل متغيرة، تعا لتبدلات المعنى وتطوراته، فما كان عتلفاً سابقا يمكن أن يكون متبايناً مستقبلاً ؛
   أي أنّ التَّراف حالة عرضية في اللّغة وليس أصيلة.
- 7) إخترنا الرؤية المعتدلة بين الإفراط والتفريط، والتي تؤيد وجود هذه الظاهرة اللّغوية، ولكن لا تأخذ كّل ما جالم من ؤي لمن ين، من كثرة المترادفات وبلوغها المئات، فتزل عن الهدف المنشود.
- ٧) ويمكُن القول إِنّه لاخلاف بين الفريقين وشكرين ومؤين دين) في كثير من المسائل التي ذكروها، وإغّا هو اختلاف المنهج الذي اعتمده كلّ فريق في الحكم على ظاهرة التَّراف ، فالفريق الأول أنكر أصالة التَّراف في وضع اللّغة، والتَّايَأقِره في الواقع اللّغوي، ولا تناقض بين الرأيين في ذلك، وقد رأينا أنّ المنكرين كانوا يذكرون قسماً من الألفاظ المترادفة في استعمال الذياس على منهج المثبتين، الإلاأن نكرين التمسوا الدقة الدلالية في الألفاظ وبحثوا عن التطابق الكلّي بين دلالة اللفظين على المعنى العام والمعاني الجزئية وذلك شأن المتخصصين، على حين اكتفى المحدثون بدلالة اللفظين على المعنى العام المتداول بين الذياس، ولا تعارض كذلك بين الاتجاهين؛ لأنّ المنكرين لم يمنعوا دلالة اللفظين على اللفظين على اللفظين على المعنى العام المعنى العام أو معنيين متداخلين.

## الفصل الثالث

التَّراُهُ بين لغة القرآن الكريم ونهج البلاغة ( تطبيقياً )

## السِّياقُ والاستبدالُ أدواتٌ لكشف التَّراكف

#### أولاً: السِّياق

يمكن الاعتماد على السياق في كشف المترادفات، فلا ريبأن للسياق أثراً كبيراً في توجيه المعاني، فمن خلاله يتوصل إلى المعنى المراد من اللفظ إذا احتمل اللفظ أكثر من معنى، وكذلك إذا تقاربت الألفاظ في المعاني ووقع الظن عليها أنها من المترادفات، فالسياق هو الحكم الفصل في تحديد ذلك، يقول ابن القيم (ت. ٧٥١ه): [السياق يشير إلى تبيين المجمل، وتعيين المحتمل والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام وتقييد المطلق وتنوع الدلالة. وهذا من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم فمن أهمله غلط في نظره وغالط في مناظرته].

وللقرائن أثر بارز في إظهار القيم السياقية وتوضيح دلالتها إذ [قد يسوغ في الكلمة مع الاجتماع مع ما يقابلها مالا يسوغ فيها إذا انفردت] لل ويرى الدلاليون أنّ اللفظة بشكلها الأحادي المنفرد، تنظمها الدلالة المعجمية، وأنها لا تحمل إلا بعض أجزاء المعنى، أما دلالتها المكتملة وتبايناتها، فإنها تطفو على السطح من خلال انتظامها وتشكيلها داخل السياق اللغوي (context of situation).

أما الأول: فهو تتابعها في نصّ لغوي أو هو النظم اللفظي وموقعها من ذلك النظم، وهو يشمل عندهم الكلمات والجمل السابقة واللاحقة للكلمة، والنصّ الّذي ترد فيه ...

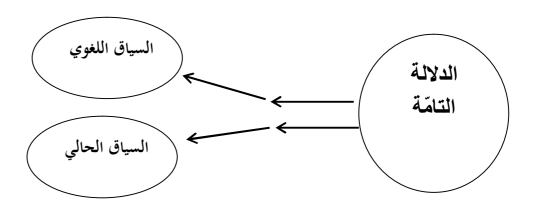
والثّاني: ونعني به سياق الحال: وهو الإطار الّذي يحدّد الحدث اللغوي أو النصّ الكلامي على وفق حالات المجموعة الإنسانية وظروف تكوينها الثقافية والنفسية، ولعّل

<sup>&#</sup>x27; - محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي، بدائع الفوائد، تح: عادل عطا عادل عبد الحميد العدوي وأشرف أحمد، مكتبة نزار مصطفى الباز، ط۱، مكة المكرمة ، ۱۹۹۲م، ۲۰۳/۱.

<sup>-</sup> أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط، دار الفكر للطباعة والنشر، دمشق، ط٢، ١٩٧٨م، ج١، ص٣٦٧.

<sup>&</sup>quot;- ُراجع: دور الكلمة في اللغة، ص٥٥، والتنوعات اللغوية، ص٢٠٨.

أوضح تعريف لسياق الحال أنه كّل ما يحيط باللفظ من ظروف تتصل بالمكان أو المتكلم أو المخاطب في أثناء النطق فتعطى اللفظ دلالته وتوجهها باتجاه معين .



وقد أشار اللغويون إلى أنَّ المعجم العربي هو الوسيلة لحفظ متن اللغة، إذ [ إنّ الكلمة في المعجم إنّما وضعت من أجل استعمالها إلى جانب حفظها، وعلى هذا فإنّ المعجم ليس غاية وإنّما وسيلة] ٢.

فالقيمة التمييزية للفظة لا تظهر إلا وهي مستعملة داخل سياقات إذ إنّ: [ الألفاظ لا تتعفاضل من حيث هي كلم مفردة، وأنّ الألفاظ تثبت لها الفضيلة وخلافها في ملائمة معنى اللفظة لمعنى التي تليها] ". وإشارة الجرجاني هذه يؤكدها ابن الأثير بقوله: [إعلم أنّ تفاوت التفاضل يقع في تراكيب الألفاظ أكثر مما يقع في مفرداتها] أ.

وأشار كثير أن من الباحثين إلى أنّ للسياق أهمية كبيرة في تحديد معنى الكلمة ودلالتها، فالكلمة المفردة لها أكثر من معنى في داخل المعجم، والسّياق يحدد هذا المعنى .

١- يُراجع: منهج الخليل في دراسة الدلالة القرآنية، ص١٦٢، والتنوعات اللغوية، ص٢٠٨٠.

٢ - التنوعات اللغوية، ص٢٠٩ وير راجع: المنهج البياني في تفسير القرآن الكريم، ص٤١.

٣- عبد القاهر الجرجاني ( 471هم)، دلائل الإعجاز ، تصحيح : الشيخ محمد عبده، القاهرة، لا.ط ، 331هم، ص٣٨.

٤- أبو الفتح ضياء الدين بن الأثير (673هـ)، المثل السائر، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، ط2، بيروت، 1995م، ج١، ص١٤٥.

و-ي راجع: التطور الدلالي، ص٧٥، وبلاغة الكلمة في التعبير القرآني، ص١٢٢ وما بعدها، وعلم اللغة بين التراث والمعاصرة،
 ص٢٣٧ وما بعدها، واللغة معناها ومبناها، ص٣٢٣، واستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص٥٠-٥٢، وعلم الدلالة نور →

فما جاء به جون لاينز في كتابه (اللغة والمعنى والسِّياق) يؤكّ هذا، فهو يت خذ التشابه بين المعاني والمدى السِّياقي للحكم على المترادفات، إذ يقول: [إنما يهمنا هو المدى السِّياقي للتعبير، أي مجموع السِّياقات التي يظهر فيها التعبير وربما يظن أن المدى السِّياقي للتعبير يحدد معناه] .

فلا يمكن فهم الدلالات من خلال النظرة المحردة لمعنى المفردة المعجمي، ولكن بالنظرة المركبة، وأقصد بالمركبة هنا المعنى المعجمي والمعنى السياقي، فبمثل هذه التركيبة تتكون عندنا الصورة الواضحة لمعنى المفردة، وتتولد عندنا دلالات جديدة وإيحاءات، ويمكننا التفريق بين المعنى المعنى المجازي لها من خلال النظر إلى المعاني الجزئية للمفردة وعلاقة هذه المعاني بالسياق.

-

الهدى، ص٩٥، والكلمة، ص١٦٣، وجميل صليبا، المعجم الفلسفي، ١٨١/١، والنصّ القرآني من الجملة الى العالم، ص٥٥، والمجاز وأثره في الدرس اللغوي، ص٥٠، والوجوه والنظائر في القرآن الكريم، رسالة ماجستير، ص١٦٢، والعلاقات الدلالية، رسالة ماجستير، ص٤١.

<sup>&#</sup>x27; - جون لاينز، اللغة و المعنى والسياق، ص٥٣.

<sup>· -</sup> صائل رشيدي ، عناصر تحقيق الدلالة في العربية دراسة لسانية، ص44-45.

<sup>&</sup>quot; - يُراجع: تفسير الميزان، 35/۱۱، و روح المعاني، ۱۱/ ۱۷۸، والبرهان في علوم القرآن، ٣١٣/٢، وص ٣٣٥، وأبوالقاسم الخوئي ١، أ**جود التقريرات،** ١٧١/٢، ومحمد حسين الأصبهاني، نهاية الدراية، ٥٠-١٥٠.

<sup>· -</sup> السيد محمد باقر الصدر ( ، دروس في علم الأصول، ص١٠٣٠.

أما العلامة الطباطبائي صاحب (تفسير الميزان)، فقد أولى دلالة سياق الآيات اهتماماً كبيراً، ووصفها بأخّا أقوى من ظاهر الآيات. وكان كلّما تعارض ظاهر الآية مع سياقها، تصّف بالظاهر حتّى يناسب السياق .

وأشار أستاذنا عبد الأمير زاهد في محاضراته، إلى أثر السِّياق كأداة لكشف المترادفات ومن ذلك قوله: [إن أقوى الآليات لمعرفة التَّرادُ ف هو دور السِّياق، في تحديد نطاق المعنى للمفردة الواحدة] ٢.

فالسيّاق أو الاستعمال الصّحيح هو الدَّذي يبيّن لنا أن الكلمات مترادفة ويمكن أن تتبادل سياقات معينة وليست كل السّياقات، وفي ذلك يقول أوجدن و ريتشارد حول قضية المترادفات: [إنّما تقودنا بطبيعتها إلى دراسة(الاستعمال الصحيح) إن الرمز يكون صحيحاً فيما يثير محركاً متشابها إلى ما يرمز إليه عند التفسير المناسب، وفي مثل هذا الموقف سيثار قدر معين من الثبات لشيء يمكن أن نطلق عليه المعنى الصحيح أو الاستعمال الجيد وذلك الشيء الثابت يوصف بأنه معنى الكلمات الواردة في السّياق].

والسيّاق هو النّذي يحدد إن كانت الكلمة مستعملة الاستعمال الحقيقي، أو الجازي؛ ويحدد إن كانت الكلمة من الألفاظ المشتركة، أو الألفاظ المترادفة، ويحدد زمان اللفظة ومكانها، فلكل زمان دلالات ألفاظ مختلفة. ولأهمية السيّاق وأثره في اللغة، هتم به العلماء قديما وحديثاً، إلى أن أصبح نظرية متكاملة الجوانب في الدراسات اللسانية الحديثة، ويعود الفضل إلى عالم اللسانيات الإنجليزي فيرث (Firth) في تأصيل هذه النظرية من خلال وضْعِه للإطار المنهجي لتحليل المعنى.

ا يُ راجع: تفسير الميزان، ١٧/١٧-٩.

<sup>-</sup> عبد الأمير كاظم زاهد، قضايا لغوية قرآنية، مطبعة أنوار، دجلة، بغداد، ط١، ٢٠٠٣م، ص١٩٠٠.

<sup>&</sup>quot; - مصطفى منذور، اللغة بين العقل والمغامرة، ص٩٤٠.

## النظرية السياقية واختبار المترادفات

#### نظرية السِّياق (Context theory)

يعني مصطلح السِّياق التركيب أو السِّياق التَّذي ترد فيه الكلمة و سهم في تحديد المعنى المتصوِّر لها، ويرى أصحاب هذه النظرية أنّ الدَّلالات الدقيقة للكلمة تت ضح من خلال تسييقها أي ضعها في سياقات مختلفة، ومثال ذلك كلمة ي( د) في هذه السِّياقات؛ ي لُد الفأسِ: مقبضها، ي لُد الطائر: عَناحه أن يلد الرجل: جماعته أو أنصاره، أعطاه من ظهر يد: كافأه أو أعطاه تَفضُّلا، أسقط في يده : نلم ضَو على يده : كَفَّه وَنع اله الم

وإنّ استعمال الكلمة في رأي هؤلاء اللسانيين يحكُمه أمران: السِّياق اللُّغوي الَّذي لا ينظُر إلى الكلمات كوحداتٍ مَ مُنع َ زِلَة ؛ لأنّ الكلمة َ يتحلّد معناها بعلاقتها مع الكلمات الأخرى، وسياق الموقف الَّذي يتكّون من ثلاثة عناصر ال

شَلُّولِكَيْ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَم والسامع، ومن يشهد الكلام، وأثلره من شاهد في المراقبة أو المشاركة.

العُونِيهِ أَن والأوضاعُ الاجتماعيّةُ والاقتصادية المتعلّقةُ بالحدث اللُّغوييشِملُ ذلك الزَّمان والمكان.

ثالثاً: أثر الحدث اللُّغوي كالإقناع و الَفحِ.

[فالمعنى السِّياقي الكامن للمفردة البنائية هو سلسلة المعاني السِّياقية الممكنة لتلك الوحدة المنظور إليها في تجريد من كل نص، ومعناها السِّياق الآبي هو المعنى الفعلي في مثال معين، في مكان معين، في نصّ معين مع موقف معين] ".

" - تحمد محمد يونس علي، وصف اللغة العربية دلالياً في ضوء مفهوم الدلالة المركزية، منشورات جامعة الفاتح، ليبيا، لا.ط، ١٩٩٣، ص ١٠٣.

ا -سامي عياد حنًّا، و كريم زكي حسام الدين، معجم اللسانيات الحديث، ص٢٨-٢٩.

۲ - م. ن.، ص۲۹.

فمعنى الكلمة عند أصحاب هذه النظرية هو (استعمالها في اللغة)، أو (الطريقة التي تستعمل من بحال)، أو (الدور الله يتوقيه). ولهذا يصرح فيرث بأن المعنى لا ينكشف إلا من خلال تسييق الوحدة الله غوية، أي وضعها في السياقات المختلفة المنافقة المنافق

والألسنيون التوزيعيون ومن بينهم جان دوبوا (J.Dubois) يحدّدون سلّم الكلمات المتشابحة والمتناقضة دلالياً انطلاقاً من سياقاتها المختلفة، فالفرق بين كلمات (مرض، وجع، ألم) يحدده والسّياق النّدي تقع فيه كّل واحدة، ولذلك يسّمي تحليلهم بالطريقة السّياقية للـ

ولعّل أهّم الميزات التي يتمتّع بها المنهج السّياقي، أنّه - على حدّ تعبير أولمان - يجعل المعنى سهل الانقياد للملاحظة والتحليل الموضوعي، وعلى حدّ تعبير فيرث أنّه يبعد عن فحص الحالات العقلية الداخلية التي تعدّ لغزاً مهما حاولنا تفسيرها .

ويمكن القول: إن النظرية السِّياقية قادرة على إعطاء المعنى الدقيق للكلمة، ومن ثمَّ التمييز بين المترادفات. ويمكن جعلها أداة لكشف المترادفات، فإن السِّياقله ُ أثر في إقصاء بقية الدلالات التي تكمُن في الكلمة المعي ّنة و أبعادها، إذ تُرجّح دلالة واحدة للكلمة.

#### ثانياً: الاستبدال

أخذ هذا القانون يثبت نفسه على ساحة البحث سواء أكان البحث أدبياً أم لغوياً وذلك لحيويته وصدقه على أغلب مفاهيم الحقول الإنسانية؛ وقد سحب الدلاليون هذا المفهوم لميدان بحثهم إذا استندوا إليه في التمييز بين المفردات التي اختلفت ألفاظها واتفقت معانيها والتي عرفت في الدرس اللساني القديم والحديث براتراد ف Synonymy).

ا عرر اجع: أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص٦٨٠.

موريس أبوناظر، مدخل إلى علم الدلالة والألسنية، مجلة الفكر العربي المعاصر، مركز الإنماء القومي، العدد١١٨، مارس١٩٨٢،
 موريس أبوناظر، مدخل إلى علم الدلالة والألسنية، مجلة الفكر العربي المعاصر، مركز الإنماء القومي، العدد١١٨، مارس١٩٨٢،

<sup>&</sup>quot; - أحمد مختار عمر، **م.س**.، ص٦٨.

إذ أكد (ستيفن أولمان) ضرورة تبني هذا القانون لمعرفة حقيقة الألفاظ المزعوم ترادفها، والله والله والمترادفة هي [ألفاظ متحدة المعنى وقابلة للتبادل فيما بينها في أي سياق] .

واعتمدت جميع الاتجاهات البنيوية المحور الاستبدالي في تحليلاتها؛ ومنها الاتجاه التوزيعي حيث يرى هاريس (Zellig Harris) أن أساس المنهج التوزيعي هوتصنيف بالأشكال التي لها إمكانية التبادل إحداها بالأخرى؛ أي قائمة بالأشكال التي تظهر في المحيط نفسه .

وفي العلاقات الاستبدالية تدخل الوحدة الله غوية عبر المقارنة أو التعويض في ظرف خاص مع وحدات مشابحة أحرى ألوست المسألة في نظر المحدثين مسألة الاتفاق التام في المعنى فحسب، وإنما يرون أن مقياس التَّراد في ألفاظ اللغة يقوم على مبدأ الاستعاضة الله يعني استبدال الكلمة بما يرادفها في النص اللغوي دون أي تغير في المعنى، وجعلوا هذا مقياسا للتحقق من التَّراد في الألفاظ، ولهذا يؤكّد المحدثون على السياق التي ترد فيه الكلمات وطريقة استبدالها أ.

فالمحدثون اتخذوا من الناحية (الاستبدالية) في السياق وإمكانات إحلال كلمة بدل كلمة دليلاً على التَّراد ُ فبناء على ما تحمله ُ الكلمات من ظلال في المعنى، وكيفية استبدالها في السياق الكبير مرتبطٌ بإحساس ابن اللغة °.

وقد التفت منكروالتَّراد ُف من علمائنا القدامي إلى هذا القانون ولكن بصيغة التلميح، وذلك بإنكارهم اتفاق المعنى ورفضهم لتعاقب الألفاظ، أي استبدالها في السِّياقات اللغوية المختلفة، وقد استند (ابن درستويه ت٤٢٧هـ) و (أبو هلال العسكري ت٩٥٥هـ) إلى هذه

<sup>-</sup> محمد الحناش، البنيوية في اللسانيات، دار الرشاد الحديثة، المغرب، ط.١، ١٩٨٠، ص٢٤٦.

<sup>-</sup> أحمد جواد، الحقول الدلالية وإشكالية المعنى، مجلة المورد، وزارة الثقافة - جمهورية العراق، العدد الثاني، ٢٠٠٢م، ص ٤٥. 4- Ullmann,principle of semantics,p · 180.

<sup>° -</sup> عواطف كنوش، الدلالة السياقية عند اللغويين، ص٢٦٦.

المسألة بوصفها دليلاً على إنكار التَّرادُ ف. إذ لا يمكن أن تدل اللفظتان المترادفتان على معنى واحد دلالة تامة؛ إذ لا بد من أن يكون [في كل واحق منها معنى ليس في الأخرى] .

ونخلصُ إلى القول بأننًا إذا اعتمدنا على السِّياق، والحسّ اللغوي الواحد في واقع الاستعمال مقياساً للترادف، بحيث يتمكن أبناء اللغة الواحدة من استبدال الكلمات المترادفة. بعضها ببعض، ولم يشعروا بتغيّر المعنى المقصود، قلنا حينئذ إنّ هذه الكلمات المستعملة مترادفة.

#### أما تقنيات التَّطبيق فهي:

- ١- استقراء بعض المفردات التي تحتمل أ القول البتراد ف في لغة القرآن ونهج البلاغة.
- ٢- الاعتماد على النظرية السِّياقية لمعرفة المعنى، من خلال تتبع المفردة الواحدة
   ق السِّياقات القرآنية وسياقات نمج البلاغة.
- ٣- المقارنة بين معنى المفردة في اللغة العربية (المعجم)، وبين استعمالها في الآيات القرآنية، واستعمالها في نصوص نهج البلاغة.
  - ٤- الكشف عن وجوه الاتفاق والافتراق في المفردات المدروسة.
  - ٥- الاستناد إلى قانون الاستبدال للحكم على ترادف المفردتين أو عدمه.

وينبغي الإشارة إلى أنّ الفيطللُ حمله ، لاستيعاب المفردات التي تحتمل ُ التَّراد ُ ف، والتي أحصيناها في القرآن الكريم ونهج البلاغة، لذا كان لابد من اختيار مجموعة منها، نظنها كافية لتعميم الحكم في هذه القضية، وفقاً لمنهج الاستقراء الناقص.

وقبل الشروع في التطبيق، نذكر بتعريف التَّراد ُف التَّذي المتبدال ، ليكون مقياساً نلجأ الله، وهو وليد التَّالِي في النظرية السِّياقية وقانون الاستبدال، وهو (إمكانية استبدال لفظة بدل الأخرى في السِّياق، لاشتراكهما في المعنى الأساس وما يرتبط به).

وفيما يلي مجموعة من الألفاظ القرآنية والتي استعملها نهج البلاغة مرتبة حسب حروف المعجم:

١ - السيوطي، المزهر، ص٥٠٤.

#### (تلا قرأ)

في اللغة تَلُوت القرآن للوة قرأته وعم به بعضهم كل كلام ، وعن الليث تَلاَ تـ لو توليد تَلاَ تـ لو الشياطين على مُلك سُليمان) قال عطاء تولكوة يعني قرأ قراءة، وقوله عز وجل و(تَب عوا ماتت لو الشياطين على مُلك سُليمان) قال عطاء على ما تُحكّم وتُقصُّ، وقيل ما تتكلم به كقولك فلان يتلو كتاب الله أي يقرؤه ويتكلم به .

أما أبو هلال العسكري، فقد قفربين التلاوة والقراءة بقوله: [إن التلاوة لا تكون إلا لكلمتين فصاعدا، والقراءة تكون للكلمة الواحدة يقال قرأ فلان اسمه ولا يقال تلا اسمه، وذلك أن أصل التلاوة إتباع الشيء الشيء، يقال تلاه إذا تبعه فتكون التلاوة في الكلمات يتبع بعضها بعضاً ولا تكون في الكلمة الواحدة إذ لا يصح فيه التلو]٣.

ومن خلال السياقات القرآنية، سنلاحظ أن هذا الفرق الله العسكري لا ينطبق على المفردة القرآنية، في حين نجد انسجاماً وتقارباً، مع ما قفر به الراغب الأصبهاني بقوله: [التلاوة تختص بإتباع كتب الله المنزلة، تارة بالقراءة وتارة بالارتسام، لما فيها من أمر ونحي وترغيب وترهيب، أو ما يتوهم فيه ذلك، وهي أخص من القراءة، فكل تلاوة قراءة، وليس كل قراءة تلاوة، فقوله تعالى: (وإذا تتلى عليهم آياتنا)، فهذا بالقراءة، وقوله تعالى: (وإذا تتلى عليهم آياتنا)، فهذا بالقراءة، وقوله تعالى: (يتلونه حق تلاوته) المراد به الاتباع له بالعلم والعمل]؛

وقال الطبرسي في الفرق بينهما: [الفرق بين القراءة والتلاوة أن أصل القراءة جمع الحروف وأصل التلاوة، اتباع الحروف].

١ - لسان العرب، باب الياء، فصل التاء، مج٤١، ص١٠٢.

٢ - م.ن، باب الياء، فصل التاء، مج١١، ص١٠٣٠.

٣ - أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص١٤٠.

٤ \_ الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، تح: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، لا.ط، لا.ت، ص١٠٠.

٥ - الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان، منشورات المعارف، إيران، لا.ط، ١٣٧٩ه، ج ٢،ص٣٨٦، في تفسير قوله تعالى (الأنعام: ١٥١).

أما في السِّياق القرآني، فنتتبع استعمال اللفظين (تلا، وقرأ)، ونلحظ الفرق الدلالي بينهما، وخصوصية كل مفردة في الاستعمال، وهل يمكن أن نستبدل أحدهما بالآخر، لكي نقول بترادفهما أم لا، هذا ما سيتضح لنا من خلال المقارنة.

## أ- موارد استعمال لفظ (تلا) في السِّياقات القرآنية:

ي وَتْ لُونه حَقَّتِ للاوت معنياهُ ت بعونه حقَّات باعه ويؤمنون به ويعملون به حق عمله.

- $\triangle$   $\square \emptyset \mathcal{D}(\mathbb{D})$ \$ • O \$ 0 #**%**-**B**& → \1@& & **Z**SJI ♦ଣ୍**ଅହ**ଥ୍ୟ3•© **16** ■ **1 1 2 3** الآية المباركة وَ نَبين التلاوة، والعلم، والسجود، وهذا ير بين عن تضمُّن التلاوة معنى الفهم وتدبر آيات الله، وفي آية أخرى تقرن بين السجود، والبكاء، والتلاوة في قوله ¶Ø■≲¢♦→≲ L•OZO) تعالى والبكاء، والتلاوة، يوضّح أن هؤلاء على قدر عميق من الفهم والاستيعاب، ما أدّى بهم إلى البكاء والسجود، وهنا نكتة عظيمة أشار اليها السِّياق القرآبي تكشف عن الفرق بين (تلا وقرأ)، ففي آية أخرى ترد في سياقها لفظ (قرأ) حيث تُقرن القراءة مع

في سياق هذه الآية المباركة قرن بين التلاوة، وإقامة الصلاة، والإنفاق، ورجاء الآخرة، وهذا السِّياق يكشف عن تَضمُّن التلاوة معنى العمل بآيات الله وأحكامه.

#### ب-موارد استعمال لفظ (قرأ) في السياقات القرآنية:

يتضح لنا من خلال المقارنة بين سياق الآيات التي وردت فيها لفظ (تلا) وسياقات (قرأ) ثلاثة أمور:

- 1- إن في تلا معنى أوسع من قرأ؛ فالتلاوة يصاحبها تدبر آيات الله وفهمها واستيعابها والعمل بها؛ بينما القراءة تتضمن التعبدد، وحفظ الآيات وترديدها.
  - 2- إنّ التلاوة خاصّة بالقرآن الكريم، أما القراتومتعمل مع القرآن وغيره.
    - 3- إن كلّ تلاوة هي قراءة وليس كلّ قراءة تلاوة.
- 4- وربما يكون استعمال تلا في المواضع التي فيها الانقياد والتدبر والخشوع والعمل، لأن معنى تلا يتضمن دلالة إتباع شيء لشيء، أي إتباع تلاوة القرآن الكريم بالعمل. أما معنى قرأ ليس فيها دلالة على ترتب شيء بعدها غير القرآة.

أما في سياقات نهج البلاغة فقد وردت لفظة تُولرَي) مّرتين ومشتقاتها تسع مرات، ووردت لفظة (قرأ) مّرة واحدة ومشتقاتها ست مّرات.

#### أ- سياقات (تلا) ومشتقاتها في نهج البلاغة:

- من خطبة له  $\varphi$  يصفُ فيها المتقين : [ أَهَلَاّ يَ لَ فَصَافُونَ أَقْدَامُهُمَ اللهِ يَ لِأَجْوَاءِ الْقَوْنَ وَ يَا يُولِيَ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

فالمتقون على قدر من الوعي والفهم والتدبر لآيات القرآن الكريم، ما أدى بهم إلى الخشوع حينما يتلون الكتاب، ويستثيرون به أفكارهم، بل وصلوا إلى مرحلة الإحساس العالي بالنعيم حينما يتلون آيات التشويق، ويستشعرون صوت جهنم وزفيرها، فتهرق

<sup>&#</sup>x27; - استثار الساكن بهي ّجه.ُ وقارئ القرآن يستثير به الفكر الماحي للجهل. (صبحي الصالح، شرح نهج البلاغة، ص410)

<sup>· -</sup> م.ن، خطبة 193، ص410.

- الدموع من أعينهم؛ لذا استعمل لفظة (يتلون) التي تتصاحب مع هذه المعاني السامية من التدبر والتفكر في آيات الله عز وجّل .
- وفي هذا السِّياق قرنَ بين العلم والتفقه وشفاء الصدور والتلاوة، وهذا يكشفُ أن التلاوة ليست لقلقة لسان بل تتضمن التفكر والتدبر.
- ومن حطبة له φ في صفة من يتصدّى للحكم بين الأمة وليس لذلك بأهل [ لَى الله ومن حطبة له φ في صفة من يتصدّى للحكم بين الأمة وليس لذلك بأهل [ لَى الله الشكو من مَعْيَرَ ع يشُونَ خُهَالاً و يَمُوتُ ونَ خُلاً لاَيْ سَف يهمسلْع َهُ الْبُورَ المَلْك يَ البِإذَ الله تُمُوتُ ومن (إذا تلي حقّ تلاوته) إذا فُسَّر لهم وتوضح المراد من الكتاب، وعلى الرغم من ذلك يجعلونه خلف ظهورهم. لذا شكاهم الإمام φ إلى الله فقد قدمتِ الحجة وعرض عليهم الفهم والتدبر، لكنهم لم يستقيموا، بل أفسدوا رزقهم بالبوار.
- ومن خطبة له φ: أله أوه غَ لَى إِ خُوانِهَا لَّالْمَن َ لَوا اللَّقَوْنَ فَأَحْكُوه و تَلَبُّوا اللَّفْضَ فَأَقَانُوه أَخُوا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا الللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّالَّالِولَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُوالَّا اللَّهُ وَاللَّالِولُولَا الل

#### ب- سياقات لفظة (قرأ) ومشتقاتها في نهج البلاغة:

<sup>· -</sup> م.ن، خطبة 110، ص211.

<sup>&</sup>quot; - م.ن، خطبة 17، ص45.

<sup>\* -</sup> أَوه : بفتح الهمزة وكسر الواو و تشديدها وكسر الهاء هي كلمة توجع. (كاظم محمدي- محمد دشتي، المعجم المفهرس لألفاظ نحج البلاغة، دار الأضواء، بيروت، لا.ط.، ١٩٨٦م،ص١٥٠).

<sup>. -</sup> صبحي الصالح، م.س، خطبة 182، ص $^{\circ}$ 

- ومن خطبة له φ قال فيها: [ ِنَّا َ للَّهُ سَب ْ حَانَبَهُ مُعَ شَ مُحَمَّداً وَلَي ْ سَ أَحَدُ مِنَ لُع َ بِي َ قُرأُ ك تَ اباً] .

ما يلاحظ من السِّياق أنَّه قرن بين القراءة والكتاب الَّذي هو غير القرآن إذ جاء (كتابا) نكرة بمعنى أي كتابٍ من العرب، وليس فيها إشعار ان القراءة تستتبع شيئاً آخراً.

- ومن قصار حكمه φ [ مْنَأَصْب َحِ كَلَى الدُّني َ ا حَرِيناً فَقْدْأَصْب َح لَ قَضَاءا للَّه سَاخِطاً و مَن قصار حكمه φ [ مْنأَصْب َح يَ شُكُو مِيب َ قَدْ رَلَتْ به فَ إِ ثَمَا ي شُكُو رَبَّه و مَن أَتَغَن ي ي اللَّ فَتَواضَع اللَّغُ ناه لا فَ فَرَات به فَ إِ ثَمَا ي شُكُو مَنْ كَانَ ي تَخْلُآ ي اَت اللَّه فَرَات للله فَرات فَكَلَى اللَّه الله والعمل عا.

والخلاصة من خلال السِّياقات القرآنية، وسياقات نهج البلاغة يتضح عدم إمكان استبدال لفظ (قرأ) بلفظ (تلا) في السياق القرآني وسياق نهج البلاغة، وهذا يعني عدم ترادفها وفقاً للمفهوم الذي اعتمدناه للتَّراد ُف، والمنهج الذي سلكناه في التطبيق.

(التمام - الكمال)

<sup>&#</sup>x27; - م.ن، خطبة 104، ص192.

۲ - م.ن، قصار الحكم 228، ص700.

قيل بترادف اللفظين في اللغة، جاء في لسان العرب :[الكمال : التمام] ، وفي الألفاظ المؤتلفة: [ باب التمام: كامل وزائد وتام] .

وقيل (تَمَّ): تشعر بحصول نقص قبلها، و(كمل): لا تشعر بذلك، يقال: (رجل كامل) إذا جمع خصال الخير، روحل تام) إذا كان غير ناقص الطول تام واعتمادا على هذا الفارق، قال ابن حجة الحموي في تفرقته بين (التتميم والتكميل): [لقد وهم جماعة من المؤلفين وخلطوا التكميل بالتتميم ، ، ، والفرق بين التكميل والتتميم، أنَّ (التتميم) ي َ . في على الناقص فيتمُّه، و(التكميل) يرد على المعنى التام فيكمله، إذ الكمال أمر زائد على التتميم].

وقيل: [الكمال: اسم لاجتماع أبعاض الموصوف به، و(التمام) اسم للجزء اللّذي يتم به الموصوف، ولهذا يقولون: البيت بكماله] . وبعكسه قال السيوطي، ولم أر مثله لغيره.

وقيل الفرق بين (التكميل والتتميم): [أنَّ الأول: استيعاب الأجزاء التي لا توجد الماهيَّة الله بها، و(التتميم): لما وراء الأجزاء من زيادات يتأكَّد بها ذلك الشيء الكامل، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَأَمُّوا الْحَوَالُمُ عُ مَشَوَّ كَامِلَةٌ ﴾ أي : لم تنقص أجزاؤها. وقال تعالى : ﴿ وَأَمُّوا الْحَوَالُمُ عُ مُشَقٍ لَ لِلّهِ ﴾ الموة

<sup>· -</sup> لسان العرب، باب اللام، فصل الكاف، مج11، ص598.

<sup>· -</sup> ابن مالك الجياني، الألفاظ المختلفة في المعاني المؤتلفة، تح:محمد حسن عواد، دار الجيل، ط1، بيروت،1411هـ، ص147.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - تقي الدين بن حجة الحموي (837هـ)، خزانة الأدب، تح: عصام شعيب، دار ومكتبة الهلال، ط1، بيروت، 1987م، ج1، ص273.

<sup>° -</sup> البرهان في علوم القرآن 85/4، والإتقان 571/1-572.

البَوْدَ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللّ

وقيل (الإتمام): [ لإزالة نقصان الأصل، و(الإكمال): لإزالة نقصان العوارض بعد تمام الأصل، ولهذا كان قوله تعالى: ﴿ للَّكَ عَ شَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [سرة البقة: الله 197] أحسن من (تامة)؛ لأنّ (التمام) من العدد قد علم، وإتّما نفى احتمال نقص في صفاتها] ٢٠ لذا قال الزمخشري في قوله تعالى: ﴿ وَالْوالْ لَاتُ يَ تُولِينَ أُولاً هُنَّ حُولَينِ كَامِلَيْنِ ﴾ [سرة البقة: الله 177] إنّ (كاملين) توكيد، كقوله تعالى ﴿ للنَّ عَ شَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [سرة البقة: الله ممّا يتسامح فيه، فتقول: (أقمت عند فلان حولين) ولم تستكملهما] ٢٠.

وقفر العسكري بين الكمال والتمام بقوله: [إن قولنا كمال اسم لاجتماع أبعاض الموصوف به ولهذا قال المتكلمون العقل كمال علوم ضروريات يميز بما القبيح من الحسن يريدون اجتماع علوم، ولا يقال تمام علوم، لأنّ التمام اسم للجزء والبعض الدَّذي يتم به الموصوف بأنه تام، ولهذا يقال هذا تمام حقك للبعض الدَّذي يتم به الحق ولا يقال كمال حقك] . وقال الراغب: [كمال الشيء: حصول ما في الغرض منه، وقال تمام الشيء: انتهاؤه إلى حد لا يحتاج إلى شيء خارج عنه] .

ويمكننا أن نحصل على تشخيص معنى اللفظين من طريق آخر، وهو أنَّ آثار الأشياء، التي لها آثار، على ضربين (أحدهما): ما يترتب على الشيء عند وجود جميع

لا يرأرجع: أبو الحسن الماوردي، تفسير (النكت والعيون)، تح: خضر محمد خضر، مطابع مقهوي، الكويت، ط1،1982م، ج ١، ص212. وابن العربي (543هـ)، أحكام القرآن، تح: محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، لا.ط، 1988، ج1، ص117. ومحمد بن الحسن الشيباني، نهج البيان عن كشف معاني القرآن، دائرة المعارف الإسلامية، طهران، ط1، ج 1، ص265. وجلال الدين السيوطي، الدر المنثور، تح: د. مازن المبارك، دار الفكر، ط1، بيروت، 1993م، ج1، ص502.

<sup>· -</sup> البرهان في علوم القرآن، 84/4-85، يو راجع :الإتقان، 571/1 .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - تفسير الكشاف، ج۱، ص٣٠٧.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص458.

<sup>° -</sup> الراغب الأصفهاني، المفردات، (كمل)، ص٤٤٢.

أجزائه، إن كانت له أجزاء، إذ لو فقد شيئاً من أجزائه أو شرائطه لم يترتب كون ذلك الأمر، كالصوم فإنّه يفسد إذا أُخِلَ بالإمساك في بعض النهار، ويسمّى كون الشيء على هذا الوصف به (التمام)،قال تعالى: ﴿ قُمُّ أَقُصِّهِ لَم إِلَى اللّهِ بُلِ ﴾ [سورة البقرة: الآية ١٨٧] وقال تعالى: ﴿ وَمَّتْ كُل َمُ رَبِّكَ صِلْقاً وَع لَالاً ﴾ [سورة الأنعام: الأية ١١٥].

أمَّا (الضرب الآخر): فهو الأثر الّذي يترتَّب على الشيء من غير توقف على حصول جميع أجزائه، بل (أثر المجموع) ك (مجموع آثار الأجزاء)، فكلّ ملجُول جزء ترتَّب عليه من الأثر ما هو بحسبه، ولو وجد الجميع ترتَّب عليه كلُّ الأثر المطلوب منه، قال تعالى: همْن لَمْ يَجِ نْد يَم عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الطلوب منه، قال تعالى: همْن لَمْ يَجِ نْد عَلَيْ الْخُورَةُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلِي

فالعلماء مجمعون، عدا السيوطي في (قطف الأزهار)، على أنَّ (التمام): اسم للجزءالَّذي يستُّم به الموصوف، فهو لإزالة نقصان الأصل؛ لذلك قيل بتصوُّ النَّقص قبله، وهو مترتِّب على وجود جميع أجزائه، وانتهاء الشيء إلى حدِّ لا يحتاج إلى شيء خارج عنه .

و (الكمال): اسم للأثرالاً ذي يترتب على الشيء من غير توقف على حصول جميع أجزائه، فلا يشترط معه تصوُّر حصول نقص قبله، إذ هو لإزالة نقصان العوارض، لذلك قيل إنَّه حصول ما فيه الغرض، وقيل بعدم تصوُّر النقص بعده .

.

ل يو ُراجع: محمد حسين الطباطبائي، **الميزان في تفسير القرآن**، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط3، لا.ت، ج5، ص179–180.

أما السِّياق القرآني فقد فّرق بين لفظ (التمام) و(الكمال) على مستوى الاستعمال

#### أ- سياق لفظ (التمام) ومشتقاته في الآيات المباركة

ذكر ذلك احتراساً وبياناً؛ لأنَّ تمامها ليس كتمام غيرها] . وقال ابن الأَثير إنما وصف كلامه بالتمام؛ لأَنه لا يجوز أَن يكون في شيء من كلامه نَ قُص أَو َي ْ بُ كما يكون في كلام الناس . وفي الآية الكريمة (وَقَتَ كَل َ مُ رَبِّك) بمعنى أنها وصلت إلى حدٍ لا تحتاج إلى شيء خارج عنها.

#### ب- سياق لفظ (الكمال) ومشتقاته في الآيات المباركة

إذا تَمُّ أَمْر بدًا نُقْصُه أُ يَوقُع وَزِلاً إذا قيل: تَمَّ

ا - أبو الثناء محمود الآلوسي (1270هـ)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار إحياء التراث، بيروت، لا.ط، لا.ت، ج8، ص10.

<sup>· -</sup> لسان العرب، باب الميم، فصل التاء، مج12،ص67.

البنرة: 233]. وقال (حولين كاملين) للإشارة إلى حصول ما في الغرض، وهو تمام الرضاعة، والتمام يستلزم وجود جميع أجزائه، والانتهاء إلى حد يزول فيه النقص، وفي الآية تنبيه "أن ذلك غاية ما يتعلق به صلاح الولد.

# ج- السِّياق القرآني الَّذي يجمع بين (التمام والكمال) ويفّرق بينها:

<sup>&#</sup>x27; - روح المعاني،149/10، يو ُراجع: تفسير أبي السعود،87/4 .

أ-ي راجع: البرهان في علوم القرآن،84/4-85، والإتقان،571/1، ومناهل العرفان،51/2، والتبيان في تفسير الغريب،60/1 والنسفى، 33/4، وتفسير ابن كثير،20/1، وأبي السعود،253/2، وروح المعاني،113/1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ي راجع: البرهان في علوم القرآن،476/2.

٤ - في التحقيقين : ( أك ) كان ، ولا معني لها .

اليوم، غير ناقصة، استعمل فيها الإتمام ؛ لأنَّه زيادة على نعم الله التي كانت قبل كاملة] .

وبعد بحثٍ مفصلٍ في تفسير الميزان حول هذه الآية المباركة لما تتضمنه من أمر عظيم، وهو كمال الدين وتمام النعمقي أُسِ الكافرين، أشار العلامة الطباطبائي إلى نتيجة موجزة بقوله: [ إنّ المراد بالدين هو مجموع المعارف والأحكام المشرعة وقد أضيف إلى عددها اليوم شيء، وإنّ النعمة أياً ما كانت أمر معنوي واحد كأنه كان ناقصا غير ذي أثر فتمم وترتب عليه الأثر المتوقع منه] .

ويمكننا القول: إن كمال الدين هو حصول الغرض منه، وعدم تصور النقص بعده. أما تمام النعمة فبوصولها إلى حدد لا تحتاج إلى شيء خارج عنها، وهذا مترتب على وجود جميع أجزائها.

ومما تقدم يمكن القول بالتفرقة الدلالية بين (الكمال) و(التمام) علَّة للاختيار على مستوى التعبير القرآني؛ لشهادة الاستقراء لآيات القرآن الكريم بذلك.

#### سياقات نهج البلاغة

#### أ- موارد لفظة (أتم) ومشتقاتها في النصوص

- من خطبة له A تعرف بخطبة (الأشباح) وهي من جلائل خطبه أو لا شَرِيكِ أَعَ ان َهُ لَا يَهُ مُ خَلْقَه بُ أُمِنِ ] . وتمام الخلق يستلزم وجود أعرَ النَّه عُ اللَّهِ يَ يَاعِع كَجادُ بِ اللَّهُ وَبَعْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّ
- ومن وصية له Aلابنه الحسن A فَإِنْ أَيَّهَنْتَ أَنْ قَدْ صَفَقَلْهِ لَكَ فَخَشَعَ و تَمَّلُهِ لَكَ الْوَأِي فَاحْتَ مَعَ و كَانَ هَمُّكَ فِيْذَلَ لَكَ هَمَّا وَإِحداقًا نْظُرُ فَ يَمَا فَسُّرُتُ لَكَ] وكأن الرأي يتكون من أجزاء ولا بدَّ من جمعها، وتجاوز الرأي الناقص إلى رأي تام يجمع أجزاءه

<sup>· -</sup> جلال الدين السيوطي، قطف الأزهار في كشف الأسرار، دراسة وتحقيق الفاتحة والبقرة، تح : أسماء عدنان محمد سلمان ، أطروحة دكتوراه ، كلية الشريعة ، جامعة بغداد، 1997م . ص256.

۲ - تفسير الميزان، ج5، ص181.

<sup>&</sup>quot; - الأشباح: الأشخاص و المراد بمم هنا الملائكة. ( صبحي صالح،م.س.، خطبة ٩١، ص١٥٢.)

<sup>&#</sup>x27; - م.ن.، خطبة ٩١، ص١٥٢.

<sup>° -</sup> م.ن.، وصية ٣١، ص٥٤٠.

ويزيل النقص عنه. ومن السِّياق يتضح أن الإمام علياً A يأمر ابنه ُ الحسن A بترك كل شائبة أو شبهة حتّى يصل مرحلة اليقين من قلبه والتمام في رأيه.

- ومن قصار الحكم له A إِذَا لَعْتَمُّقُل مُ نَقَطَلُكُلا م أَ الوقي هذا النص ربط بين التمام والنقص، كما أنه لم يستعمل لفظ الكمال للعقل، فلم يقْل (كمال العقل).

لله تحتاج إلى شيء خارج عنها كما قررناه أفي السِّياق القرآني.

- ومن خطبة له A في التوحيد [و لكان له أواء إُ ذ وُوحد للَّه ما ولا له كَس التَّمام إ ذ لوَمه أ النَّقْصَان] . في سياق نفي النقص وتنزيه الذات الإلهية المقدسة، يقابل بين مفردة التمام والنقصان، ويشير إلى مسألة عقائدية، لوكان في الذات نقص للزم أن تطلب وتسعى إلى التمام. وهذه إشارة واضحة إلى ما ذهبنا إليه من أن التمام هو إزالة النقص وانتهاء الشيء إلى حد لا يحتاج إلى شيء خارج عنه.

#### ب- موارد لفظة (أكمل) ومشتقاتها في السِّياقات:

- ومن خطبة له A وفيها بيان صفة الحق جل جلاله ثم عظة الناس بالتقوى والمشورة أَوعَ مَّرِهُ يِكُمْ بَدِيَّهُ أُزْهَانا كَتَّى أَكْمَل لَه و لَكُمْ فِيمَا أُنْلَ مِثْكِ تَابِهِ دِيدَ هُ اللَّذِي ضَي لاَ نَفْسه ] .

استعمل الإمام A مفردة (أكمل) مع (الدين) كما استعملها القرآن الكريم، واستعمل الإمام مع النعمة في نصٍ أوردناه سابقاً، والمتأمل يستشعر أنّ هذا النصّ واستعمل التمام مع النعمة في نصٍ أوردناه سابقاً، والمتأمل يستشعر أنّ هذا النصّ ينطُق عن الآية المباركة: ( ♣ مه ۱۵ الا الله الله الله عن الآية المباركة: ( ♣ مه ۱۵ الله ۱۵ اله ۱۵ الله ۱۵ اله ۱۵ اله ۱۵ اله ۱۵ اله ۱۵ اله ۱۵ الله ۱۵ اله ۱۵ ال

۱ - صبحى صالح، قصار الحكم ۷۱، ص٦٦٤.

۲ - **م.ن**.، قصار الحكم ۲۲۶، ص۹۹.

<sup>&</sup>quot; - **م.ن.،** خطبة ١٨٠، ص٣٦٦.

أ - عمر نبيه: مدّ في أجله. (صبحي صالح، م.ن،ص١٣٧)

- ومن كلام له A في تعليم الحرب والمقاتلة َلِهُ اشَرِ اَلْسُلْ مِيَن لْلهَ شُعُ وَالْخَشْيَ لَهُ وَ تَحَلْبَ بَ لُولَسَّكَ يِذَةَ وَعَ ضُّولِهَ لَمَى اَ لَنَّواجِلْهَ إِنَّهُ أَنْلِي لَسُّيا ُ وَفِعَ يَزِالْهُ امِ وَ أَكْمِلُوا اَ للاَّهَ وَ قَلْقَلُوالسُّيهُ وَفَ فِي أَغْماهَا بِهُ لَ سَلِّهَا ٢]٣.

وا للاَّعة : النَّرع، وإكمالها أن يزاد عليها اليه ْضَة ونحوها. وقد يراد من اللامة آلات الحرب والدفاع، وإكمالها على هذا المعنى استيفاؤها.

# ج- السِّياق الَّذي يجمع بين (التمام والكمال) ويفّرق بينها

- من خطبة له A في فضل القرآن الكريم [ فَ النَّقِرَانُ آَمِر َ زَاجُر َ وَصَامِتُ نَ اطُّق ُحَجَّةُ اللَّهُ عَ لَكَ يُوم اللَّهُ عَ لَكَ يُهُم النَّهُ اللَّهُ عَ لَكَ يُهُم النَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاك

۱ - صبحى صالح، خطبة ۱۸۲، ص٣٥٢.

٢ -(معاشر المسلمين) الخ.. استشعروا الخشية أي اجعلوا خشية الله شعارا لكم. و(تجلببوا بالسكينة) أي اجعلوا الوقار جلبابا لكم.
 (وقلقلوا السيوف في أغمادها قبل سلها) وهو أظهر، قلقلوا أي حركوا. والسل - كشر -: الانتزاع، يقال: (أتيناهم عند السلة) بالفتح على المرة و(عند السلة) بالكسر على النوع أي أتيناهم عند استلال السيوف. (الشيخ المحمودي، نهج السعادة، ج٨، ص ٣١١).

<sup>&</sup>quot; - صبحي صالح، **م.س**.، خطبة ٦٦، ص١٠١-١٠١.

ع - م.ن.، خطبة ١٨٣، ص٣٥٦.

في هذا النصّ أورد المفردتين (أتم) و (أكمل) في جملتين متجاورتين بينهما عطفٌ بحرف الواو (والعطف يقتضي المغايرة ابين اللفظين)، واستعمل التمام لإزالة النقص والنَّذي يستلزم انتهاء الشيء إلى حد لايحتاج إلى شيء خارج عنه. واستعمل الكمال مع الدين كما استعمله القرآن الكريم، وهو يشير إلى حصول ما في الغرض من القرآن الكريم بكمال الدين.واستعمل التمام مع النور كما استعمله القرآن الكريم مصاحباً للتمام في الآية (ديمها واللها الكريم مصاحباً للتمام في الآية (ديمها واللها الكريم مصاحباً للتمام في الآية (ديمها واللها الكريم عليها اللها اللها

النتيجة من خلال السِّياقات القرآنية، وسياقات نهج البلاغة يتضح أن (أكمل) فيها معنى غير (أتم)، ومن ثُمَّ عدم إمكان استبدال أحدهما بالآخر، وهذا يعني عدم ترادفهما بالمفهوم الَّذي اعتمدناه. أ

# الخشياء الخوف

لا يكاد اللغويون يفقّون بينهما، فقد قيالخ َشْي َة: الخُوف خَشِي الرجليخ ْشي خَشْية أي خاف. ويقال هذا المكان أخشى من ذلك أي أشدُ حوفاً .

وقد نقل أبو هلال العسكري عن المحقق الطوسي في بعض مؤلفاته ما حاصله: أن الخوف والخشية وإن كانا في اللغة بمعنى واحد إلا أن بين خوف الله وخشيته وفي عرف أرباب القلوب فرقاً، وهو أن الخوف تألم النفس من العقاب المتوقع بسبب ارتكاب المنهيات، والتقصير في الطاعات. وهو يحصل لأكثر الخلق وإن كانت مراتبه متفاوتة جداً، والمرتبة العليا منه لا

ا - إلى هذا ذهب المحققون من العلماء، وإليه أشار المبرد في تفسير قوله تعالى: (لكل جعلنا شرعة ومنهاجاً) قال: فعطف شرعة على منهاج؛ لأنّ الشرعة لأول الشيء، والمنهاج لمعظمه ومتسعة، ويعطف الشيء على الشيء وإن كانا يرجعان إلى شيء واحد، إذا كان في أحدهما خلاف للآخر، فأما إذا أريد بالثاني ما أريد بالأول، فعطف أحدهما على الآخر فهو خطأ. وقال أبو هلال بعد أن ذكر ألفاظاً بينهما عطف (فإنما جاز هذا فيهما لما بينهما من الفرق في المعنى، ولولا ذلك لم يجز عطف زيد على أبي عبدالله، إذا كان هو هو). وأرجع: عائشة عبد الرحمن بنت الشاطئ، الإعجاز البياني للقرآن الكريم، ص١٩٧٠.

<sup>· -</sup> لسان العرب، باب الياء، فصل الخاء،مج ١٤، ص٢٢٨.

تحصل إلا للقليل.والخشية: حالة تحصل عند الشعور بعظمة الخالق وهيبته وحوف الحجب عنه، وهذه حالة لا تحصل إلا لمن اطلع على حال الكبرياء وذاق لذة القرب، ولذا قال تعالى: (إنما يخشى الله من عباده العلماء) والطريم، فالحشية: حوف خاص، وقد يطلقون عليها الخوف. قلت على الله من عباده العلماء) ويؤيد هذا الفرق أيضاً قوله تعالى يصف المؤمنين (والكلام هنا لأبي هلال العسكري) ويؤيد هذا الفرق أيضاً قوله تعالى يصف المؤمنين (ويخشون رهم ويخافون سوء الحساب) إذ ذكر الخشية في جانبه سبحانه والخوف في جانب الحساب.هذا وقد يراد بالخشية: الإكرام والإعظام .

وقد ذهب الراغب إلى هذا الفرق الدلالي بين اللفظتين، فذكر أن الخشية حوف يشوبه تعظيم وأكثر ما يكون ذلك من علم بما يخشى منه، ولذلك خص العلماء بما في قوله تعالى: (إنما يخشى الله من عباده العلماء) [فاطر: ٢٨].

#### السياقات القرآنية

# أ- موارد لفظ (الخشية) ومشتقاتها في السِّياقات القرآنية:

<sup>· -</sup> أبو هلال العسكري، الفروق، ص218-219.

<sup>-</sup> يراجع: الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، ص١٤٩٠.

وأمر بخشية الله.

- ← □ △ ◆ + ⊕ \*□**◆**①��□\*  $\square \mathcal{N} \mathcal{D} \mathcal{D}$ وهذا نحى عن قتلهم حتى مع تيقن الفقر لذلك قال تعالى (++♦كا ■ ☎ ७⊕७∎≣५∜况① - الانعام: [151] فعقب عليها بقوله (۞♦♦♦٩) الانعام: [151] فعقب عليها بقوله لكون الإملاق متحققاً فعلاً ، بينما في سورة الإسراء متوقع على نحو القطع والتيقن.

## ب- موارد لفظ (الخوف) ومشتقاته في السِّياقات القرآنية

ولابد من الإشارة إلى أن الخوف من الله لا يراد به ما يخطر بالبال من الرعب كاستشعار الخوف من الأسد، بل إنما يراد به الكف عن المعاصي واختيار الطاعات، ولذلك قيل: لا يعدُّ خائفاً من لم يكن للذنوب تاركاً.

# ج- آيات تجمع بين (الخشية والخوف) في السِّياقات القرآنية:

والملاحظ أنه استعمل الخشية من الله، لأنه تيقن وقطع بحصول السيئة المماثلة من الرب، لو فعل الظالم ذلك بالأيتام، كما أن الخشية من عظم المقابل وهو الله على، أما الخوف (الله على الفائدين لو

۱ - أراجع: تفسير الميزان، ج٤، ص٣٨-٤٠.

تركوا من خلفهم ذرية ضعافا خافوا عليهم) ومن خلال السِّياق الَّذي ورد في اللفظ يتضح أن الخوف هو الظن والضرر المحتمل الَّذي يصيب الذرية الضعفاء.

ولعل ما يساعد على هذا التفريق ما قاله أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفومي والخشية أشد من الخوف؛ لأنها مأخوذة من قولهم شجرة خاشية أي يابسة وهو فوات بالكلية، والخوف النقص من ناقة خوفاء، أي بها داء وليس بفوات، ولذلك خصت الخشية بالله في قوله تعال (ويخشون ربهم) ١.

ويلُحظ من خلال تتبع السِّياق القرآني لاستعمال المفردتين الحِ َشْيَة والخُوف فوارق علّة هي:

أولاً:إنّ الخشية قطع بالضرر الواقع، أما الخوف فظن غير متيقن بحلول مكروه أو فوات محبوب. ولذا فالخشية أعظم من الخوف.

ثانياً: إنّ الخشية يشوبها التعظيم، لذا تستعمل غالباً من الله على حين يستعمل الخوف من المكروهات، فالخشية تأتي مسندة في الغالب إلى الرسل والمؤمنين والعلماء.

ثالثا: إِنَّ (الخشية بكون من ع ظَم المخشيِّ، وان كان الخاشي قوياً، و( الخوف) يكون من ضعف الخائف، وإن كان المَخُوفُ أمراً يسيراً.

ا - أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفومي، الكليات، تح: عدنان درويش - محمد المصري، مؤسسة الرسالة ، بيروت، ١٤١٩هـ - ١٤١٩م، فصل الخاء، ص٦٧٢.

أما في نهج البلاغة فقد ورد لفظ (الخشية والخوف) ومشتقاتهما كثيراً وللإيجاز نأخذ أمثلة منها:

#### أ- موارد لفظ (الخشية) في سياقات نهج البلاغة:

- من خطبة له φ في عجيب صنعة الكون قال: [قَدْ ذَلَ لِأُمِهِ وَأَلْهُ عَيَنْ يَدَ لِه وَوقَ فَ الله عليه وقوف البحر لخشية الله سبحانه وتعالى وعظمته.
- وفي مدح القرآن قال φ: [ َوفُرقَ انا ً لاَ يُخْمُب ّهَانُه تُوْبِي َ انا ً لا هُلَم أَركانُه و شَفاء ً لاَ شَفاء أَلا سَقم لاَ تُخْشَى أَسْفَاه أَ٢. نلاحظ هنا قطعاً ويقيناً بأنّ القرآن الكريم شفاء لا سقم بعده، لذا استعمل (لا تخشى) فإن الإمام φ على يقين من ذلك.
  - ومن خطبة له في تهذيب الفقراء بالزهد وتأديب الأغنياء بالشفقة [فَاحْلُوا مَن الله مَا حَلَّرُم مِن نَفْسِه ( شَخْصِه) الوَحْشُوه خُمْثي مَا يَا يُسْت بَتْفِير ] وهنا الخشية من الله يشوبها التعظيم لعلم ما يخشى منه.
  - ومن كتاب للأفهتر النحعي لم الولاه مصروأعمالها وهو أطول عهد كتبه أوجمعه ومن كتاب للأفهتر النحعي لم الله ولا الله والله والله والقرائع المحاسن. والفرائع المحاسن. والفرائع المحاسن. والفرائع المحاسن والمعلى من بين الرعية أحوج إلى الإنصاف من غيرهم، فهم يحتاجون إلى رعاية وعناية خاصتين، فلا أحد يهتم بهم في المحتمع، لذا أمر الإمام φ مالك الأشتر أن يخصص لهؤلاء أهل الخشية الدين على يقين وقطع بالضرر الواقع في يوم القيامة في حال لو لم ينصفوهم ويقضوا حوالحهم بدون منة وعناء.

<sup>&#</sup>x27; - صبحى الصالح، م.س، خطبة ٢١١، ص٤٤٤.

۲ - م.ن، خطبة ۱۹۸، ص۲۶

<sup>&</sup>quot; - التعذير: مصدر عذّر تُعذيراً لم يشبت له ء مُذر. (المعجم المفهرس لألفاظ نهج البلاغة، ص١٢٨)

<sup>· -</sup> صبحي الصالح، م.س، خطبة ٢٣، ص٥٢.

<sup>° -</sup> يقصد بأولئك (الطبقة السفلي) الذين تحلّث عنهم بالتفصيل قبل هذا المقطع.

<sup>&</sup>lt;sup>-</sup> - صبحي الصالح، م.س، كتاب ٥٣، ص٦٠٨.

و من كتاب له  $\varphi$  لأهل مصر [ فخشيتُ إن لم أنصر الإسلام و أهله أن أرى فيه ثلماً و هدماً] . وواضح من النصّ أنّ الإمام كان على يقين و قطع من أنّ الإسلام يخرق أو يهدم في حال لو لمينصره ، لذا عبّر بفعل الخشية لعظم الأمر المتوقع حصوله.

# ب- موارد لفظ (الخوف) في سياقات نهج البلاغة:

- من خطبة له ۞ في الحت على العمل الصالح [ َرَحِما َ للَّه ا مُرَاهً وَ مُحَافَة مُ مُحَماً فَوَءَى وَ عُولَة مَ وَ خَافَة أَنه قَلَامُ مَ عَلَى العمل الصالح وَ وَعَالَ الله الله الله الله وَ الله والله و
- ومن خطبة له φ [ وَكَأَنَّ ا لَيْنِي فُرضَى لَمَه مُ قَدْ وَضِع ( مُضِع عَ مَدْكُم هَ بَ اللَّوا الله وَ وَخَافُوا هُ مَ ا لَا يَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا
- مون وصي ّة له φ للحسن بن علّي φ كتبها إليه بحاضرين ° عند انصرافهم من صفّين قائلاً: أو أُمِلكُ عَنْ طَرِيقٍ إِذَا خِفْتَ ضَلاً لَةَ يَعْ أَلْكَفَعٌ نَدْ دَ مُو الضَّلا لَ خُير فَي وَلَكَ اللهُ عَلَى السَّياق يت ضح أنّ الخوف هنا ظن غير متيقن ولكنه يحتمل الضرر والوقوع في المكروهات.

١ - ثلماً: حرقاً. (المعجم المفهرس لألفاظ نهج البلاغة، ص١٦٢).

٢ - صبحي الصالح، م.س، كتاب ٦٢، ص٦٢٦.

٣ - م.ن، خطبة ٧٦، ص١١١.

٤- م.ن، خطبة ١١٤، ص٢٢٢.

إسم بلدة في نواحى صفين (المعجم المفهرس الألفاظ نهج البلاغة، ص١٥٧).

٦ - صبحي الصالح، م.س، وصية ٣١، ص٥٣٧.

- ومن قصار حكمه ص [ أَمْن حَاسَب نَ أَهْسه رُبِيَح وَمْن غَ أَهْل عَرَبها خَمِير وَمْن خَافَ أَمَن واحتمل وَمِن إِعْدَ بَهِ أَبِهُ مُ الله واحتمل الضرر وابتعد عنه عنه م بلغ الأمن.
- ومن قصار حكمه و إلا أو أهر شَ أُمراً فَقَعْ يِهْ إِنَّ شِدَّةَ تَوقِيهِ أَعْظُم مِمَّا تَحَافُ مِنْ هُ أَ رَ ٢. فإن الاحتراز من الأمر أعظم من الخوف منه وهنا إشارة واضحة إلى أنّ الخوف هو الشكّ في احتمال الضرر، أما الاحتراز يقين أنت تفعله ، واليقين أعظم من الشكّ، كما أنّ الأمر الدَّذي تخافُ منه يمكن ألا يضّك إذا تعاملت مع يمككمة وروي "ة.

والخلاصة من خلال السِّياقات القرآنية وسياقات نهج البلاغة التي وردت فيها اللفظتان (الخشية والخوف) التي ذكرناها سابقاً يت ضمُ عدم إمكانية استبدال كلمة الخشية بكلمة الخوف، الخصوصي قد السِّياق في استعمال كل لفظة للدلالة على المراد والنتيجة أنّ اللفظتين غير مترادفتين.

## (السرعة والعجلة)

ع ﴿ يَجَالِع ﴾ يَجِل أُ والع كَجَلة السُوعة خلاف البه طُه ". وفرق سيبويه بين سُرع وأَسْرع فقال أَسْرع طَلَبَ ذلك من نفسهو تَكَلَّفه كأنه أَسَرع المشي أي ع يجله .

أما الراغب الأصفهاني ف تصربين السرعة والعجلة بقوله: [ العجلة: التقدم بالشيء قبل وقته - وهو مدموم - والسرعة: تقديم الشيء في أقرب أوقاته - وهو محمود - ويشهد للأول

١- صبحى الصالح، م.س، قصار الحكم ٢٠٨، ص٩٩٥.

٢- م.ن، قصار الحكم ١٧٥، ص٦٩٢.

<sup>&</sup>quot; - لسان العرب، باب اللام، فصل العين، مج١١، ص٤٢٥.

٤ - م.ن.، مج٨ ، ص١٥١.

قوله تعالى: (ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه)وقوله تعالى: (أتى أمر الله فلا تستعجلوه)وللثاني في قوله تعالى: (وسارعوا إلى مغفرة من ربكم).

والسِّياق القرآني ي قَصِّربين السرعة والعجلة، فالسرعة هي التقدم فيما ينبغي أن يتقدم فيه، وهي محمودة، وضدها الإبطاء وهو مذموم؛ والعجلة هي التقدم فيما لا ينبغي أن يتقدم فيه، وهي مذمومة، وضدها الأناة وهي محمودة.

# أ- سياقات لفظ (العجلة) ومشتقاتها في القرآن الكريم

- + 1 GS & 600 ≥ 100 € 2 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 100 € 1 IN \$ \$0\$~ \$700 → D \no ar ar \no \no ••• \$ \$\$ \$\$\$ \$\$\$ \$\$\$ \$ \$\$\$ \$ \$\$\$ \$\$\$(طه:١١٤) فالآية تنهي الرسول 9عن الرسول 9عن العجلة بالقرآن حتى يوحى إليه. هنا نكتة عظيمة وإشارة لطيفة، وهي أنَّ القرآن الكريم مخزون في صدر محمد ﴿جمعه، فقد أنزله ُ اللَّهِليه دفعة واحدة، ولكن أمره ُ بأن لا يعجل به حتّى يقضى إليه الوحى، وهذا يبي منه الفرق بين الفعلين اللذين وردا في مجموعة من الآيات القرآنية وهما ( أَنْزَلَ و نُزُّلَ) فالأَّول يشير إلى النزول دفعة واحدة على صدر الرسول 9والثَّاني يشير إلى النزول التدريجي للقرآن عبر الوحي، ولا تعارض بينهما، ولعّل الآية التي ذكرناها تفسُّو صحّة ما نذهبُ إليه. فقد تضّمنت نهي الرسول9عن العجلة بالقرآن من قبل أن يقضي إليه الوحي، وهذا يدلُ على أنَّه مخزون في صدره وموجودعنده ، و عليه أن ينتظر الإذن الإلهي عبر الوحي قبل أن يَّكُ به لسانَهُ كما قالت الآية المباركة:(•• كُمْ ♦◘ كَاكُ اللهُ اللهُ كَالُّ اللهُ ·➢△Ջ৫≯♦₫ஜ≀⊚ **⊕**\$0\$€ 🖼 🗘 🔾 🐧 القيامة: ١٦). والآذي يهّمنا أن العجلة فيها نهى قرآني؛ الأنَّها تتضّمن التقلّم فيما لا ينبغي التقلم فيه.

 ◆ (1) → (1) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2) ← (2

17.

الميرُ والمعالم المنافع المناف

## ب - سياقات لفظ (السرعة) ومشتقاتها في القرآن الكريم:

(المغفرة المجندّة) وهو أمر محمود، وبخلاف العجلة التي ورد فيها نهي عن الفعل لأن فيها أمراً مذموماً.

الله واليوم الآخر، وفي هذه الآية نكتة قرآنية تبيّن دقيّة الحتيار القرآن فأولئك كما على الله واليول الكذين يستمّون عليها الكيات، ويفعلون ذلك بسرعة فأولئك كما عبر القرآن من الصالحين،فهم لم يفعلوا خيراً واحداً بل (خيرات) و مستمّون عليها.

☎淎◘↞✡ℯ╱∙ੈੈ ➣™❑↖↖▓❷Ů♥○<del>←</del>④ - جاءت (۱۰: ۱۰) (الأنياء: ۱۰) جاءت (۱۰: ۱۰) جاءت (۱۰: ۱۰) جاءت (۱۰: ۱۰) جاءت الآية بعد أن سبقتها آيات ذكرت الأنبياء السابقين واستجابة دعواتهم من قبل الرب العظيم، فذكرت (إبراهيم، ولوط، وداود،وأيه وب، وإسماعيل، وإدريس، وذا الكفل، ويونس (صاحب الحوت)، وزكريا الَّذي استجاب الله لدعوته بيحيي) فقال **≥← % \* © © ( © )** تعالى جاءت السرعة في سياق الأنبياء لكونما أمراحُب ّذا ومم ّا ينبغي التقدم فيه.

أنَّما (السرعة) جاءت مقرونة مع الخيرات، وكَّل هذا يبيّن أنَّ السرعة في القرآن محمودة.

# سياقات لفظ (العجلة والسرعة) في نهج البلاغة

#### أ- سياقات لفظ (العجلة) ومشتقاتها:

- ومن خطبة له A في النهي عن عيبة الناس يأعاً به " دَا لَلاً ه لا تَعْمُل فِي يه ب أَحد ب أَحد ب فَلَع لَه مُ فَوْر لَه و لا تَ أَمْع لَم نَ فَسِلَعُه ير تَصْي فَلَع لَكُ مَ لَكُ مَ لَكُ مَ لَكُ مَ الله عَلَه مغفور له في هذا النص نهي صريح عن العجلة بذكر عيوب أحد من المجتمع، فلعله مغفور له عند الله، ولعلك غير مغفور لك. والسِّياق يكشف عن ذم العجلة.
- ومن كتاب له A للأشتر النخعي أو لا تُعَطَنَ إِلَى تَصْلِيقِ سَاعِفَ إِنَّا لَسَّاء َي غَاشُّ و إِنْ تَشَبَّه َ بِالنَّاصِحِينَ ]". في هذا النص نهي مؤكد عن العجلة في تصديق النمام بعيوب الناس، لأنه أمر مذموم وقبيح.
- وفي الكتاب ذاته يقول م: [ وإ يَّاكَ وَلَع مَطَة بالْأُمور قَب الْأُمور قَب الْأُمور قَب الْأُمور قَب اللَّهُ عَلَى الْمَور قَب اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- من قصار الحكم له Aع آجِه ْ كُلْهِ مَخِيلِ ي مَّتْ عَلَى اللَّهُ وَ لَهُ اللَّهُ وَ لَهُ اللَّهُ وَ لَهُ اللَّهُ وَ لَهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

<sup>· -</sup> صبحى الصالح، م.س، خطبة ١٤٠، ص٢٥٨.

<sup>· -</sup> الساعي هو النّمام بمعائب الناس. (صبحي الصالح، م.ن، كتاب ٥٣، ص٩٣٥.)

۳ - صبحى الصالح، م.ن، كتاب ٥٣، ص٩٩٥.

٤ - اَلتَّسَقُطَ:أي حمل النفس على السقوط فيها وعدم اغتنام الفرصة من عملها وفعلها عند امكانها. ومرجعة أيضا إلى التهاون والتواني(الشيخ المحمودي، نحج السعادة، ج٧، ص٩٧) والتسقط من قولهم (تسقط في الخير يتسقّط) إلمَّالحذه تعليلاً، يريد به هنا التَّهاون.( صبحى الصالح، م.ن، كتاب ٥٣، ص٢١٦.)

<sup>° -</sup> م.ن، کتاب ٥٣، ص٦١٦.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - م.ن، قصار الحكم١٢٦، ص٦٧٩.

يريد أن يهرب من الفقر بجمع المال وتكون له الحاجة فلا يقضيها، ويكون عليه الحقّ فلا يؤد يه، فهذا فقر بعينه.

- ومن خطبة له A [ وَلَخُمِلُ هَلَالْع كَمْ إِلاَّهُل الله صَوْ وَالَصَّبْرُ وَا لَعْ لَمْ عَوْ وَالْع لَمْ عَلَوْ وَالْعَلَ الله عَلَمْ عَلَمُ وَالْعَلَ الله عَلَمُ وَالْمَا الله عَلَى الله وَق مُعْ عَن العجلة في عموم الأمور (أمر: جاء نكرة للدلالة على الإطلاق) فلا يصح أن نصدر الأحكام قبل التأكد، ولا يصح أن نحكم على إنسان قبل أن نجمع الأدلة عليه، ولاَّذي يعنينا في هذا النصّ أنّ العجلة أمر منهي عنه أو لأخمّا تعني التقدّم فيما لا ينبغي التقدّم فيه وهي مذمومة.
- ومن خطبة له Aي ومئ فيها إلى الملاهي ويصفُ فئة من أهل الضلال [فكر تَسْمَطُ تَسْمَطُوا مَا يُجِيء بُهُ لَغَ لُهُ فَكُم مِن مُسْمَطِ تَسْمَطُ وَ اللهَ عَلَى اللهُ وَ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله الله الله الله المستعجل المحصول على شيء، ربّما يكون وبالاً عليه، فيتمنى لو أذّه لم يستعجل في الأمر، وهذا يعني أن العجلة مذمومة، وربّما تترتب عليها نتائج وحيمة.

#### ب- موارد لفظ (السرعة) ومشتقاتها:

- ومن قصار الحكم له A [ وَمْن زَهَد فِيْ لَدُّني َا ا سُتَهانَ بِ النَّصِيبَ اَتِ وَمِنِ اْرَدَ قَبَ الْمُوتَ سَارِعَ فِي إِلَى الْخُرَاتِ اَلْهُ يُواتِ إَنْ. وهنا جاءت بصيغة (سَارِعَ )، والمسارعة في الخيرات من الممدوحات.

۱ - م.ن، خطبة ۱۷۳، ص.۳۳.

۲ - صبحي الصالح، م.س، خطبة ١٥٠، ص٢٧٢.

۳ - م.ن، خطبة83، ص١٢٢–١٢٣.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - م.ن، قصار الحكم ٣١، ص٦٥٦.

والخلاصة أنّ السرعة هي التقدم فيما يحسن التقدم فيه، وهي محمودة وضلّها الإبطاء وهو مذموم، والعجلة هي التقدم فيما لا ينبغي التقدم فيه، وهي مذمومة وضدها الأناة وهي محمودة. ومن السّياقات يتضعُ عدم إمكان استبدال كلمة العجلة بكلمة السرعة وهذا يعني عدم ترادفهما.

#### (الميثاق - العهد)

قال أبو الهيثم: العْهُد جمع العُهُهُ وهو الميثاق واليمين التي تستوثُق بما ممن يعاهلُك، وقيل ولي العهد، لأنه ولي الميثاق الدّني يُؤخذ على من بايع الخليفة ٣. وجعل بعضُهم العَهُم

١ - م.ن، قصار الحكم ٩٤، ص٦٧٠.

أ - صبحي الصالح، م.س، كتاب١٢، ص٥٠٨.

٣ - لسان العرب، باب الدال، فصل العين، ج٣، ص٣١١.

المُعنَى وْرْقِ قِ إِلا إِذَاء كُدِّي بِإِلَى) فهو حينئذ بمعنى الوصية والمرين الله واثَقة والمعاهدة ١. وقال بعض المفسرين المع علم ماء وهد الله عليه وكل ما بالنّع برَ الله منَ وادْ يق فَهو عَ هُدٌ ٢.

أما أبو هلال العسكري ففرَّق بينهما قائلاً: [الفرق بين الميثاق والعهد: أن الميثاق توكيد العهد من قولك أوثقت الشيء إذا أحكمت شده، وقال بعضهم: العهد يكون حالا من المتعاهدين والميثاق يكون من أحدهما.]٣.

أما في السيّاق القرآني فإن لكلّ منهما، استعمالاً خاصاً، وللعهد صوَّر مختلفة، فإن كان المقصود (عهد الله) فهو لا يؤد من أحد، بل ي عهد به لأحد، ولاي عهد به لظالم بخلاف الميثاق، والعهد ير تَّخد) بينما الميثاق ير ويتضح ذلك من خلال تتبع السّياقات التي وردت فيها المفردتان، فقد وجدنا آيات تختص بالعهد، وآيات تختص بالميثاق، وآيات تجمع بينهما وتفرق في دلالتيهما.

# أ- سياقات (العهد) في الآيات القرآنية

- (  $\Box \diamondsuit \otimes (0) \otimes$ 

وكذلك في الآيات (الأعراف:١٠٢، والتوبة: ٧، والرعد:٢٥، والإسراء:٣٤، وطه:٨٦)

## ب- سياقات (الميثاق) في الآيات القرآنية

١ -م.ن، باب القاف، فصل الواو، ج١، ٣٧١.

٢- تاج العروس، باب الدال، فصل العين، ج١، ٢١٥٤.

٣- أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص٥٢٥.

& C \$ & **♥** O **()** O **()** O [ht: 5] ( \$\phi × √ \quad \alpha \al +10002 ☑◐▸◍▢Щ  $\triangle \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$ ¥Ⅱ⊕☎☎ŧ□Φ७€८♣ \$→\$←
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$
\$ **♦⊕⊕♦⊕₩&** + 1 as 2 ◪◐▸◍▢Щ ☎淎◻➔ଛ◻◫ **♦**\***\$\$\$\$\$\$\$\$** ••♦□ \$ Des D C E to to کو ♦ 🗐 🗸 🌪 🔾 🗬 🕒 🕀 🕒 🕀 🕒 🖟 [ال عمر ان: ۱۸۷] O→ ♥□•□ ■●■□♥① ◆幻□→■♠①◆③ ◆×Φ½□▲ ✔₩ ·•♥①) -**U**₽←**%**~**\***& الاعراف: ١٦٩] ( □⊕ △♦١٤٠٩) [الاعراف: ١٦٩] وكذلك في الآيات (النساء: آية ٢١، وآية ٩٢، وآية ٤٥١، المائدة: ٧٠، والأنفال: ٧٢، والأحزاب: ٧) نلاحظ في أغلبها ورود الفعل (◘◘ ۞٠٠٠، ◘◘ ۞٠٠٠ ◊◊ ◊ ٨٠٠ ◊◊٠٠٠) قبل لفظة الميثاق، وهذا يعني أن الميثاقي ُ وُحِذُ، بينما العهاي تُحدُ.

## ج- الآيات التي تجمع بينهما.

ففي الآية الأولى ع طَفَ الإيفاء بالعهد، على نفي نقض الميثاق، والعطف في السِّياق القرآني يقتضي المغايرة؛ وهذا دليل آخر على عدم ترادف المفردتين. والآية الثَّانية واضحة الدّلالة في التفريق بينهما. والملاحظ أن العهد أضيف في الآيتين إلى الله عزوجل، بينما الميثاق لم يكن كذلك.

#### سياقات نهج البلاغة

لقد جاء لفظ (العهد) في ثمانية موارد، أما اشتقاقاته فزادت على الثلاثين، وورد لفظ (الميثاق) بمذه الصيغة في أربعة موارد، أما اشتقاقاته فرادت على الأربعين، وعطفاً على اللغويين

فإن أغلب شراح نهج البلاغة، كذلك لم يف قوّل بين الميثاق والعهد، فقد ورد في هامش الشروح التي راجعناها، والتي اهتمت بشرح المفردات اللغوية مثل (شرح محمد عبده)، و (شرح صبحي الصالح)، و (شرح سيد عباس علي الموسوي)، و (المعجم المفهرس لألفاظ نهج البلاغة)، في الخطبة الأولى وفي فقرة اختيار الأنبياء، فسروا كلمة (ميثاقهم) بكلمة (عهدهم) .

لكن نا وبالاعتماد على النظرية السياقية لمعرفة المعنى التي تقتضي الرجوع إلى السياق التّذي ورد فيه اللفظ لمعرفة دلالته، وبالعودة إلى نصوص نهج البلاغة التي استعملت فيها لفظ الميثاق والعهد، نجد لكّل مفردة دلالتها واستعمالها الخاص.

# أ- موارد لفظ (العهد)في نهج البلاغة

في سياق حديث الإمام علي هن الملائكة مبي نا عهد الله للملائكة بالسجود لآدم والسياق يقق بين العهد والوصية أواست أَص الله مُسُه عَانَه لَللاً وَكَوْيَع تَه مُ لَدَه هِم وَع هَدَوِسيَّة لِهِلَي هُم فِي للإِدْء ان بالسُّجود لَه وا لَخُشُوع تَكُرم هِم إِلَا لا هُم وَع هَدَوِسيَّة لِهِلَي هُم فِي للإِدْء ان بالسُّجود لَه وا لَخُشُوع تَكْرم هِم آً

في سياق كتابه للأشتر النخعي لم " ا ولا ه أ على مصر، فقد ذكر العهد بأخمعل " إلهي بقوله: [وقد شُعَم الله عُ أَهْلَه أُوهُمَ الله عُ أَهْلَا أَفْضَاه أَ الله عُ الْهَ رُهُمَ الله عُ الله عُ أَهْلًا أَفْضَاه أَلْهُ الله عُ الله عُمْ الله عُ الله عُمْ الله الله عُمْ الله عُمْ الله الله عُمْ الله عَلَمُ الله عُمْ الله الله عَمْ الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَل

- وفي الكتاب نفسه ذكر العهد مضافاً إلى لفظ الجلاَلة (عَهد الله) بقوله: [و لا َ ي نُدع ُ ونَّكَ ضِيق أُمرِ لَزُوكَ فِي يه ع مُلاً للهِ إلى طَلَبِ ا ن ْفَساخِهِ عَ يْر اَ حُ قِيًا .

ا يُ راجع: نحج البلاغة، شرح صبحي الصالح، دار الأسوة، طهران، ط٥، ١٤٢٥هـ، هامش ١٩. وشرح نحج البلاغة، السيد عباس علي الموسوي، دار الهادي، بيروت، ط٣، ٢٠٠٩، ص٢٩، والمعجم المفهرس لألفاظ نحج البلاغة، كاظم محمدي- محمد دشتي، دار الأضواء، بيروت، لا.ط.، ١٩٨٦، ص٩١.

<sup>&#</sup>x27;- استَ أَهالُهلا تَركَوِيع تَه: طالبهم بأدائها. (صبحي الصالح، م.س، خطبة 1، ص18)

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup>- م.ن، خطبة 1، ص18.

<sup>· -</sup> أفضاه: بمعنى أفشاه. (صبحي الصالح، م.س، كتاب53، ص613)

<sup>°-</sup> م.ن، كتاب53، ص613.

<sup>&</sup>lt;sup>-</sup> **- م.ن،** كتاب53، ص614.

#### ب- موارد لفظ (الميثاق) في نهج البلاغة:

- ورد في الخطبة الأولى تأدية العباد ميثاق الفطرة [ فَبع َ شَف يهُم أُرسَلَه و وَاترا لَي هُم أَنْه يهُم أَنْه يهُم أَنْه يَا الله و المُعالِق الفرة ه آ] .
- في سياق حديثه عن القرآن والأحكام الشرعية [ َيْنَ مَأْخُوذُمِيثَ اَقُء لَمْهُ وَمُ وَسَّعِ عَ لَلَمْهُ عَن القرآن والأحكام الشرعية المَّغ بَ الد فِي جَهله هـ] ٥. والملاحظ أن هذا يتوافق مع ما وجدنا من فرق بين العهد والميثاق في سياق القرآن الكريم، فالميثاق يؤخذ، كما عبر الإمام علي φ (مأخوذ) والعهد (يتخذ) وهذا فرق في الدّلالة والاستعمال.
- ومن كلام له ﴿ أَفَدَ ظُرْتُ فِي أُمْرِيهَا إِذَ اطَاءَ تِي قَدْ سَبَقَتْ يَعَ تِي َ وَإِذَ اَلْمِيثَ اَقُ فِي عُنهُ لَهِ عَلَيْ يَا . ومن السِّياق واضح أن الميثاق يتخذ.
- ومن خطبة له في عظة الناس أو لنَّن تَأْخُذُوا بِمِيثَ الْقَلْكِ تَابِ حَتَّى تَعِفُوا اللَّهٰ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الناس أو لنَّن تَأُخُذُوا) النَّذي يشير إلى أن الميثاق يؤخذ.

# ج - السِّياقات التي تجمع بين (العهد والميثاق) وتفَّرق بينهما

- في سياق حديثه عن اختيار الأنبياء فقد أورد الميثاق عليهم، واستعمل العهد مضافاً إلى لفظ الجلالة، كما استعمله القرآن الكريم في التفريق بين المفردتين أو اصطفى السيعمله من المورد الميثانية المراكبية المراكبية

<sup>&#</sup>x27; - وَالْإِلْلَانَّهُم مَاء وَهُ أُرسِلهم وبين كل نبي ومن بعده فترة. (صبحى الصالح، م.ن، خطبة 1، ص20.)

لا يَــَسْتَ أَد ُ وُهُم: ليطلبوا الأداء. (صبحي الصالح، م.ن، خطبة ١، ص٠٢.)

٣ - المراد من ميثاق الفطرة هو ميثاقالتّ وحيد والنّبوة والولاية . (حبيب الله الخوئي، منهاج البراعة في شرح نمج البلاغة، ج١،ص٢٤).

٤ - صبحي الصالح، م.ن، خطبة ١، ص٢٠.

٥ - **م.ن،** خطبة ١، ص٢٢.

٦- م.ن، من كلام له يجري مجرى الخطبة ٣٧ ، ص٧٧.

٧- م.ن، خطبة ١٤٧، ص٢٦٩.

۸ - صبحى الصالح، م.س، من حلف له ٧٤، ص٥٤٥.

إِيمَ انَّ هُم ) لَمَّا ِ كَالَ أَكْثَر خَلْقِه عَ هُدَا لَلَّهِ لَي هُم فَجَهِلُوا حَقَّه ُو تَخَ نُواا لَأَنْ لَاَدَعَ لَه ُ ]'.

والخلاصة إن بعض المعاجم اللغوية، ومعظم المفسّرين، وأغلب شّراح نهج البلاغة لا يفّرقون بين اللفظتين إلا أنّنا وجدنا بالاعتماد على السّياق، أنّ القرآن الكريم، ونهج البلاغة، استعملا كّل واحد منهما في سياق معيّن وفي دلالة محددة ولا يمكن استبدال لفظة بأخرى في السّياق الدَّذي وردت فيه، وهذا يعني أن اللفظتين غير مترادفتين.

# (الفوز -الفلاح)

في لسان العرب، الفلكح والفلائح الفوز والنجاة والبقاء في النعيم والخيراً. وفي تاج العروس، الفلكح محركة والفلائح: الفوز يمُاغ بناط به وفيه صلائح الحالاً. وفي حديث أبي الدَّحداج؛ شَكُ الله بخير وفلكح أي قاء و فوز وهو مقصور من الفلاح؛ قال ابن الأثير وهو من أفلكح كالنجاح من أنح بَح أي مَلمُّوا إلى سبب البقاء في الجنة والفوز بما وهو الصلاة في الجماعة .

لم يذكر أبو هلال العسكري في كتابه (الفروق اللغوية)، الفرق بين الفوز والفلاح، إلا إنه فق بين (الصلاح والفلاح) وبين (النجاة والفوز) ومن خلال هذا التفريق، يمكننا أن نعرف رأيه في الفوز والفلاح. قال في القرين الصلاح والفلاح: إن الصلاح ما يتمكن به من الخير أو يتخلص به من الشر؛ والفلاح نيل الخير والنفع الباقي أثره وسمي الشيء الباقي الأثر فلحام.

أما الفرق بين النجاة والفوز: فإن النجاة هي الخلاص من المكروه، والفوز هو الخلاص من المكروه مع الوصول إلى المحبوب ولهذا سمى الله تعالى المؤمنين فائزين لنجاتهم من النار ونيلهم

١ - م.ن، خطبة ١، ص١٩.

<sup>&#</sup>x27;- لسان العرب، باب الحاء، فصل الفاء، مج٢، ص٤٧٥.

T - تاج العروس، باب الحاء، فصل الفاء، ج١، ص١٧٠١

<sup>· -</sup> لسان العرب، باب الحاء، فصل الفاء، مج٢، ص٤٧٥.

<sup>° -</sup> أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص٣٢١.

الجنة، ولما كان الفوز يقتضي نيل المحبوب قيل فاز بطلبته، وقال تعالى: (يا ليتني كنت معهم فأفوز فوزا عظيما) [الساء:٧٦] أي أنال الخير نيلاً كثيراً.

ومن خلال المقارنة بين مفهوم الفلاح والفوز، في الموضعين نجد أن أبا هلال لم يوفق في التفريق بينهما، فلم يورد تحديدا واضحا لكل منهما، بل نشعر أن هناك ضبابية في المعنى، ولعل ذلك منبثق من عدم تركيزه على المفردتين، والنظر إليهما في موضع واحد.

أُما في السِّياق القرآني فنجد أنَّ الفوز هو النجاح في الآخرة، أَما الفلاح فهو الظفر في الدنيا ويتضعُ ذلك من خلال السِّياقات التي وردت فيها مفردتا الفلاح والفوز.

## أ- موارد لفظ (الفوز) في السِّياقات القرآنية:

۱ - م. ن، ص532.

يتضح من خلال سياق الآيات القرآنية أنّ الفوز هو الظفر بالخير والنعيم في الآخرة، فالمساكن الطيبة في جنّ ات عدن، والدخول في رحمة الربّ، ورضوان الله الأكبر، وجزاء صبر المؤمنين، أنما يكونُ في الآخرة وليس في الدنيا.

## ب- موارد لفظ (الفلاح) في السِّياقات القرآنية

- (②◆①→1000/03) (②◆②→1000/03) (②◆②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (②→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→1000/03) (③→10

◥◢≈÷ □®◢≈✓◘○ Ĵ∏♦₺ ≈™◘ơ®◢⊁♦◘∇③ ⇗⇣⇛≏◆↗⇙⇜♦⇜↲ُ♣◆↗ ⇗⇣⇛≏♦↗⇙↫↶Φ⇗⇜□◘□Щ ♣日♦☞•▮ **Ø**Ø× #IOOO36\*\*\*6~} ┌┇⋭⋘⋉┋□→届→⋳ **∇Q®ØØØØØØØØØØØ** ℯ୵**୲**ୡଽଡ଼ୢୢୠୣୣୣୣୣୣୄ >> \( \alpha \) \ ∰ ≪∕囚⅓**⊙**ጲ□ ¥△♥℀℀⅋℀⊕Ω℞ **■ ←○☆♦೯ ☎৯□→३♦७♦□ ♂┆८&☆♦೯ +/**&♪\$ ♥◆□□ **◎ ★**/G/L → ●B/B/B/O △/G/O ★①◆1@8□**↑**□ \* 1 65 2 **₩**₩₩ とき→で 

ومن السِّياقات القرآنية يتضح أن الفلاح في القرآن الكريم هو الظفر في ميادين العمل والجهاد في هذه الحياة الدنيا؛ فإنّ إتيان البيوت من أبوابها، وعدم أكل الربا، والصبر والمثابرة والمرابطة، و الجهاد في سبيل الله، كلّها تحصل في الدنيا ويفلُح من يؤدّ يها في هذه الحياة.

أما في سياقات نهج البلاغة فقد ورد لفظ (الفوز) ومشتقاته ثلاث عشرة مرة، وورد لفظ الفلاح ومشتقاته مرتين فقط.

# أ- سياقات لفظ (الفوز)في نصوص نهج البلاغة

١ - صبحي الصالح، م.س، خطبة ١١٤، ص ٢١-٢٠٠.

- ومن خطبة له ۞: يعظ فيها ويزهد في الدنيا [أ رَأَها مُ النّبَينِ الْمُلُوبِنَ عِيلَوا يَّ بِهُ وَنَ مَشَيداً وَيَحْمَعُ وَلا وَمَارَتُ أَمُوالُمُ مَ مَشَيداً وَيَحْمَعُ وَلا وَمَارَتُ أَمُوالُمُ مَ مَشَيداً وَيَحْمَعُ وَلا وَمَارَتُ أَمُوالُمُ مَ وَتُعْمَعُ وَلا وَمَارَتُ أَمُوالُمُ مَ وَلَا وَمَارَتُ اللّهِ وَاللّمَ وَاللّهُ وَمَا وَاللّهُ وَمَارَتُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ ولِنْ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

# ب- سياقات لفظ (الفلاح) في نهج البلاغة

- ومن خطبة له φ في النهي عن الفتنة: [أيُّها النَّاسُ شُقُّوا أُنواَجا لَفْقَن بُسُفْنِ النَّجاة وَعَ رُّجُواء نَ طَرِيقِا لَّمَا اَفْقَ وَضَع وا تريَجانَ اللَّهَا خَقِ أَفْلَح مَن نَّ هَضَيِح مَن الطَائق الملتوية وترك المفاخرات، فالقضاء على الفتنة والنجاة منها، والابتعاد عن الطرائق الملتوية وترك المفاخرات، إنما تكون في الدنيا، وقد أفلح من ابتعد عنها. ويتضح من السِّياق أنّ الفلاح هو النجاة و النجاح في الدنيا.

١ - برز الرجل على أقرائهين فاقهم، و الم أ كهل: التقدم في الخير، أي فاق تقلم إلى الخير على تقدم غيره. (صبحي الصالح، م.ن، خطبة ١٣٣١، ص٩٤٩٠)

۲ - م.ن، خطبة ۱۳۲، ص۲۶۹.

٣ - م.ن، خطبة ١٩٠، ص٣٧٨ - ٣٧٩.

٤ - م.ن، خطبة ٥، ص٣٣.

عَلَيْهَا ا فَتَرَتْ أَضَهَا وَرَوسَّلَتْ كَفَّهَا فِي الْعَثْرِ أَسْعُولُهُ وَدُنُهُم خُوفُ مَع الهُمْ وَ وَقَشَّع مَتْ بَطُولِ بَخَافَتْء مَن صَاجع هِمُحُوبُ لُهُم وَهُمَّتُ بِلَكْرَ رَبِّهُم شَفَاهُهُم وَرَقَشَّع مَتْ بَطُولِ لَمَّة غَارِهُمْ ذُوبِ نُهُم أُولَه لَكَ حُربُ اللَّه أَلا إِنَّ حُربَ اللَّه أَهُم اللَّه مُم اللَّه مُونَ فَاتَقِ اللَّهِ اللهِ الله عَنوجَل الله عَنوجل بَن خُوبُ الله عَنوجل الله عَنوبل الله ويتقونه وقي هذه الدنيا.

والنتيجة تمضح مم السبق لا يمكن استبدال كلمة (فوز) بكلمة (الفلاح) في سياقات الآيات القرآنية، ولا في سياق نهج البلاغتوهذا يعني عدم ترادفهما استناداً إلى ما اعتمدناه من قانون الاستبدال والتعريف الدّي الترادف.

#### (النشر - البعث)

البُعثُ في كلام العرب على وجهين أحدهما الإِرسال كقوله تعالى برَثَم َ مَ من بعدهم موسى) معناه أرسلنا، والبعث إثارة بارك أو قاعد، تقول نع من البعير فانبع من أي أثرت له ف من به أي أثرت له ف من الله للوتى ومنه قوله تعالى بر تُمع من به عد موت كم) أي أحييناكم، ع من به شهر من الله للوتى ف من الله البعق ع من الله المعقم ليوم البعق ع من الله ألح لمن الله ألح المن الله ألح المن الله أي بعث هم كما قال تعالى وإليه النُّشُور ع.

أما العسكري ف قيربين البعث والنشور بقوله: إن بعث الخلق اسم لإخراجهم من قبورهم إلى الموقف، ومنه قوله تعالى (من بعثنا من مرقدنا)، والنشور اسم لظهور المبعوثين

<sup>&#</sup>x27; -لْتَكُنُفْ أَقْراصُك: كأن الإمام φ) يأمر الأقراص- أي الأرغفة- بالكف- أي الانقطاع- عن ابن حنيف. والمراد أمر ابن حنيف بالكف عنها استعفافاً. ورفع (أقراصُك) على الفاعلية أبلغ من نصبها على المفعولية. ( صبحي الصالح، م.س، كتاب ٤٥، ص٥٨٠، هامش ٣).)

۲ – م.ن، کتاب ٤٥، ص٥٧٩ – ٥٨٠.

<sup>&</sup>quot; - لسان العرب، باب الثاء، فصل الباء، مج2، ص112

<sup>4 -</sup> لسان العرب، باب الراء، فصل النون، مج5، ص206.

وظهور أعمالهم للخلائق، ومنه قولك نشرت اسمك ونشرت فضيلة فلان، إلا أنه قيل أنشر الله المعنيين ١. الموتى بالألف، ونشرت الفضيلة والثوب للفرق بين المعنيين ١.

وأشار الراغب في مفرداته إلى أصل البعث وأنواعه بقوله: [أصل البعث إثارة الشيء وتوجيهه يقال: بعثته فانبعث، ويختلف البعث بحسب اختلاف ما علق به فبعثت البعير أثرته وسيرته، وقوله عز وجل: (والموتى يبعثهم الله) أي يخرجهم و يسيرهم إلى القيامة. - إلى أن قال - فالبعث ضربان: بشري كبعث البعير وبعث الإنسان في حاجة، وإلهي وذلك ضربان: أحدهما: إيجاد الأعيان والأجناس والأنواع عن ليس وذلك يختص به الباري تعالى ولم يقدر عليه أحد، والثّاني إحياء الموتى وقد خص بذلك بعض أوليائه كعيسى [٢].

أما في السياقات القرآنية فوردت مادة (البعث)سبعاً وستين مّرة، ووردت مادة (نشر) إحدى وعشرين مّرة، خمساً منها بلفظ (النشور)،ومن تتبيّع السياقات تبيّن لنا أن البعث هو (الإحياء من جديد، ويكون في الدنيا والآخرة)، أما النشر فهل حياء المييّت حاملاً معه صفاته التي مات عليها، ويختصّ بالآخرة).

## أ- سياقات لفظ (البعث) ومشتقاته في القرآن الكريم.

**₽₰←₯₲♦₢₢₽₫△→♦₷ О₧→**₧ **→×℃√♦◎℃®♥♦□◎~~~ 68□◎ #₽■■℃→♦€№** 10 **☎¾☑→♦₻፮•**☜ ↔△◎₺७७ □□ الله و الله و الكهف:١١-١١ فأهل الكهف أماتهم الله و أثناء حياتهم الدنيا مة محددة ثم من جديد، ليكون ذلك دليل على قدرة الخالق على بعث من يموت، كما أنهم آية للنّاس لعلّهم يتفكّرون كما قال تعالى: \* 1 65 2 -2♦\ 

<sup>&#</sup>x27; - أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص١٠٣.

<sup>·</sup> الراغب الاصفهاني، المفردات في غريب القرآن، ص47-49.

 $\mathscr{A} \triangle \mathscr{A} \otimes \mathscr{A} = \mathscr{A} \otimes \mathscr{A} \otimes$ B+6~♦K •□•9~B6~\\ \\ + /6~2~ €0•\$6~\$\\□10•□ B Ø\$+2@ ⋧⊕∎⊠**⋞**⋞⋞⋐⋒⋑⋑ **≈**②**Ø**6€∕⊠◎**&**○ **囚头公●●** &+&~•**>**&**→**\$@&~& ⊕♪⊠₽₽₽○∾≣♦¢ •**શ→**િ ℯℳΩℶK℗Ť♈ျ℄ℷ Û**←○**▸№ №□√♦♦⋉ ⋌∕♥७■届•□ 劘 ⋌∕†७⇔◆◆№ الله أ وأحياه من جديد في هذه الحياة الدنيا لذا استعمل لفظة (بعثه)، ولم يستعمل لفظة (نشره).

الرسل'. وهذا الاستعمال فيه نكتة قرآنية عظيمة المضمون، فبعثُ الأنبياء إلى الأمم، هو إحياء لهم من الظلم والطغيان والجهل في هذه الحياة الدنيا.

## ب- سياقات لفظ (النشر) ومشتقاته في القرآن الكريم.

- (以个系• □□※◆公→① □·6□品公函◆■→① (以个系分) □·6□品公函(以公公) □·6□品公园(以公公) □·6□品公园(以公公) □·6□品公园(以公公园) □·6□品公园(以公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司) □·6□品公司(以公司) □·6□品公司) □·6
- (□◆よん) ( ( ) に Tim thus is a to a time the state of the state of

#### سياقات نهج البلاغة

#### أ- موارد لفظ (البعث).

- ومن خطبة له ۞ وفيها يصف العرب قبل البعثة، ثم يصف حاله قبل البيعة له أ إن الله و الله و البيعة له أ إن الله و ا

١ - ي راجع : محمد حسين الطباطبائي، تفسير الميزان، ج٢، ص٧٢.
 ٢ - صبحي الصالح، م.س، خطبة 26، ص56.

- ومن خطبة له φ وهي الخطبة العجبية وتسمى (الغّراء) بـ [اد ٌ خُلُوقُ وَنَ قُلْتَ لَمَاراً وَمِورُ وَهِ وَالْقَرَاءِ وَمَنْ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ لَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ومن السِّياق يتضُع أنّ العباد تقبضُ أرواحهم، ثمّ يقبرون وتتحول أجسادهم إلى رفات، ثم بعد ذلك يبعثون من جديد على هيأتهم بعد أن أصبحوا رفاتاً، ليحاسبوا وكّل يأخذ حزاءه ، فالبعثُ هنا هو الإحياء من جديد في عالم الآخرة.

#### ب- موارد لفظ (النشر)

في هذا النصّ وجدنا أمرين لابد من التفصيل والإشارة إليهما:

أولاً: إن أغلب شراح نهج البلاغة، ولاسيما الشروح التي اهتمت بالجانب اللغوي، مثل شرح محمد عبده، وشرح صبحي الصالح، والمعجم المفهرس لألفاظ نهج البلاغة، وشرح السيد عباس علي الموسوي (وهو شرح جديد لأكبر عدد من المفردات اللغوية)، قد عبروا عن النشور في هذا النص بالبعث (أَرْفَ النشور: قرب البعث) أ. إلا لني وجدتُ شرحاً واحداً للمؤلف كمال الدين مثيم البحراني، لم يشر أذه البعث بل قال بعد أن نفى أن يكون المعاد روحانياً فقط،

١ - (قسره ) على الأمر قسرا من باب ضرب قهره و اقتسره كذلك. (حبيب الله الخوئي، منهاج البراعة في شرح نحهج البلاغة، ج١١،
 ص ٩٠٠.

الاجداث) جمع الجدث كأسباب وسبب وهو القبر وهذه لغة أهل تمامة وأما أهل نجد فيقولون جدف بالفاء. (حبيب الله الخوئي،
 م.ن، ج١٢، ص ٢٩.

٣ – ( الرفات) كالفتات بالضّم لفظا و معَّني و هو ما تناثر من كّل شي ء. (حبيب الله الخوئي، م.ن،ج١٢، ص٢٩.

٤ - صبحي الصالح، م.س، خطبة ٨٣، ص١٢١.

٥ - صبحى الصالح، م.س، خطبة ٨٣، ص١١٩-١٢٠.

<sup>7 -</sup> يُراجع: محمد عبده، شرح نحج البلاغة، دار الأندلس، بيروت، ط ١٠٢٠١م، ج١، ص١٢٢، هامش (٤)، وشرح صبحي الصالح، ص١٩١، هامش (١٩)، وشرح السيد عباس علي الموسوي، ص١٥٠، هامش (٩)، والمعجم المفهرس لألفاظ نحج البلاغة، ص١٩٣، هامش (٤٤٩).

وأثبت المعاد الجسماني والروحاني معاً، (أزفَ النشورأي دنا انتشار كل واحد في عالم الآخرة من قبور الأبدان).

ثانياً: من خلال تتبع سياق الخطبة، وجدنا بعد مقطع واحد، يشير الإمام إلى البعث بلفظه الصريح إذ يقول: آومع وتُونَ أَفْرادا الوقد أوضحناه ُ في سياقات لفظ البعث سابقاً. وهنا يتبيّن أن الإمام وأوضح مسألتين هما البعث والنشر، ولو كانا يدلان على معنى واحد، لما استلزم منه أن يوضحهما في مقطعين و لاكتفى بذكر أحدهما، ولعل المراد من النشر هو إحياء الأموات حاملين معهم صفاقم التي كانوا عليها، ويحصل ذلك بالآخرة. وأراد من البعث هو الإحياء من جديد ومي ّزه بالأفراد رَوْمع وتُونَ النَّقِلُ أي مبعوثون من جديد، مجردون عن الإحياء من جديد ومي ّزه بالأفراد رَوْمع وتُونَ النَّقِلُ أي مبعوثون من جديد، مجردون عن استصحاب الأهل والأموال ، كما قال تعالى: (□♦ ١٩٩٢ ك ١٩٩٠ ك ١

والنتيجة أنّ هناك فرقاً بين (البعث والنشر)؛ فالمعنى الأساس للبعث هو الانبعاث فقط دون أي صفة أخرى، أما النشر فهو الانتشار الدي على صفة ما كان عليه، وقد استعمل لفظ (البعث) في لغة القرآن الكريم وفعج البلاغة بمعنى الإحياء من جديد في الدنيا والآخرة، أما النشر فقد استعمل بمعنى إحياء المي ت على الصفة لتي مات عليها ونشره للحساب، ومن هنا يت ضع عدم إمكان استبدال لفظة (البعث) برالنشر وهذا يستلزم عدم ترادفهما بالمفهوم الدي تنق بناه للترادف.

١ - كمال الدين مثيم البحراني، شرح نمج البلاغة، دار الرافدين، بيروت، ط١، ٢٠٠٩، ٢٧٩/٢.

٢ - يُراجع: ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة، ج ٦، ص٣٨١.

## (النصر – الفتح)

يلاحظ أنّ المعجم اللغوي جعل الفتح هنا مرادفاً للنصر، أما السِّياق القرآني فقق بينهما في الدّلالة ، فإنّ لكّل مفردة سياقها الخاصّ الدَّذي يعطيها معنى مغايراً للمفردة الأخرى. فقد ورد لفظ (النصر)وما اشتق منه في مئة وثلاثٍ وأربعين آية، أُسند فيها غالباً النصر إلى الله سبحانه وتعالى. و ورد لفظ (الفتح) واشتقاقاته في ثمان وثلاثين آية.

## أ- موارد لفظ (النصر) في سياق القرآن الكريم

١ - لسان العرب، باب الحاء، فصل الفاء، مج٢، ص٥٣٦-٥٣٧.

نلاحظ من السيّاق القرآني لهذه الآية المباركة أسلوب الحصر النَّذي يعني أنّ النصر مقصوَّر على الله سبحانه، وهو لا يكونُ إلا لمن يستحقّونه ممّن ينصرون الله ويقاتلونَ في سبيله مل نلاحظه من خلال تتبعّ سياق الآيات أنّ النصر أسند في الأغلب إلى الله عزّ وجلّ. وفي آيات قليلة ورد (النصر) مسندا ً لغير الله، مثل بعض المخلوقات الأخرى التي يدعي المشركون أخمّا شركاء الله، ولعلّ هذا الإسناد من باب التعجيز والاستخفاف بالمشركين؛ لأنّ من يستغفر بغير الله فلا ناصر له. وذلك واضح من قوله تعالى:

★/&/\ldots \phi \delta \delta

ولابد من الإشارة إلى نكتة لطيفة يحملها معنى (النصر) وهو غلبة الحقّ والخير دائماً؟ لأنّ الله لا ينصر إلا الحقّ، أما غلبة قوة على أُخر من دون نصر الله؛ فهي غلبة فقط، قد لا تحمل معنى الخير؛ بل تحمل أفي الغالب الشّر، ومن ثمّ فليس هذا نصراً بالمنظور القرآني، وهذا سرأسلوب الحصر في الآية المباركة وما النصر إلا من عند الله.

## ب- موارد لفظ (الفتح) في سياق القرآن الكريم

وفي هذه الآية إشارة إلى فتح مكّة التَّذي حصل من دون قتال وجهاد وعناء، لذا استعمل مفردة (الفتح)، ولو كان فيه قتال وجهاد، لاستعمل مفردة (النصر).

بعد أن قال المسلمون إن لنا يوماً نستريح فيه وننعم، قال الكافرون (﴿♦﴿﴿﴿﴾﴿﴾﴾ الله وننعم، قال الكافرون (﴿♦﴿﴿﴾﴾﴾ الصحابة فهموا على أنّ الصحابة فهموا الفتح معناه والراحة، والصفاء، وتحقق الأهداف).

## ج- الآيات التي تجمع بين (النصر والفتح)

في سياق الآيتين قدم النصر على الفتح، وهذا يدلُّ على أنَّ الفتح نتيجة من نتائج النصر، وسياق الآية الأولى يكشفُ لنا أنّ النصر مترتب على الجهاد في سبيل الله في ميادين القتال، فإذا تحقّق من المؤمنين الجهاد، كان النصر من الله، (□♦،١٠٠٠،٠٠٠) القتال، فإذا  $\mathbb{Q} \times \mathbb{Z} \leftarrow \mathbb{Z} \times \mathbb{Q}$ ₽**\$**70000 € ₽□•□ ar♦€100+0♦☞\$arar+□ 湯以工器 **♦**\***∅७०००** ♣ ومعالم الحقّ، نتيجة جهودهم، هذا في الدنيا، أما في الآخرة فهو النجاة من العذاب الأليم، ودخول الجنان والفوز بالرضوان. لذا استحقوا البشري للفتح الَّذي تحقّق على أيديهم في الدنيا؛ و بمذا المعنى ارتبط الفتح بالنصر في السِّياق القرآني.

#### سياقات نهج البلاغة

لقد ورد لفظ (النصر) ومشتقاته تسلعً وست ين مرق، أما لفظ (الفتح) ومشتقاته فورد ستاً وثلاثين مرق.

#### أ- موارد لفظ (النصر) في نهج البلاغة

- من كلام له بنه محلمد بن الحنفية، لم " ما أعطاه الرآية [تُنولُهُ بِ َ اللهَ و لا تُولُلُهُ عِلَمَ اللهُ عَضَى عَضَّعَ لَمَى ذَا جِلْكُ أَعَ مِرا لَللهَ مَمْ يُحَمَّ لَكُ آ تَدْ فِي الْأَرْضِ قَلَمْكُ الْأَرْضِ قَلَمْكُ الْأَرْضِ قَلَمْكُ الْأَرْضِ قَلَمْكُ اللهُ مُعَ لَمْ لَا لَكُمُ مُعَ مَذَ لَمَا لَلْهُ مُعْ مَا لَا لَهُ مُعْ مَا لَلْهُ مُعْ مَا لَا لَهُ مُعْ مَا لَلْهُ مُعْ مَا لَا لَهُ مُعْ مَا لَا لَا لَهُ مُعْ مَا لَا لَا لَهُ مُعْ مَا لَا لَا لَهُ مُعْمَلِكُ اللّهُ مُعْمِلِكُ اللّهُ مُعْمَلِكُ اللّهُ مُعْمِلِكُ اللّهُ مُعْمَلِكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ المُعْمِلِكُ اللّهُ المُعْمِلُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

نلاحظ في هذا المقطع التأكيد على أنّ النصر من عند الله سبحانه وتعالى، وهي حقيقة أكّدها القرآن الكريم في سياقات متعددة؛ ثم ّإنّه عليه السلام بعد تعليمه

١ - و هو خبر في معنى الشرط اريد به المبالغة أى لو زالت الجبال عن مواضعها لا تزل و هو نحي عن الزوال مطلقا؛ لأنّالنّهي عنه على تقدير زوال الجبال الذي هو محال عادة مستلزم للنّهي عنه على تقدير العدم بالطريق الاولى . (حبيب الله الخوئي، منهاج البراعة في شرح نحج البلاغة، ج١،ص١٦٧).

٢ – (أعر الله جمحمتك) و المراد به بذلها في طاعة الله لينتفع بما في دين الله كما ينتفع المستعير بالعارية ، قال ابن ابي الحديد المعتزلي: ويمكن أن يقال إن ذلك إشعار بانه لا يقتل في تلك الحرب لأنّ العارية مردودة و لو قال له: بع الله جمحمتك لكان ذلك إشعارا له بالشّهادة فيها. (حبيب الله الخوئي، م. ن.، ج١،ص١٦٧).

٣ - (ارم ببصرك أقصى القوم) وهو الأمر بفتح عينيه و رفع طرفه و مد نظره إلى أقاصي القوم ليعلم على ما ذا يقدم فعل الشّحاع المقدام غير المبالي لأنّ الجبان تضعف نفسه ويضطرب قلبه فيكون غضيض الطرف ناكس الرأس لا يرتفع طرفه و لا يمتدّ عنقه .(حبيب الله الخوئي، م.ن.، ج١،ص١٦٧).

٤ - ( وغض بصرك ) وهو أمر بغض بصره بعد مله عن بريق سيوفهم و لمعان دروعهم، لأن مدالنظر إلى بريق السيوف مظنة الهبة واللهشة. (حبيب الله الخوئي، م.ن، ج١٠ص١٦٧)

٥ - صبحى الصالح، م.س، خطبة ١١، ص٣٧.

آداب المحاربة والمقاتلة قال له: (واعلم أنّ النّصر من عند اللّه سبحانه) ليتأكد ثباته بوثوقه باللّه سبحانه، كما نلاحظ من السّياق قرن النصر بأفعال جهادية ( لا تُلْ، عضَّ، أَع ر، ت نْد، إرم غُضَّ) وهذا يبيّن أنّ النصر النَّذي عنحه الله سبحانه وتعالى لابدّ يُنَسبُقه المؤمنون بالجهاد والعناء والقتال في سبيل الله؛ وليس بالراحة والهناء.

- ومن كلام له φ وقد استشاره عمر بن الخطّاب في الشخوص لقتال الفرس بنفسه [ نَّ هَذَا اَلْأُم لَمْ كُن نَصُوهُ و لاَخذُلاَ نُه بُكُثْرةَ و لاَ بِقلَّة و هُو دَيْن اللَّه الَّذي أَظُهُوهُ و جُدْلُه الَّذيأَء كَه و أَهَّه و أَهَّه مَ خَيْبَ لَمَغ عَا لَمْغ وَطَلَعَ عِدْ تُه ما طَلَع وَخُرْع لَمى وعُوءُ ود مَن اللَّه واللَّه مُن جُر وعَله و نَاصِر جُدْله أَلا . ثم يقول في آخر كلامه [و أمَّا مَا ذَكْرَت مْن عَلَهُم فَإِنَّا لَمُ نَنكُقات لِلهُ في يَما عَضي بِالْكُثْرَةِ وَإِيَّمَا كُتَّادُ قَات لِلهُ بالنَّصْر اَولُم عُونَة ] .

ومن السِّياق يت ضح أنَّ النصر مقصور على الله سبحانه وتعالى لا غيره، وأن النصر مقرون بالقتال، ويمنحه الله جنده من عباده المؤمنين.

- من كتاب له A للأشتر النخعي [وأنه مَنْصُوا َللَّهُ مَبْ حَانَه مِنْ يَهُ وَقَلْمِه إِلَقَلْمُوهِ مَه ] وَلَنْ مَنْ مَا مَن كَتَابِ له A للأشتر النخعي [وأنه مَنْ نُصُوهُ وَإِنْ عُوازِ مَنْأَعَ زَهُ أَتَّا.

ومن السِّياق يتضح أنَّ النصر من الله لابد أنه سبِ عُه المؤمن بالإعداد والاستعداد لنصرة الحق والخير.

#### ب- موارد لفظ (الفتح) في نهج البلاغة

١ - صبحى الصالح، م.س، خطبة ١٤٦، ص٢٦٥.

٢ - م.ن، خطبة ٢٤٦، ص٢٦٦.

٣ - م.ن، كتاب٥٥، ص٥٨٩.

٤ - قَلَّصَتْ: بتشديد اللام، تمَّامْتْ واستمرتْ. (المعجم المفهرس لألفاظ نمج البلاغة، ص١٣٧)

٥ - صبحي الصالح، م.س، خطبة 93، ص173.

ومن السِّياق فعرفُ أنَّ الفتح يكونُ للأبرار، بعد أن يمّر بأي ّام البلاء إلى أن يركلل بالفتح من الله النَّذي يتضّمن معنى الراحة بعد التعب، ونستشعر ذلك من قوله: يرَّفْة يَحا للَّهِ أُ قِيَّة اللَّهِ مِرْحلة العناء والبلاء، وتؤذن برحلة الرخاء والعطاء.

- من كتاب له ۞ إلى عبدالله بن عبّ اس، بعد مقتل محمد بن أبي بكرع [أمَّابَ عُلُفَا إِنَّ مِصْ قَدِهُ لَهُ مُ اللهُ فَكَد السَّ شُهِفَا عِ نَدَا لَلْكُوْ تَ سِبُ لَهُ أَلَّا لَهُ قُدَد السَّهُ شَهِفَا عِ نَدَا لَلْكُوْ تَ سِبُ لَهُ أَوْ لَكُوْ اللهُ فَكَد السَّهُ شَهِفَا عِ نَدَا لَلْكُوْ تَ سِبُ لَهُ أَوْ لَكُوْ اللهُ فَكَد السَّهُ شَهِفَا عِ نَدَا لَلْكُوْ تَ سِبُ لَهُ أَوْ لَكِنا لَا فَا عَالًا كَالِحًا وَسِي فَا قَاطَعا وَ رُكِنا لَا فَا عَالًا .

فإن فتح مصر جاء بعد الجهاد والعناء والدعوة سراً وجهراً كما أشار الإمام φ في هذه الخطبة، والفتح ترتب على ذلك، فهو نتيجة من نتائج النصر.

والنتيجة أنّ النصر في السِّياق القرآني وسياق نهج البلاغة أُسند إلى الله عزّ وجلّ ويمنحه مستحقّيه، كما أنه يتضّمن معنى القتال والجهاد والعناء، أما الفتع فهو من نتائج النصر، ويتضمّن معنى الراحة والرخاء بانتشار الإسلام ومعالم الحقّ على ربوع الأرض، ويمكن أن يحصل الفتح من دون قتال مثل فتح مكّة المكرمة؛ وبعد ما تقدم يتضح عدم إمكان استبدال كلمة النصر بكلمة الفتح في السياق وهذا يعني أنّهما ليسا مترادفين.

١ - احتسبه عند الله: اسأل الأجر على الرزية فيه. (صبحي الصالح، م.س، كتاب٣٥، ص٥٥٥.)

۲ - م.ن، کتاب ۳۵، ص ٥٥٩.

#### خلاصة الفصل

يمكن القول بعد تحليل مجموعة من الألفاظ التي يظن بترادفها في سياقات القرآن الكريم وسياقات نهج البلاغة، حلّهما من ظاهرةالتَّراد في (إن صحّ تعميم الحكم على سائر الألفاظ في القرآن الكريم ونهج البلاغة) ؛ فإن المتأمل لألفاظ القرآن الكريم في سياقاته المتعددة، والمتبصّر لألفاظ نهج البلاغة في نصوصه المتنوعة، ليجدُ هذه النتيجة أمامه للتنفك عنه.

فإن كّل مفردة في القرآن الكريم، تختصّ بدلالة لا يمكن أن تؤيها مفردة أخرى مهما كانت قريبة منها أو مشتركة معها في المعنى العام وما يعضّد ذلك، ما توصّلت إليه بنت الشاطئ في ما اشتغلت به على المدى الطويل في الدراسات القرآنية إذ تقول: لهمد التتبع الاستقرائي لألفاظ القرآن في سياقهاأذه يستعمل اللفظة بدلالة معيد نة لا يمكن أن يؤيها لفظ آخر، في المعنى الدّي تحشد له المعاجم وكتب التفسير عدداً قل أو كثر من الألفاظ] .

على الرغم من عدم موافقتنا بنحو كامل لآراء المنجد في نظرته للترادف وأسبابه في اللغة العربية ، نقتربُ منه في نظرته للترادف في القرآن الكريم، بعد تطبيقنا للآيات المباركة التي اختراه عي تنات للوصول إلى حقيقةالتَّراد ف في القرآن الكريم، وإنّ ما وصلنا إليه ينسجُم إلى حدما مع ما وصل إليه من نتائج تطبيقاته، علما أننا اخترنا ألفاظاً لم يدرسها وسلكنا طريقاً لم يسلكه، ووضعنا تعريفاً للترادف غير التذيار تضاه لنفسه فهو يؤكد قائلا: [لا يخفى بعد هذا أن خلو القرآن الكريم من ظاهرة التَّراد ف كان مما تحدى الله به أرباب البيان العربي، فأعجزهم أن يأتوا بسورة من مثله تختلف ألفاظها وتتقارب بعض معانيها حتى يظن فيهاالتَّراد ف، وما هي من التَّراد ف في شيء، وإنما لكل لفظة في نظمه المبين مقام لا يقوم في غيره . ونحن إذ ننكر التَّراد ف

۱ – عائشة عبد الرحمن، الإعجاز البياني للقرآن ومسائل ابن الأزرق، دار المعارف بمصر، القاهرة، لا.ط.، ۱۹۷۱، ص١٩٨٨.

<sup>·</sup> ع أراجع : الفصل الثاني، أسباب الترادف.

في ألفاظ القرآن الكريم فإننا لا ننكره في لغة العرب، إذ لا يخفى أن الألفاظ تتفاوت مقاماتها بين رديء ومذموم وضعيف ومتروك، وفصيح وأفصح، وغير ذلك (...) فلا غرابة بعد ذلك أن يدل ضعيف وفصيح أو متروك ومتواتر على معنى واحد، دلالة حقيقية باعتبار واحد في بيئة لغوية واحدة فتقول إنهما مترادفان. ولعل هذا واقع كثير من المترادفات في العربية، أما القرآن الكريم فلاشك أن ألفاظه على صراط واحد في الطبقة العليا من الفصاحة والبيان، وإنكار التراد ف في القرآن الكريم يتوافق مع سمو بيانه وفصيح ألفاظه مادام كثير من المترادفات تتفاوت مراتبها في سلم الفصاحة، ونخلص من ذلك إلى أن القول بترادف لفظين دليل على أن أحدهما أوكليهما دون الطبقة العليا في الفصاحة بدرجة أو درجات، لذلك خلا القرآن الكريم من التراد في ألفاظه والله أعلم]'.

ويصرح في موضع آخر بعد دراسة تطبيقية لجموعة من المفردات القرآنية بقوله: [والراجح أنالتَّراد ُ ف موجود في اللغة سواء في اللهجة الواحدة أو في اللهجات مجتمعة، ولكن

' - محمد نور الدين المنجد، الترادف في القرآن الكريم بين النظرية والتطبيق ، ٢٢٦٠.

<sup>· -</sup> عبدالأمير كاظم زاهد، قضايا لغوية قرآنية، ص١٨٢.

لا بالكثرة المزعومة، بيد أنّه في اعتقادي منعدم بالمرة في النصّ القرآني لخصّيصة الإعجاز الّذي من صوره وضع كّل حرف لكي يؤدي معنى خاصاً به] .

ولدّني نميل إليه وأقرب إلى النفس وجودالتّراد في اللغة العربية، مع تضييقه والتسامح في مفهومه، إلا أنّ ذلك لا يستلزم وجوده في لغة القرآن الكريم، صحيح أن القرآن الكريم نزل بلغة العرب، لكنه أعجزهم عن الإتيان بمثله بل الإتيان بسورة واحدة، فالأحرف التي استعملها القرآن الكريم، هي عين الأحرف التي استعملها العرب، إلا أن الصياغة التي جاء بما القرآن الكريم، والهيئة التي ظهرت بها الآيات وما تحتويه من مضمون عظيم ومعنى كبير، أدى إلى الحيرة في تصنيف القرآن العظيم فهو ليس بشعر ولا نثر، هو كلام الله خالق الإنسان، وموجد الكلام، هو نور الله وهدايته للبشر، فمن الخطأ أن نقيس القرآن الكريم بمقاييس الشعر والنثر، وليس بالضرورة ما يجري للشعر والنثر يجري على القرآن الكريم .

لذا يرى الباحث عدم وجود التَّراُف في الكتاب العزيز، والدليل على ذلك، أن الكلمات في الآيات الشريفة التي ظن البعض أنها من المترادفات، بعد مراجعتها وتحليلها من خلال تتبع سياقاتها، اتضح أن كل لفظة لها دلالتها الخاصة، وإيحاؤها الخاص.

أما في نهج البلاغة الآذي لم يحظ بدراسة من هذا النوع، ومن خلال تتبع السياقات التي وردت فيها المفردات اللغوية مقارنة بورودها في الآيات القرآنية، فالراجح عدم وجود ظاهرة الترّاد في فيه، بل وجدنا أن استعمال المفردة في نهج البلاغة يتقارب مع استعمالها في القرآن الكريم، وهذا يكشف عن قرب صاحبه من كتاب الله عز وجل وكيف لا وهو ربيب محمد وورفيق دربه، و قيل في نهجه أنه (كلام فوق المخلوق ودون الخالق)، فهو على درجة من الفصاحة والبلاغة.

۱ – **م.ن.**، ص۱۹۸.

## (جدول الألفاظ المدروسة)

| التفاوت الدلالي في استعمال الألفاظ في القرآن<br>الكريم ونهج البلاغة | الألفاظ التي يظن فيها<br>الترادف |                                         |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------|
| إنّ في تلا معنى أوسع من قرأ، فالتلاوة هي تدبر آيات الله             |                                  |                                         |
| وفهمها واستيعابها والعمل بها؛ بينما القراءة تتضُّم التعبُّد،        | قرأ                              | <b>ז</b> ע                              |
| وحفظ الآيات وترديدها.                                               | •                                |                                         |
| كما أنّ التلاوة خاصّة بالقرآن الكريم، أما القراتوتمتعمل مع          |                                  |                                         |
| القرآن وغيره.                                                       |                                  |                                         |
| التمام:سم للجزء الَّذي يتمُّ به الموصوف،فهو لإزالة نقصان            |                                  |                                         |
| الأصل؛ لذا قيل بتصوُّ النَّقص قبله، وهو مترتِّب على وجود جميع       | الكمال                           | التمام                                  |
| أجزائه، وانتهاء الشيء إلى حدٍّ لا يحتاج إلى شيء خارج عنه.           |                                  | \                                       |
| والكمال: اسم للأثر الَّذي يترتب على الشيء من غير توقف               |                                  |                                         |
| على حصول جميع أجزائه، فلا يشترط معه تصوُّر حصول                     |                                  |                                         |
| نقص قبله، إذ هو لإزالة نقصان العوارض، لذا قيل إنَّه حصول            |                                  |                                         |
| ما فيه الغرض، وقيل بعدم تصوُّر النقص بعده .                         |                                  |                                         |
| الخشية قطع بالضرر الواقع، أما الخوف فهو ظن غير متيقن                |                                  |                                         |
| بحلول مكروه أو فوات محبوب، لذا فالخشية أعظم من الخوف.               |                                  |                                         |
| إنّ الخشية يشوبها التعظيم، لذا تستعمل غالباً من الله على على        | الخوف                            | الخشية                                  |
| حين يستعمل الخوف من المكروهات،فالخشية تأتي مسندة في                 |                                  | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| الغالب إلى الرسل والمؤمنين والعلماء.                                |                                  |                                         |

|          | السرعة هي التقدم فيما ينبغي أن يتقدم فيه، وهي محمود              |              |
|----------|------------------------------------------------------------------|--------------|
| ة العجلة | وضدها الإبطاء وهو مذموم؛ والعجلة هي التقدم فيما                  | السرعة       |
|          | ينبغي أن يتقدم فيه، وهي مذمومة، وضدها الأناة وه                  |              |
|          | محمودة.                                                          |              |
|          | للعهد صوّر محتلفة، فإن كان المقصود (عهد الله) فهولا أحا          |              |
| الميثاق  | من أحد، بل ي عهدُ به لأحد، ولا يُعهدُ به لظالِم بخلاف            | العهد        |
|          | الميثاق، والعهد ( تَتَخذُ) بينما الميثاقُ ( ٰؤخذُ).              |              |
| الفلاح   | الفوز: هو الظفر بالخير والنعيم في الآخرة. أما الفلاح:هو          | الفوز        |
|          | الظفر في ميادين العمل والجهاد في هذه الحياة الدنيا.              |              |
|          | البعث هو(الإحياء من جديد، ويكون في الدنيا والآخرة)،              |              |
| ، النشر  | النشر فهلوحراء الميسّت حاملاً معه ُ صفاته التي مات عليه          | البعث        |
|          | ويختصّ بالآخرة).                                                 |              |
|          | إِنَّ النصر في السِّياق القرآني وسياق نمج البلاغة أُسند إلى الله |              |
| الفتح    | عّز وجّل ويمنحه ُلمستحقّيه، كما أنه يتضّمن معنى القتال والجه     | النصر        |
|          | والعناء. أما الفتُح فهو من نتائج النصر، ويتضّمن معنى الراحة      | <del>,</del> |
|          | والرخاء بانتشار الإسلام ومعالم الحقّ على ربوع الأرض ويمكن أن     |              |
|          | يحصل الفتح من دون قتال مثل فتح مكّة المكرمة                      |              |

أبان الحقل الفروقات الدلالية لمجمل الألفاظ المرصودة، وبذا يكون التطابق منفيا بين دلالات هذه الألفاظ، كما يدل على عدم إمكانية استبدال لفظة بأحرى في السياقات.

## خاتمة البحث

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبرحمته تنزل البركات والصلاة على نبيه وآله وصحبه، ومن سار على طريقهم إلى يوم الدين.

أمّا بعد، فظهر اهتمام علماء العربية بموضوع التّراد ُف، وخلوا في الحديث عنه منذ مراحل مبكرة من جهودهم في وضع أسس اللغة العربية وقواعدها، وجمع ألفاظها، وترتيبها وتصنيفها، وشرح معانيها ودلالاتها، ومنذ ذلك الحين دبّ الخلاف فيما بينهم، حول أصالة التّراد ُف في العربية، فقد لاحظنا منهم من أثبته، وغالى في الدفاع عن موقفه، ومنهم من أنكره، ليصّح باستحالة وقوعه عقلاً ونقلاً.

ويمكُن إجمال أبرز ما توصل إليه البحث في نقاطِ عدة هي:

- النالتُّرادُ ف ظاهرة موجودة في اللغة العربية، ولكن ليس بالكثرة المزعومة، فإن أغلب ما سمّي بالمترادف لا صحة له، وربّما كان لخلط جامعي الألفاظ المترادفة ومنهجهم، الأُثر الأكبر في ذلك، فالبحث لا يميل إلى كثرة المترادفات وبلوغها المئات، فتزل عن الهدف المنشود.
- ٢. توصل البحث إلى أنّ مفهوم التَّراد ُ ف لا يعني الاتحاد التاّم في المعنى، ولا يعني المساواة في الدلالة وإلا لسمي ت بالألفاظ المتساوية، وإنّما هي مترادفة بمعنى أنّ بعضها يقوم مقام بعض، فالتعريف الذي أسسناه للترادف هو (إمكانية استبدال لفظة بدل الأخرى في السياق، لاشتراكهما في المعنى الأساس وما يرتبط به).
- 7. إنّ نشوء التَّرادُ ف لا يمكن إرجاعه إلى سبب واحد، كما تصّور بعض الباحثين، بل أنّ هناك عوامل كثيرة، عملت على نشوئه في العصور الماضية ومازالت تعمل في وقتنا الحاضر، والتي منها اختلاف اللهجات العربيقة، وتأثّر العربية بلغات أخرى جاورتها أو اشتركت معها في الأصل أو الموطن أو في مصالح ومنافع الحياة (المعرب والدخيل)، أدت إلى حصول ظاهرة التَّرادُ ف في اللغة العربية؛ ولا يخفى ما للاستعمال من أثر كبير

- في نشأة الألفاظ المترادفة، ذلك أن الاستعمال يؤدي إلى تغيير معنى الكلمة إلى معنى آخر تستعمل فيه، لم يؤد ي إلى اشتراك لفظين في المعنى الأساس للمفردة.
- ٤. تبيّن لنا من خلال البحث خطأ بعض الباحثين فيء تدالتَّراد في الجمل والعبارات، وقد فاقم أن ليس هناك ترادف في الجمل والعبارات بالمعنى الاصطلاحي الذي تواضع عليه المحققون من العلماء، وأنّالتَّراد في ينبغي أن يلتمس في الألفاظ المختلفة المنفردة. ونتيجة ذلك وقع هؤلاء في خلط عجيب وفوضى لا طائل تحتها لعدم اهتدائهم إلى المفهوم الحقيقي للترادف وشروط تحققه في اللغة.
- والتحريف، سبباً من أسباب التَّراد ف، وأكد عدم ترادف الألفاظ التي أصابحا تطور من هذا النوع، وأشار إلى إمكان أن ينصَّعلى تطورها الصوتي حينما ي طلب بيان معانيها مثل كلمة (الزقر، والسقر، والصقر).
- إن اختلاف العلماء في إثبات التَّراد ُف وإنكاره في اللغة العربية، عيود ُ إلى المنهج الذي سلكه ُ كَل فريق، فالذين اعتمدوا المنهج التاريخي، الذي يعتمدُ على أصول الألفاظ، أنكروا التَّلا ُف، والذين اعتمدوا المنهج الوصفي، الذي يعتمدُ على رصد الواقع اللغوي بعيدا ً عن أصول الألفاظ، أثبتوا التَّراد ُف، وعلى الرغم من ذلك هناك نقاط اشتراك بينهما أشرنا إليها في ثنايا البحث.
- ٧. من نتائج التطبيقات على النصّ القرآني ونصوص نفج البلاغة، اتضح خلّوها من ظاهرةالتَّراد ف، لوجود الفروق الدلالية بين المفردات؛ فإنّ القرآن الكريم معجز بسياقه، فهو النصّ الذي جاء سياقه اللغوي مطابقاً سياقه الاجتماعي من قبل واضعه عز وجلّ فالكلمة في القرآن الكريم، اختارها الله سبحانه وتعالى قاصداً لفظاً ومعنى في موقعها المحلّد، فهي أصيلة في وضعها ومعناها.

- ٨. لعّل استعمال القرآن الكريم ما كان مترادفاً في اللغة استعمالاً خاصاً يخرجها من دائرة التّراد ُ ف، هو من مظاهر إعجازه وينطوي تحت ما تحدّى به الله عز وجل أرباب البيان، فأعجزهم عن الإتيان بمثله بل الإتيان بسورة من مثله.
- ٩. أكد البحث أن الفروق الدلالية في التعبير القرآني؛ يشهد بها الاستقراء، وهي دلالات تكتسبها المفردة من السياقات التي تدخلها.
- 1. أغلب المفسرين لم يغفلوا الفروق الدلالية بين المترادفات ، بل قول بينها على أساس من المعنى الإيحائي، بيد أنهم لم يوظفوا السياقات لبيان الفوارق اللغوية، فكلامهم ظل متناولاً الفارق اللغوي من غير أن يرتقي غالباً إلى الفارق السياقي، وطرائق تصوير المعاني المتباينة بحسب حاجة السياق، فالبحث في الفروق اللغوية ظل بحثا أصولياً لم يأخذ طابع البحث البلاغي القائم على موافقة الكلام للمقتضى السياقي.
- 11. إذا كان هناك اختلاف كبير بين اللغويين والبيانيين بشأن الانتراد في نفياً واثباتاً في اللغة، يجب ألا يسحب هذا الخلاف إلى القرآن الكريم، فالنص القرآني يستعمل المفردة في كثير من المواضع استعمالاً خاصاً متجاوزاً الدلالة المعجمية، مضيفاً إليها دلالة جديدة من خلال الاستعمال الخاص، فكلُّ لفظة (نعمة) مثلاً إثما هي لنعم الدنيا أينما وردت في القرآن، على اختلاف أنواعها، يطرد ذلك ولا يتخلف منها شيء في مواضع استعمالها كلّها، مفردة كانت أم جمعاً، أما لفظة (النعيم) فقد استعملت بدلالة إسلامية خاصَّة بنعيم الآخرة، يطرّو هذا أيضاً في القرآن، ولا يتخلف منها شيء في السلامية خاصَّة بنعيم كلّها.
- 11. يتطلّب استيعاب مقاصد الآيات القرآنية ومفاهيمها، جهداً أبعد من الإلمام بالمعاني المتداولة للألفاظ، وهو معرفة سياق الألفاظ وتراكيب العبارات.

وعلى ضوء ما تقدم نشير ألى أمرين:

- الأول: الاهتمام بالسياق لتفسير القرآن الكريم، وشرح نهج البلاغة، وإنشاء التفسير السياقي للنص القرآني، الذي يستلزم جهوداً مشتركة من ذوي الاختصاص.
- الثاني: ضرورة تأسيس معجم دلالي قرآني، يفيد من كتب الأشباه والنظائر، وكتب الفروق اللغوية، وكتب الإعجاز القرآني، مع الاعتماد على السياق كأداة لتحديد دلالة المفردة القرآنية.

أتمنى في نهاية هذا العمل، الذي منحني معرفة لغوية، وغمرني بلذة معرفية وعرفني الدقة الدلالية في السياق القرآني، وفي سياق نهج البلاغة، أن يوفقني الله في عملي هذا، وأن ينال رضا أساتذتي وأن يحظى بقراءة نقدية وموضوعية من الدارسين والباحثين.

والحمد لله ربِّ العالمين، أولا وآحراً، وهادياً ومنعماً.

۲۰۱۰/۸/۲۱

## فلينسئ

## (المصادر والمراجع)

- القرآن الكريم.
- 1. إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو، مصر، ط٢ ،٩٦٣ م.
- القاهرة، ط۲، على اللهجات العربية، مطبعة لجنة البيان العربي، القاهرة، ط۲، مطبعة المطبعة العربي، القاهرة، ط۲، مطبعة العربي، العر
  - ٣. إبراهيم السامرائي، التطور اللغوي التاريخي، دار الأندلس، بيروت، ط٢، ١٩٨٠م.
- ٤. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الجيل، بيروت،
   لا.ط، ١٩٨٧م.
  - ابن الأثير، المُوصع، تح: إبراهيم السامرائي، مطبعة الإرشاد، بغداد، ١٩٧١م.
- ٦. ابن العربي (٣٤٥هـ)،أحكام القرآن،تح:محمد البحاوي،دار الجيل،بيروت،لا.ط،
   ١٩٨٨م.
- ابن جنّي، الخصائص، تح: محمد علي النجار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٣،
   ١٩٨٨م.
  - ٨. ابن دريد، الجمهرة، مكتبة المثنى، بغداد، بالأوفسيت عن طبعة (١٣٤٦هـ).
- 9. ابن قتیبة، أدب الکاتب، تح: ماکس کرنیرت، مطبعة برلین، لندن، ۱۹۰۰م، أعادت طبعه بالأوفسیت، دار صادر، بیروت، ۱۹۲۷م.
- ۱۰. ابن مالك الجياني، الألفاظ المختلفة في المعاني المؤتلفة، تح: محمد حسن عواد، دار الجيل، بيروت، ط١٤١١ه.
- 11. ابن مكي الصقلي ، تثقيف اللسان وتلقيح الجنان، تح: عبدالعزيز مطر، دار التحرير، القاهرة، لا.ط.، ١٩٦٦م.

- ۱۲. إبن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط۱، ۲۰۰۰م.
- 17. أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفومي، **الكليات**، تح: عدنان درويش محمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- 1 . أبو الثناء محمود الآلوسي (١٢٧٠هـ)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار إحياء التراث، بيروت، لا.ط، لا.ت.
- أبو الحسن الماوردي، تفسير (النكت والعيون)، تح: حضر محمد حضر، مطابع مقهوي،
   الكويت، ط١٩٨٢،١م.
- 11. أبو العلاء عفيفي، المنطق التوجيهي، مطبعة لجنة التأليف والترجمة، القاهرة،ط١١، ١٦. أبو العلاء عفيفي، المنطق التوجيهي، مطبعة لجنة التأليف والترجمة، القاهرة،ط١١،
- 11. أبو الفتح ضياء الدين بن الأثير (٦٧٣هـ)، المثل السائر، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، ط٢، بيروت، ٩٩٥م.
- ۱۸. أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، تقويم اللسان، تح: عبد العزيز مطر، دار المعرفة، القاهرة، ط۱، ۱۹۶۳م.
- 19. أبو بكر الزبيدي، لحن العوام، تح: رمضان عبد التواب، مطبعة الكمالية، القاهرة، ط١، ١٩٠٤.
  - · ٢٠. أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط، دار الفكر للطباعة، دمشق، ط١٩٧٨، ٢م.
    - ٢١. أبو على القالي، الأمالي، المكتب التجاري للطباعة ، بيروت، ط٢، لا.ت.
- 77. أبو منصور الجواليقي، تكملة إصلاح ما تغلط فيه العامة، تح: عزالدين التونخي، مطبعة المجمع العلمي العربي، لا.ط.، لا.ت.
  - ٢٣. أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٤، ١٩٨٠م.
  - ٢٤. أحمد بن فارس، الصاحبي، تح: السيد أحمد صقر، البابي الحلبي، القاهرة، لا. ط، لا. ت.
    - ٠٢٥. أحمد عبده خير الدين، علم المنطق، المطبعة الرحمانية، مصر، ط١، ١٩٣٠م.

- ٢٦. أحمد محمد المعتوق، ظاهرات لغوية دراسة نقدية ومسارد، مكتبة لبنان ناشرون، ط١، ٢٠٠٨م.
- ۲۷. أحمد فارس الشدياق، الساق على الساق في ماهو الفارياق، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لا.ط.، لا.ت.
  - ٢٨. أحمد محمد قدروة، مدخل إلى فقه اللغة ، دار الفكر، دمشق، لا.ط،لا.ت.
    - ٢٩. أحمد مختار عمر، علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، ط٥، ١٩٩٨م.
- .٣٠. أرسطو، منطق أرسطو، تح: عبد الرحمن بدوي، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، لا.ط، ١٩٤٨م.
- ٣١. إسماعيل بن حمّ اد الجوهري تاج اللغة وصّحاح العربية، تح: احمد عبد الغفور عطار، القاهرة، ط٢، ١٩٨٢م.
- ٣٢. إسماعيل بن عمر الدمشقي أبو الفداء (٧٧٤هـ)، تفسير ابن كثير، تح: أحمد يوسف الدقاق، دار الفكر، بيروت، ط٢،١٠١هـ.
- ٣٣. الأصمعي (٢١٦هـ)، ما اختلف لفظه واتفق معناه، تح: ماجد حسن الذهبي، دار الفكر، دمشق، ط ١، ١٩٨٦م.
- ٣٤. الآمدي(٦٣١هـ)، **الإحكام في أصول الأحكام**، دارالكتب العلمية، بيروت، لا.ط، ١٩٨٠م.
  - ٣٥. بسام مرتضى، دروس في المنطق، مؤسسة النعمان، بيروت، لا.ط.، ١٩٩٤م.
- ٣٦. تقي الدين ابن حجة الحموي (٨٣٧ه)، خزانة الأدب، تح:عصام شعيب، دار ومكتبة الهلال، ط١، بيروت، ١٩٨٧م.
  - ٣٧. تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة، القاهرة، لا.ط،لا.ت.
- ٣٨. التهاوين ، كشاف اصطلاح الفنون، تح :لطفي عبد البديع ،مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٣ م.

- ٣٩. الثعالبي(٢٩٤ه)، فقه اللغة، تح: جمال طلبة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٤، ٢٠٠٨.
- . ٤. جلال الدين السيوطي (٩١١ه)، **الإتقان في علوم القرآن**، الهيئة المصرية العامة للكتاب، لا.ط، لا.ت.
- ا ٤٠. \_\_\_\_\_\_، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، دار احياء الكتب العربية، لا.ط، لا.ت.
- ٤٢. \_\_\_\_\_، الدر المنثور،تح:د.مازن المبارك، دار الفكر، ط١، بيروت، ١٩٩٣م.
- 25. \_\_\_\_\_\_، معتوك الأقران، تصحيح: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٨٨م.
- 25. حلال الدين القزويني، **الإيضاح في علوم البلاغة**، تح: لجنة من أساتذة الأزهر، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، لا.ط، لا.ت.
- ٥٤. الجواليقي، المعرب من الكلام الأعجمي، تح: أحمد محمد شاكر، دار الكتب، القاهرة، ١٣٦١ه.
- 23. جوزف كورتيس، سيميائية اللغة، تر: جمال حضري ، مجد (المؤسسة الجامعية للدراسات)، بيروت، ط.١، ٢٠١٠م.
- ٤٧. جون لاينز، **اللغة والمعنى والسياق**، تر: عباس صادق الوهاب، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط١، ١٩٨٧م.
- ٤٨. حاكم مالك الزيادي، الترادف في اللغة، منشورات وزارة الثقافة والإعلام،العراق،
   ١٩٨٠م.
  - ٤٩. حسين نصّار، المعجم العربي نشأته و تطوره، دار مصر، ط٢، ١٩٦٨ م.
- .٥٠ خضر بن محمد بن علي الرازي، شرح الغّرة في المنطق، تحقيق: ألبير نصري نادر، دار المشرق، بيروت، ١٩٨٣م.

- ٥١. **ديوان أبي تمام**، شرحه: إيليا الحاوي، الشركة العالمية للكتاب، ط١، بيروت ١٩٨١م.
  - ٥٢. ديوان أبي العتاهية، دار بيروت للطباعة والنشر، لا.ط، ١٩٦٤م.
- ٥٣. ديوان الأخطل، شرح وتقديم: مهدي محمد ناصر الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٨٦م.
- ٥٥. **ديوان البحتري،** تحقيق وتعليق: حسن كامل الصيرفي، دار المعارف، مصر ، ط٣، لا.ت.
  - ٥٥. ديوان العباس بن الأحنف ، دار صادر ، بيروت ، لا.ط ، لا.ت.
    - ٥٦. **ديوان سقط الزند**، دار صادر، بيروت، لا.ط، ١٩٨٠م.
  - ٥٧. ديوان عبد الله بن المبارك، دار الوطن، الرياض، لا.ط، ٢٠٠٠م.
- الراغب الأصفهاني (٢٠٥ه)، المفردات في غريب القرآن، تح: محمد سيد كيلاني، دار
   المعرفة، بيروت، لا.ط، لا.ت.
- 90. رمضان عبد التواب، التطور اللغوي (مظاهره وعلله وقوانينه)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٣، ١٩٩٧م.
  - ٠٦. \_\_\_\_\_\_، فصول في فقه اللغة، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٣، ١٩٨٧م.
- . ٦١. \_\_\_\_\_، **لحن العاّمة والتطور اللغوي**، دار المعارف بمصر، القاهرة، ط١، \_\_\_\_\_\_. ١٩٦٧م.
- 77. الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٩٧٢م.
- 77. الزركلي (خير الدين) (١٣١٠- ١٣٩٦ هـ =٣٩٨-١٩٧٦م)، **الأعلام**: قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، دار العلم للملايين، بيروت، ط٧، ١٩٨٦.
  - ٢٤. زكي نجيب محمود، المنطق الوضعي، مكتبة أنجلو المصرية، القاهرة، ط٤، ١٩٦٥م.
    - ٥٠. الزمخشري، أساس البلاغة، دار الكتب، لا.ط.، ١٩٢٣م.

- 77. سامي عيَّاد حَرَّا، وكريم زكي، ونجيب جريس، معجم اللسانيات الحديثة، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، لا.ط، لا.ت.
- 77. ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، تر وتعليق كمال بشر، دار غريب، القاهرة، ط١١، لا. ت.
- .٦٨. سيبويه.أبو بشر عمر بن عثمان (١٨٠ه)، **الكتاب**، تحقيق وشرح:عبد السلام محمد هارون، ط۳، عالم الكتب، بيروت، ١٩٣٨م.
- 79. السيد عباس علي الموسوي، شرح نهج البلاغة، دار الهادي، بيروت، ط٣، ٢٠٠٩م.
- · ٧٠. السيد عبد الأعلى السبزواري ( ، تهذيب الأصول، دار الهادي، بيروت، ط٢، ٩٩٦ م.
- ٧١. السيد محمد باقر الصدر (، دروس في علم الأصول، الحلقة الثانية، دار المنتظر، بيروت، ط١، ١٩٨٥م.
- ٧٢. شهاب الدين أحمد الهائم (٥١٨ه)، التبيان في تفسير غريب القرآن، تح: فتحي أنور الدابولي، دار الصحابة للتراث، مصر، ط١، ٩٩٢م.
- ٧٣. شهاب الدين الأبشيهي (٥٠٠هـ)، المستطرف في كل فن مستظرف، دار الفكر، مطبعة أوفيست منير، بغداد، لا.ط، ١٩٨٦م.
- ٧٤. شهاب الدين الخفاجي في كتابه، شفاء الغليل فيما ورد في كلام العرب من الدخيل،
   تح: محمد عبد المنعم الخفاجي، المطبعة المنيرية بالأزهر، القاهرة، ط ٢ ٩ ٩ ٢ ١ ، ١ م.
- ٧٥. الشيخ عبد الله العلايلي، مقلمة لدرس لغة العرب وكيف نضع المعجم الجديد، دار
   الجديد، ط٢، ١٩٩٧م.
- ٧٦. صائل رشدي، عناصر تحقيق الدلالة في العربية دراسة لسانية، مطبعة الأهلية، الأردن،
   ط١، ٢٠٠٤م.
- ٧٧. صبحى الصالح، دراسات في فقه اللغة، دار العلم للملايين، بيروت، ط ١٢، ٩٨٩م.
  - ٧٨. \_\_\_\_\_، نهج البلاغة، دار الأسوة، طهران، ط٥، ١٤٢٥ه.

- ٧٩. عائشة عبد الرحمن، الإعجاز البياني للقرآن ومسائل ابن الأزرق، دار المعارف بمصر،
   القاهرة، لا.ط.، ١٩٧١م.
  - ٠٨. عبد الحسين مبارك، فقه اللغة، مطبعة جامعة البصرة، العراق، ١٩٨٥.
- ٨١. عبد الحسين مهدي عواد، فقه اللغة العربية (فصول في نشأته ومباحث في تأصيلات معارفه)، مؤسسة العارف، بيروت، ط١، ٢٠٠٨م.
- ٨٢. عبد العزيز مطر، لحن العامة في ضوء الدراسات الحديثة، دار القومية، القاهرة، لا.ط، ١٩٦٦م.
- ٨٣. عبد القاهر الجرجاني ( ٤٧١ه)، **دلائل الإعجاز** ، تصحيح: الشيخ محمد عبده، القاهرة، لا.ط ،٣٣١ه.
- ٨٤. عبد اللطيف بن الحافظ البغدادي ، **ذيل فصيح ثعلب**، ضمن فصيح ثعلب والشروح التي عليه، نشر وتعليق: محمد عبدالمنعم الخفاجي. لا.ط، لا.ت.
- ٥٨. عبد الأمير كاظم زاهد، قضايا لغوية قرآنية، مطبعة أنوار، دجلة، بغداد، ط١، ٢٠٠٣م.
- ٨٦. عبده الراجحي، فقه اللغة في الكتب العربية، دار النهضة العربية، بيروت، لا.ط.، ٩.٠٠٩م.
  - ٨٧. عزة شبل محمد، علم لغة النص النظرية والتطبيق، مكتبة الآداب، القاهرة، ٢٠٠٧م.
    - ٨٨. على بن محمد الشُّريف الجرجاني، التعريفات،مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٦٩م.
    - ٨٩. على حرب، التأويل والحقيقة، دار التنوير للطباعة والنشر، بيروت، ط١، ١٩٨٥م.
- .٩٠ علي زوين، منهج البحث اللغوي بين التَّراَهِ وعلم اللغة الحديث، بغداد، ط١،
- 91. علي سامي النشار، المنطق الصوري منذ أرسطو و تطوره المعاصر، مطبعة دار نشر الثقافة، الإسكندرية، ط١، ١٩٥٥م.
  - ٩٢. على عبد الواحد وافي، فقه اللغة، لجنة البيان العربي، ط ٦، ١٩٦٨م.

- 97. عمرو بن بحر الجاحظ (٢٥٥ه)، البيان والتبين، تح:عبد السلام محمد هارون، القاهرة، لا.ط، ١٩٦٠م.
- 9. عواطف كنوش المصطفى، الدلالة السياقية عند اللغويين، دار السياب للطباعة والنشر، لندن، ط.١، ٢٠٠٧م.
- 90. عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي بين لغة الشعر ولغة القرآن، مكتبة المنار، الأردن، ط١، ١٩٨٥.
  - ٩٦. الغزالي، المستصفى من علم الأصول، دار أحياء التراث العربي، بيروت، لا.ط.، لا.ت.
- 97. فرانك بالمر، مدخل إلى علم الدلالة، تر: حالد محمود جمعه، مكتبة دار العروبة للنشر و التوزيع، الكويت، ط، ١٩٩٧م.
- ۹۸. فرید عوض حیدر، علم الدلالة دراسة نظریة وتطبیقیة، الآداب، القاهرة، ط۱، ۲۰۰۵م.
- 99. الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، منشورات المعارف، إيران، لا.ط، ١٣٧٩هـ.
- ٠٠٠. فندريس، اللغة، تر: عبد الحميد الدواخلي ومحمد القصاص، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٥٠م.
- 1.۱. كاظم محمدي- محمد دشتي، المعجم المفهرس لألفاظ نهج البلاغة، دار الأضواء، بيروت، لا.ط.، ١٩٨٦م.
  - ١٠٢. كمال الدين مثيم البحراني، شرح نهج البلاغة، دار الرافدين، بيروت، ط١، ٢٠٠٩م.
- 1.۲. لويس عجيل ومجموعة من المؤلفين، المنجد في الأعلام دار المشرق، بيروت ، ط٢٤، لا.ت.
- ١٠٤. المبرد، محمد بن يزيد، ما اتفق لفظه واختلف معناه من القران المجيد، تح: عبد العزيز الميمني، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٥٠ه.

- ٥٠١. جموعة من المؤلفين المموسوعة العربيّة العالمية، مؤسسة أعمال الموسوعة، الرياض، ط١، ١٩٩٦.
- ١٠٦. محمد إسحاق الفياض، محاضرات في أصول الفقه (تقرير لبحث أبو القاسم الخوئي ١، مطبعة الآداب، النجف الأشرف، لا.ط ،٩٧٤م.
  - ١٠٧. محمّد الأنطاكي، الوجيز في فقه اللغة، دار الشرق، بيروت، ط٢، ٩٦٩م.
  - ١٠٨. محمد الحناش، البنيوية في اللسانيات، دار الرشاد الحديثة، المغرب، ط.١، ١٩٨٠م.
- 1.9. عمد باقر المحمودي، نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط.١،٩٧٦م.
- 11. محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي، بدائع الفوائد، تح:عادل عطا عادل عبد الحميد العدوي وأشرف أحمد، مكتبة نزار مصطفى الباز، ط١، مكة المكرمة، ١٩٩٦م.
- 111. محمد بن الحسن الشيباني، نهج البيان عن كشف معاني القرآن، دائرة المعارف الإسلامية، طهران، ط١،٧٤.ت.
- 117. محمد بن قاسم الانباري ، الاضداد ، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دائرة المطبوعات والنشر، الكويت، لا.ط ، ١٩٦٠.
- 11. محمد بن محمد العمادي أبو السعود (٩٥١هـ)، تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، تح: أحمد يوسف الدقاق، دار إحياء التراث العربي، ط٢، بيروت، ١٩٧٤م.
- ١١٤. محمد بن محمد بن عبد الرزّاق الحسيني أبو الفيض الملقب بمرتضى الزَّبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، المطبعة الخيرية ، ١٣٠٦ه.
  - ٥١١. محمد ألتونجي، معجم علوم العربية، دار الجيل، بيروت، ط.١،٣٠٠م.
- 117. محمد جعفر الكرباسي، الرسالة التامة في فروق اللغة العامة، مكتب الصفا، النجف الأشرف، لا. ط، لا.ت.

- ۱۱۷. محمّد جعفر شمس الدين، مدخل إلى دراسة علم أصول الفقه، دار الهادي، بيروت، ط۱، ۲۰۰۸م.
- ۱۱۸. محمد حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط۳، لا.ت.
- 119. محمد حسين علي الصغير، تطور البحث الدلالي، دار الكتب العلمية، مطبعة العاني، بغداد، ط١، ١٩٨٨م.
  - ١٢٠. محمّد رضا المظفر، المنطق، دار التعارف، بيروت، ١٩٨٢م.
  - ١٢١. محمد صنقور على، المعجم الأصولي منشورات الطيّ ار، بيروت، ط٣، ٢٠٠٧م.
- 1 ۲۲. محمد عبد الحميد الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، تح: مكتب البحوث والدراسات، دار الفكر، بيروت، ط ١، ٩٩٦م.
  - ۱۲۳. محمد عبده، شرح نهج البلاغة، دار الأندلس، بيروت، ط ۲۰۱،۲۰۱م.
- 174. محمد غاليم، التوليد الدلالي في الدلالة و المعجم، دار توبقال، المغرب، ط١، ١٢٤. محمد غاليم، التوليد الدلالي في الدلالة و المعجم، دار توبقال، المغرب، ط١، ١٩٨٧.
- ۱۲۵. محمد فتحي الشنيطي، المنطق و مناهج البحث، مطبعة مينت برس، بيروت، ط١، ١٢٥. محمد فتحي الشنيطي، المنطق و مناهج البحث، مطبعة مينت برس، بيروت، ط١،
- 177. محمد محمد يونس علي، وصف اللغة العربية دلالياً في ضوء مفهوم الدلالة المركزية، منشورات جامعة الفاتح، ليبيا، لا.ط، ١٩٩٣م.
- ۱۲۷. محمّد نور الدين المنجد، الترادف في القرآن الكريم بين النظرية و التطبيق، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط۲، ۲۰۰۷م.
- ١٢٨. محمود فهمي حجازي، علم اللغة بين التراث والمناهج الحديثة ، وكالة المطبوعات، الكويت، لا.ط، ١٩٧٣م.
- 179. مشتاق عباس معن، دروس في فقه اللغة العربية، مركز عبادي للدراسات والنشر، صنعاء، ط ١، ٢٠٠٣م.

- ۱۳۰. منصور مذكور شلش الحلفي، قضية المعنى في القرآن الكريم، دار الأوائل، دمشق، ط۱، ۲۰۰۸م.
- ۱۳۱. منقور عبد الجليل، علم الدلالة أصوله و مباحثة في التراث العربي، منشورات اتحاد كتاب العرب، دمشق، ۲۰۰۱م.
- ۱۳۲. مهدي أسعد عرار، جدل اللفظ و المعنى (دراسة في دلالة الكلمة العربية)، دار وائل ، عمان، ط۱، ۲۰۰۲م.
- 1۳۳. يوهان فك، العربية، دراسات في اللغة واللهجات والأساليب، تر وتح: عبدالحليم النجار، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٥١.

### (الرسائل والأطاريح الجامعية)

- ۱۳٤. ابن درستویه، تصحیح الفصیح، دراسة وتح: عبدالله أحمد الجبوري، رسالة ماجستیر، جامعة بغداد، ۱۹۷۲م.
- ١٣٥. جلال الدين السيوطي، قطف الأزهار في كشف الأسرار، دراسة وتحقيق الفاتحة والبقرة
   ، تح: أسماء عدنان محمد سلمان ، دكتوراه ، كلية الشريعة، جامعة بغداد، ١٩٩٧م .
- ١٣٦. حليلة صالح العلاق، البحث الدلالي في مفاتيح الغيب، أطروحة الدكتوراه، جامعة الكوفة، ٢٠٠٧م.
- ۱۳۷. عدوية حياوي، البحث الدلالي عند الشيخ البهائي، أطروحة الدكتوراه، كلية التربية للبنات، جامعة الكوفة، ۲۰۰۸م.
  - ١٣٨. محمد حسين آل ياسين، الأضداد في اللغة، رسالة ماجستير، جامعة بغداد، ١٩٧٣م.

#### (الدوريات)

- 1٣٩. أحمد جواد، الحقول الدلالية وإشكالية المعنى، مجلة المورد، وزارة الثقافة جمهورية العراق،العدد الثاني، ٢٠٠٢م.
- 12. أحمد مختار عمر، ظاهرة التَّرافُف بين القدماء والمحدثين ، الجعلة العربية للعلوم الإنسانية، عدد ٦، مج ٢، ١٩٨٢م.
  - 1٤١. خليل السكاكيني، مقال (التَّراُف في اللغة)، مجلة مجمع القاهرة، ج ٨، ٩٥٥م.
- 1 ٤٢. عائشة عبد الرحمن (بنت الشاطئ)، من أسرار العربية في السياق القرآني، مجلة اللسان العربية الرباط، مجلد ٨، ج١ ، ١٩٧١م.
  - ١٤٣. على الجارم، مقال (التَّراُف)، مجلة مجمع القاهرة، ج ١، ١٩٣٤م.
- ١٤٤. ماجد نجاريان، ظاهرة التَّراُه في العربية، مجلة آفاق الحضارة الاسلامية، عدد ١٤، ٢٠٠٤م.
- ١٤٥ عمد إقبال عروي، السيميائيات و تحليلها لظاهرة الترادف في اللغة و التفسير، مجلة
   عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب دولة الكويت، العدد ٣، ٩٩٦م.
- 1 £ 7. محمد الطاهر بن عاشور، مقال (المترادف في اللغة العربية)، مجلة مجمع القاهرة، ج ٤، ١٤٦. محمد الطاهر بن عاشور، مقال (المترادف في اللغة العربية)، مجلة محمع القاهرة، ج ٤، ١٤٦٥.
- 1 ٤٧. موريس أبوناظر، مدخل إلى علم الدلالة والألسنية، مجلة الفكر العربي المعاصر، مركز الإنماء القومي، العدد ١٨٨، مارس ١٩٨٢م.
  - ١٤٨. هاشم صالح ، البنيوية والحداثة ، مجلة مواقف ، عدد ٣٦، ٢٠٠٦م.

Islamic University in Lebanon College of Arts and Humanities Higher Studies Department Branch of Arabic Language and its Literature



# HOly Quran Language and Nahj Albalaga

#### A Thesis

Submitted to the Council of the College of Arts and Humanities , Islamic University in Lebanon in Partial Fulfillment of the Requirement Of the Degree of Master of Arts in Arabic Language and its Literature / linguistics

By

#### Firas Terky Abdul Aziz

Supervisedy

Prof. Dr. Maha Kheirbek Nasser

1431 A.H. 2010 A.D

#### Abstract ·

The current study entitled, synonymy concept and its semantic value between Holy Quran language and Nahj Al-Balaqa, tackles the synonymy phenomenon which is a central issue in the old and modern linguistics. It is an overlapping issue in all sciences and other specializations. This results in attitudinal traces, with presence of difference in the synonymy itself. Also, it is about its activity and uses.

The problem of the study is represented by linguistic results through samples from Arabic applications of Quranic use, Nahj Al-Balaqa use of vocabulary (morphology) and an answer for the articular questioning that is:

Could the semantic development transfer the vocabulary sense to its outcome level as synonyms for some vocabulary?

Did the synonymy concept add other senses to the vocabulary that affected by semantic development?

It is considerable to mention that the purpose of this study is not to approve or disapprove synonymy rather, it is a linguistic, descriptive and practical study depending upon explanation and interpretation. It depends on following up and investigation in order to explore vagueness of this phenomenon and to discover its nature.

The study consists of three chapters. It is introduced by an introduction and followed with an end. Chapter one deals with specifying synonymy concept and its types in three main points. The first point defines synonymy linguistically and traditionally. The second is adopted to distinguish and differentiate synonym concept between old and modern linguistics from one side and the ascendants and phoneticians, and semiology opinion of the synonyms. The third point showed types of synonyms. The chapter is ended with a summary that reduces opinions about synonymy and its types.

Chapter two discusses beginnings (emergence) of synonymy. There are two directions in this respect. The first mentioned the origin of synonyms and its resources. In the second, we stated the linguists' stands concerning synonymy. We classified them into two parts: deniers and supporters. We made for each part a particular classification according to the causes of linguists' approval and disapproval. The chapter was ended with a summary that showed the results that we concluded.

Chapter three was devoted for application on group of expressions that seem synonymy in the Quranic context and Nahj Al-Balaqa context . In this chapter we depended on the theory of context to specify the term sense . And we depended on the replacement law to judge whether two expressions are synonyms or not .

#### The most important results:

- Synonymy is a concept that is found in Arabic , but not to the claimed extent . the concept of synonymy does not mean the absolute unity in meaning . Also it does not mean equality in sense . So , the definition which adopted by the researcher is " The possibility of replacement an expression with another one in a context , for their sharing in the basic meaning and what relates to it .
- The study proved some researchers' misunderstanding for making the synonymous sentences and phrases as a kind of synonymy. The study denied, regarding the phonological growth as a cause of synonymy causes.
- The study confirmed that holy Quran use and Nahj Al-Balaqa use of synonyms in Arabic, as special use for them. This special use sends out the expressions which are thought as synonyms from synonymy field.