

ب بر الع الم



معنى حلايث الغلاير

موضوع، حديث: 1. (حديث ورجال: ١٣١) گروه مخاطب،

تخصصی (طلأب، دانشجویان، پژوهشگران و اساتید حوزه و دانشگاه)

شساره اسشار کتاب (چاپ اول) : مستسلی انتشار (چاپ اول و بارچاپ) : ۲۵۵۷



خسروشاهی، مرکضی. معنى حديث الغدير / السهد مرتضى الخسروشاهى: تقديم و تحقيق السيد هادى الخسسروشاهى . ــ قسم: مؤسسة بوستان كتاب (مركز الطباعة والنشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي). ١٣٨٦ ش. [۱۸۰] . ـ (مؤسسة بوستان كتاب: ۱۵۹۰) (حديث: ۲۰۵ . حديث و رجال؛ ۱۳۱) ۲۲۰۰۰ ريال: ۲۹ - 15BN 978 - 964 - 548 - 910 فهرست نويسي براساس اطلاعات قيبا. ص ، ح ، به انگلیسی: Aystoliah Morteza al-Khosroshahi The Meaning of the Hadith of al-Ghadir کتابنامه به صورت زیرنویس. غايه. ۱. احادیث خاص (غدیر) \_ تقد و تفسیر. ۲. على بن إبى طالب للمثلي. امام اول. ۲۲ قبل از هجرت \_ ٤٠ ـ اثبات خلافت ـ احادیث. ٢. غدیر خم ـ احادیث. الله ، خسروشاهی، هادی، ١٣١٧ ـ . مىتى. ب.دفتر تبليغات اسلامي حوزة علميَّة قم. مؤسسه بوستان كتاب. ج. عنوان. ه خ BP 110 / 21. T خ / BP TAY/TA ۱۳۸٦

معنى حايث الغاير

آية الله السيد مرتضى الخسروشاهي تقديم و تحقيق: السيد هادي الخسر وشاهي مراقعت فيتراسي مدى





المؤلف: آية الله السيد مرتضى الحسر وشاهي ، تقديم وتحقيق: السيد هادي الحسر وشاهي
 الناشر: مؤسسة بوستان كتاب (مركز الطباعة والنشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي)
 المطبعة: مطبعة مؤسسة بوستان كتاب ، الطبعة: الاولى / ١٤٢٩ ق ، ١٣٨٦ ش
 الكمية: ١٥٠٠ ، السعر: ٢٤٠٠ تومان
 جميع الحقوق ٢ محفوظة

printed in the Islamic Republic of Iran

مجمه العنوان: قم، شارع شهداء (صفائيه)، ص ب ١٧، الحائف، ٧ ـ ٧٧٤ ٢١٥٥ الفاكس؛ ١٥٤ ٢٧٤ الماتف: ٧٧٤ ٣٤٣ الماتف، ٧٧٤ تائير يعرض التي عشر ألف عنواناً من الكتب) مجمه المعرض المركزي (١): قم، شارع شهداء (بتعاون أكثر من ١٧٠ تائير يعرض التي عشر ألف عنواناً من الكتب) مجمه المعرض الفرعي (٣): طهران، شارع فلسطين المشربي، الاقابي (يشن)، الماتف: ٦٦٤٦٠٧٣٥ مجمه المعرض الفرعي (٣): مشهد المقدّسة، تقاطع خسروي، مجمّع ياس، الماتف: ٢٢٢٣٦٧٢ مجمه المعرض الفرعي (١): أصفهان، تقاطع خسروي، مجمّع ياس، الماتف: ٢٢٢٣٦٧٢ مجمه المعرض الفرعي (٥): أصفهان، تقاطع خسروي، مجمّع ياس، الماتف: ٢٢٢٣٦٧٢ مجمه المعرض الفرعي (٥): أصفهان، تقاطع كرماني، كلستان كتاب، الهائف: ٢٢٢٢٦٧٢ مجمه المعرض الفرعي (٥): أصفهان، ساحة انقلاب، قرب سينا ساحل. الهائف: ٢٢٢٢٧٢١ مجمه التوزيع: بكتا (توزيع الكتب الإسلامية والإنسانية) طهران، شارع حافظ، قرب تقاطع كالج، بداية زقاق بامشاد، الهاتف: ٨٨٩٤٠٣٠٢

> البريد الالكتروني: E-mail:bustan@bustaneketab.com استلام الرسالة (SMS): ١٠٠٠٢١٥٥

الآثار الحديثة في المؤسّسة والتعرّف إليها في دوب سايت:: http://www.bustaneketab.com

مع جزيل الشكر والتقدير لجميع الزملاء الذين ساهموا في استخراج هذا العمل منهم: • أعضاء لجنة دراسة الإصدارات • أمين لجنة الكتاب: جواد آهنكر • المنقح: ولى قربانى • الملخص العربي: سپيله خاتنى • الملخص الإنجليزي: مريم خاتنى • فيها: مصطنى محفوظى • التصحيح والتنضيد: احمد رمضانى • استخراج الفهارس و تنظيم صفحات الكتاب: احمد مؤقنى • التطبيق: بيون سهرابى • مراقبة التطبيق: محمد جواد مصطفوى • المراقسة الفيز لتنظيم صفحات الكتاب: احمد مؤقنى • التطبيق: بيون سهرابى • مراقبة التطبيق: محمد جواد مصطفوى • المراقسة الفيز لتنظيم صفحات الكتاب: سيد رضا موسوىمنش • الإشراف والمراقبة: عبدالهادى اشرقى • تصميم الفلاف: مسعود نجابتى • الاعداد: مهدى مظفرى • طلبات الطبع: على عليزاد، وبقية الزملاء • شؤون الطباعة: نجيد مهدوى وبقية الزملاء في قسم الليتوغرافيا، الطباعة والتجليد • السيد محمود الخسروشاهي وبقية مساعيه في مركز البحوث الإسلامية.

بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدِيَّ أَوْ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ \* قُـلْ لا تُسْأَلُونَ عَمّا أَجْرَعْنا وَلا نُسْأَلُ عَمّا تَعْمَلُونَ \* قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَّا وَبُتُنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنا بِالحَقّ وَهُوَ الفَتَّسَاحُ العَلِيسِمُ ﴾ سباً: ۲۲ ـ ۲۲

.



## مقدّمة المركز

بسم الله الرحمن الرحيم

لو اتفق أن جرت المقارنة بين ما تضمّة المكتبة الشيعية في طيّ رفوفها من كتب جادّة وموضوعيّة وهادفة وبين مثيلاتها ضمن المكتبة الإسلاميّة الكبرى، لأدهشـتنا النتيجة من تفوّق هذه المكتبة بدرجات كثيرة، وعلىٰ أكثر من صعيد.

ففضلاً عن اشتمالها على اللغة الصادقة، والجودة في المحتوى، ورعاية الأخلاق السامية في التعبير، والمتانة في الاستدلال، فإنّها تتسم بالعمق والموضوعيّة على نحو فائق قد أثار إعجاب المحقّقين من باقي المذاهب الأخرى؛ إذ لايخلو مؤلَّف على المستوى الشيعيّ من عمق في التصدّي لمبحثٍ ما، وإفاضة في الحديث حول المسائل المتعلّقة به، بل والخوض في كلّ ما من شأنه أن يثير مناقشة في إطاره، اعتماداً على الأسلوب العلميّ والتحليليّ القائم على الاستدلال بالأصول المعتمدة، والروايات المسندة والموثّقة، سواء كان هذا المولَّف يعدّ من المطوّلات أم من غيرها.

وهذه السمة \_ولاشكّ\_ جديرة بأن تحظى التقدير من النقّاد، وتنال الحـظوة مـن التثمين من قبل العلماء والمحقّقين.

وليس هذا بعجيب، فإنّ أغلب كتّابنا ومصنّفينا من الفقهاء والعلماء. ما فتأوا يكتبون وينشرون من العلوم والمعارف المستمدّة من وحي الفكر الإسلاميّ القويم. والمستلهمة من تعاليم النبيّ الأكرمﷺ وأهل بيته الطيّبين الطاهرينﷺ منذ صدر الإسلام وحتّى

٨ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

وقتنا الحاضر.

وكلَّ ذلك ساهم مساهمةً بالغة في ضخّ التراث الشيعي خاصةً، والإسلاميّ عامّةً. بمواد علميّة وفكريّة وثقافيّة من شأنها أن تثري الذهنيّة الإسلاميّة وتغنيها عن سواها.

وهذا الكتاب الذي هو بين يديك عزيزنا القارئ رغم صغر حجمه يعدّ إحدى المحاولات الجادّة في هذا الاتّجاه، ويمثّل النموذج العمليّ الذي سعىٰ إلى أن يسقدّمه آيةالله الحجّة السيّد مرتضى الخسروشاهي الي جميع المسلمين من غير فرق بسين كونه مخالفاً أو موافقاً منهم لمذهبه، مذهب أهل البسيت اللهي، الغرض منه البحث والمناقشة في عدّة نقاط ارتأى أحد أعلام السنّة إثارتها، والطعن فيها بما لديه من ملكة كتابيّة دوّنها في كتابه.

فنهض السيّد للردّ عليها بموضوعيّة علميّة، وبنَفَس محايد، ومناقشة ما جاء فيها من أمور يمكن أن تتّخذ ثغوراً للطعن والتشويش في قضيّة تعدّ إحدى أهمّ القـضايا التي واجهت المسلمين، وهي قضيّة الغدير بكل تداعياتها وآثارها التي كـادت تـجرّ الأمّة إلىٰ منعطف خطير لولا اللطف الإلهيّ ووجود العقلاء من هذه الأمّة، وعلىٰ رأسهم سيّدهم أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ.

وقضيّة الغدير لم تكتسب أهمّيّتها من كونها متعلّقة بشخصيّة ومنزلة أمير المؤمنين عليّ ﷺ فحسب، وإنّما كونها تشكّل جانباً حيويّاً من جوانب الفكر الإسلاميّ، وهـو جانب الإمامة والقيادة والولاية لأُمّةٍ كانت، ومازالت تمثّل شريحة عظيمة من مجموع البشريّة التي تقطن سطح الأرض.

وعلى ضوء ذلك يتبيّن لنا السرّ الكامن وراء انـدفاع السـيّد المـؤلّف إلى البـحث والاستقصاء، والردّ والمناقشة بهذه الصورة المعمّقة من الطرح والاستدلال، وبذل ما في وسعه لتقديم الجواب الشافي للأسئلة التي يمكن أن تُطرح في هذا المجال.

لقد وجد المؤلّف & الحاجة ملحّة إلى دراسة معمّقة وعلميّة محضة لتلك النقاط التي أثارها الفخر الرازي حول قضيّة الغدير الشهيرة، واستقصاء مضامينها بأسلوب علميّ وتحليليّ بحت من خلال استقراء الوقائع والأفكار. وما يمكن أن يدور في خلد الطرف الآخر من أسئلة وردود. ومحاولة مناقشة ما يثيره ذلك الطرف في هذا السبيل.

وبذلك فقد ساهم السيّد المؤلّف كأقرانه من العلماء المخلصين في إنشاء تيار من الوعي الفكري للأجيال المتلاحقة من أجل مواصلة الدرب فـي تـعريف المـذهب، والدفاع عنه من عبث العابثين، وفضول المتطفّلين.

وحينما يطالع القارئ هذا الكتاب يجده قد توافر على وعي وإدراك مؤلّفه. واشتماله علىٰ ثقافةٍ وفقهٍ رفيعٍ يمكن أن يعدّ من الطبعات الأولى وهو ما يلمسه القارئ حينما يتابع سيرة حياته التي أوجزها ولده الأستاذ العلامة السيّد هادي (حفظه الله) في تقديمه لهذا الكتاب.

يضاف إلى ذلك ما اتسم به الكتاب من براعة في صياغة المادّة التأريخية في قالب علميّ وفقهيّ استدلاليّ ينطق روعة، فيجذب قلوب قارئيه. وإن دلّ هذا على تسيء فإنّما يدلّ علىٰ سلامة ذهنه، وقوّة طرحه، ومتانة أسلوبه وبيانه، وسعة علمه، وروعة مناقشته، قد أرسلها السيّد الحجّة الآية، واضحة المعالم، سافرة الأركان.

إنّنا في حاجةٍ إلى دراسة التأريخ دراسةً علميةً وموضوعيةً دقيقة، وفي حاجةٍ أشدّ إلىٰ دراسة مذهبنا الحقّ، مذهب أهل بيت النبوّة والطهارة في صورةٍ أعمق ممّا وصل إلينا، لنعرف الحقّ من الباطل، بعيداً عن عمليّات الرتوش التي يقوم بها البعض، ويُراد منها تجميل الوجوه، وتحسين صورتها أمام الناس.

وهذا البحث قبل كلّ شيء يتوخّىٰ تـقديم مـنهج عـلميّ لنـمطٍ مـن المـناقشات والحوارات التي قد تنعقد في أيّ مكان من عالمنا، وفي أيّ زمان، في أكثر مشـاهد التأريخ الإسلاميّ حسّاسيّة وأهمّيّة في حياة المسلمين كافّة.

ولذلك فقد وجد مركزنا (مركز البحوث الإسلامية) هذا البحث بـحثاً مـمتعاً، وذا طابع منهجيّ لايخلو من فائدة وانعكاس لخطّ التشيّع بصفة عامّة، وذلك من جهتين: الأولى: كونه يبرز ملامح تلك المدرسة التـي أسّس بـنيانها أهـل بـيت العـصمة والطهارة ﷺ على صعيد المنهج، وطريقة الحوار والمناقشة العلميّة مع المخالفين.

والثانية: كونه يدور في إطار الهدف العامّ الذي ينشده مركزنا الأغرّ، ويتمثّل فمي حفظ الفكر الشيعيّ الأصيل، وحمايته من صدمات الانحراف التي يقوم بها البعض بين فترة وأخرى، وتأسيس تيار مهمّته توفير الحماية لهذا المـذهب الأصـيل، ومـعالجة القضايا التي تتعلّق محاورها بالدين والتأريخ والعقيدة الشيعيّة الصحيحة.

ومن هنا نهض مركزنا بما يمتلك من إمكانيّة لتسحقيق هـذا الكـتاب، والاهــتمام بطباعته ونشره بحلّته الجديدة التي امتازت عن السابقتين بـالإخراج الحـديث الذي يتناسب ومكانته، وبما يوائم الذوق المعاصر، إضافة إلى امـتيازه بـالتنقيح والتــوثيق بالمصادرة المعتمدة في طيّ البحث، والفهارس الفنّية الحديثة، لتعين الباحث والمحقّق والقارئ الكريم إذا ما أراد الاستفادة منه في بحثه ودراسته على هذا الصعيد.

ونحن إذ نثمّن جهود العاملين الذين لم يتوانوا في تقديم ما هو أفضل لإخراجــه بالشكل الجميل، فإنّنا نتقدّم بالشكر الجريل إلى سماحة الأستاذ العلامة السيّد هادي الخسروشاهي (حفظه الله ورعاه) نجل المؤلّف (قدّسالله روحه الزكـية) لتـعاونه فــي تنسيق و تحقيق ونشر هذا الأثر الخالد، وتقديم ما بوسعه من أمور أعانتنا في جميع مراحل العمل، فجزاه الله جزاء المحسنين.

نسأل الله التموفيق لما هـو أفـضل. والعسمل الدؤوب لخـدمة أهـل بـيت النـبوّة والطهارة ﷺ، والسير على خُطاهم، وأن يرزقنا شفاعتهم وشفاعة أبنائهم. وبالخصوص ولدهم الصالح آية الله الحجّة السيد مرتضى الخسروشاهي طيب الله ثراه. والحمد لله أوّلاً وأخيراً.

مركز البحوث الإسلامية، قمّ محرم الحرام ١٤٢٩هـ ـدى ١٣٨٦ ش ـ

المقدّمة

# حول المؤلّف والكتاب

إنّه أبيّ... ووشيجة النسب بيني وبينه تعنيني من التوسّع في ترجمته، والإفاضة في الإشارة بفضائله وفواضله، وبتّ ما أعرف عنه من سجاياه وخصائصه، لئلّا يحمل ذلك على المبالغة والتسرّع في التقييم، فأكتفي هنا بما ذكره المترجمون له أو ما لابدّ منه؛ مرجئاً أداء ماله عليَّ من الحقّ إلىٰ فَرصةٍ أخرى مؤاتية، إن شاء الله تعالى.

نسبه ونسبته وأسرته سماحة العلّامة الكبير آية الله السيّد مرتضىٰ بن أحمد بن محمّد بن عليّ بن أبي الحسن الحسيني الخسروشاهي <sup>(</sup> التبريزي. من كبار علماء الشيعة المعاصرين، ومن بيت العلم والدين، عُرف أسلافه بالتقوى وطهارة الجيب، والسعي في الدعوة إلى الله، والإرشاد إلى التعاليم الإسلاميّة المقدّسة. كيف وهو من سلالة أهل بيت النبوّة؟! حيث ينتهي نسبه مع ستَّ وعشرين واسطة <sup>٢</sup> إلى الإمام الحسين بن علىّ بن أبي طالب ﷺ.

فأبوه وأجداده كانوا من أعاظم علماء الشيعة، وكبار الفقهاء في النـجف (العـراق)

خُسْرَوْشاه: بلدة تقع قرب مدينة تبريز، عاصمة آذربايجان بإيران.

۲. انظر: آثار الحجّة، ج ۲، ص ۲۳۳.

١٢ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

وتبريز (إيران) منذ ثلاثة قرون، بل أكثر كما كان يبدو من تأريخ الأُسرة الحافلة بالعلم والدين والورع والتقوي. -يقول العلّامة الكبير الشيخ محمد محسن، الشهير بـ«آغا بزرگ الطـهرانــي» فــي تأريخ حياة والده: ... هو السيد أحمد ابن السيد محمد الخسروشاهي التبريزي. عالم فقيه. وورع تقيّ. كان في النجف الأشرف يحضر بحث العلَّامة الميرزا حبيب الله الرشتي. وبعده حـضر عـلى العـلّامة الشيخ محمد حسن المامقاني، وكان في غاية الورع والتقويٰ... حجَّ البيت مرارأ، وكان أوصيٰ بدفنه عند أبيه لعلَّةٍ نذكرها في ترجمة والده. إلَّا أنَّه عدل في سفرته الأخيرة إلى الحجَّ، ولمَّا رجع إلى المدينة لم يكن في نفسه شيء إلا الدفن في جوار جدّته فاطمة الزهراء عنه... وكان يذكر أمنيته لأصحابه. وبعد وروده المدينة بأيَّام حُمَّ يوماً واحداً. وتوفّي في عشيَّته. ودُفن هناك.... ويقول الأُستاذ الحاج ملًا على الخياباتي التبريزي في كتابه في كلام طويل حول تأريخ حياته: ... إنَّه من أجلًاء العلماء، ومشاهير الفقهاء في تبريز في أواتل هـذا القـرن... السبيَّد أحــمد الخسر وشاهي، كان هو العالم المحقّق النحرير، والفاضل المضطلع الخبير. أُستاذ أسـاطين العصر، وأستاذ فضلاء الدهر، مصباح الشريعة، حامي الدّين والملَّة، قامع بدع الملحدين... ولد سنة ١٢٦٦هـق. في النجف، وتوفَّى سنة ١٣٢٧هـق. بالمدينة المنوّرة. ودُفن في البقيع، وله

مؤلّفات في الفقد والأصول: منها: توضيحات هامّة لرسائل الشيخ مرتضى الأنـصاري بـرز منها: حجّيّة القطع والظنّ وتعاليق مفيدة لكتاب والده: مشكاة المصابيح في الأصول. و إيضاحات فقهيّة للرسالة الباقرية ، قد طُبع كلّها في هوامش الكتاب....<sup>٢</sup>

> ۱. طبقات أعلام المشيعة ، ج۱، ص۱۱۹. ۲. علماء معاصرين، ص ۳۵۳ ـ ۲۵٤.

وجدّه السيد محمد، كان معروفاً بالعلم والزهد، وهو من مشاهير تـلامذة أسـتاذ العلماء الشيخ مرتضى الأنصاري. ولد المغفور له في كربلاء، حدود سنة ١٢٢٩ه ق، وانتقل إلى النجف مع والده العلّامة السيّد عليّ حيث كان من أجلّاء العلماء آنذاك-وأكمل دراسته العليا هناك، وكان يعدّ من مراجع الدين في النجف بعد أُستاذه الشيخ مرتضى الأنصاريّ، كما كان يحضر مجلس درسه جمّ غفير من الطلّاب والفضلاء.

ومن آثاره العلميّة المطبوعة كتابه القيّم مشكاة المصابيح في الأصول، طُبع سنة ١٣١٠هـ ق، ويقع في ٣٦٤ صفحة من القطع الكبير، و الرسالة البـاقريّة في المسائل الفقهيّة طُبعت ملحقة بكتاب المشكاة، وتقع في ٦٠ صفحة... ولكنّه من الأسف أنّ مؤلّفاته القيّمة الأخرى بقيت مخطوطةً، وضاعت بعد وفاته.

توفّي سنة ١٣١٢هق، ودفن قرب مرقد الإمام أمير المؤمنين ﷺ، داخل الصحن الشريف، وقد نقل العلّامة الشيخ آغا بزرك الطهراني لكاتب هذه السطور: أنّه قد كتب تأريخ حياته بالتفصيل في كتاب طبقات أعلام الشيعة ولم يطبع المجلّد الذي فيه هذه الترجمة حتى اليوم.

ويصف سيّدنا الراحل نفسه. ويعرّف والده ومكانته العلميّة في أواخر كتابه المشكاة في سطور. ويقول:

... هذا غاية ما قصدنا بياند. وأنا الحقير محمّد بن عليّ بن أبيّ الحسن الحسينيّ الحائري مولداً، والغرويّ مسكناً، التبريزي أباً، الشهير بالخسروشاهي جدّاً... وقد وقع الفراغ من تأليف هذا الكتاب الذي عنيت بجمعه وتهذيبه، وتأليفه وترصيفه... أعني مشكاة المصابيح في التعادل والتراجيح في سنة ١٢٦٩ ه ق؛ لقرّتي عيني أحمد وأبي الحسن. وذلك بعد أن أتممت من العمر الثلاثين، ودخلت في عشر الأربعين.... ثمّ إنّ المرجوّ من أعزّ الناس عليَّ وأكرمهم لديّ، أعني جناب الوالد الماجد. جامع المعقول والمنقول، حاوي الفروع والأصول، مشيّد مباني مسائل الحلال والحرام، معهّد قواعد الشرائع عمدة الفقهاء والمدقّقين. السيّد المعزّى إليـه الأعـظم. السيّد عـليّ الحسمينيّ التـبريزيّ الخسروشاهي أن يصلح ما يجد فيها من الخلل والنقصان. والخطأ والنسيان...<sup>1</sup>.

## نشأته العلمية

في هذا البيت الثري بالعلم والدين ولد الوالد المؤلّف ونشأ وترعرع، وفي هذه البيئة الصالحة تربّىٰ تربيةً أهلته لأن يكون قبساً مضيئاً لروّاد المعرفة، وعلماً شامخاً لطلّاب العلوم والكمالات.

ولدة في ١٤ شوّال سنة ١٢٩٩هـق. في النجف الأشرف، ونشأ في أحضان أبوين كريمين نشأته الأولى، فأخذ عنهما الملكات الفاضلة والأخلاق الحميدة التي تجلّت فيما بعد في أفعاله وأقواله، وتدرّج في مسيرته العلميّة الأوّليّة بنجاحٍ وتفوّق، وظهرت عليه منذ أيام الصبا وشرخ الشباب آثار النجابة وتور العلم، فكان مبرّزاً بين أقرانه بما ناله من الفضائل النفسيّة والمراتب للعلميّة من من م

تتلمذ علىٰ أساتذة كثيرين كان لهم الأثر في تنشئته وتربيته، فمنهم من درس عليه العلوم المقدّماتيّة، ومنهم من تعلّم عنده المعارف العالية، وأهم هؤلاء هم: ١. العلّامة الحجّة الميرزا أبو القاسم الجواهريّ. ٢. العلّامة الحجّة الميرزا رضا، المعروف ببالا آقا.

كما أنّه أجيز بالاجتهاد من قبل أصحاب السماحة. الآيات العظام في العراق وإيران. فهم:

١. مشكاة المصابيح. ص ٣٦١ ـ ٣٦٢.

المقدّمة 🔶 ١٥

#### صفحة من حياته

عاد والدي المغفور له إلى تبريز بعد إكمال دراسته فسي النـجف، والنـيل بشـرف الاجتهاد، واشتغل بالتدريس والتأليف، وإلقاء المحاضرات أسبوعيّاً في مسجده الكبير بالسوق، وكان يدافع دوماً عن الحقّ والدين، ويعارض باستمرارٍ كلَّ بـدعةٍ وضـلالةٍ، فاعتُقِل سنة ١٣٥٣ه ق. مع جملةٍ من علماء تبريز، ونُفي إلى سمنان، فسُجن هـناك زمناً غيرَ قصير، ثمّ أُطلق سراحه مع رفاقه في الجهاد شريطة أن لايرجعوا إلى تبريز، فبقي في منفاه «مشهد» الرضا ﷺ مدَّةً طويلة.

وكافح ضدّ الحكم العسكري الشيوعيّ القائم في آذرب ايجان، سنة ١٣٦٠ه ق، فصُدِر الحُكم بإعدامه مع جماعةٍ من العلماء الكبار، وقرّر تنفيذُ الحكم في يومٍ سمّوه «عيد الدم»! ولكنّ الشيوعيّين هربوا إلى مأواهم (الإتحاد السوفياتي) قبل تنفيذ القرار؛ لثورةٍ مضادّة قام بها الشعب المسلم في أذربايجان ضدّ البغي والطغيان.

وكان موقفه بعد هذا كلّه نفس الموقف، أي بيان الحـقّ، تـعليم الطـلّاب، تـثقيف الشعب، والكفاح ضدّ كلّ طاغوت... حتّى قضى نحبه.

فعاش والدي ثلاثاً وسبعين سنة كانت مليئة بالجدّ في الطلب والبتّ والعمل، فهو لم يَدَع ساعةً واحدةً من عمره تذهب سُدى من غير فائدةٍ يجنيها، أو عـائدةٍ عـلميّةٍ يضيفها على تلامذته والمشتغلين عنده، أو عبادةٍ يمارسها في حالاتٍ يخلو بها مع ربّه عزّ شأنه في آناء الليل وأوساط النهار.

إنَّ حياته حياة مباركة اتَصل فيها الليل بالنهار في العمل الدائب، لايطرق إليـها الكسل والملل، وسنين مباركة كلَّها خير على نفسه، وعلى المؤمنين، وتلامذته، وأهله. ولهذه الخصائل الحميدة نجد تلامذته وعارفيه يُكبَّرونه، ويـجلَّونه ويـذكرونه بكـلَّ احترام وتعظيم.

فيقول العلّامة الحاج ملًا عليّ الخياباني. بعد سرد تأريخ حياته:

... إنّه قام بواجبه الدينيّ في تبريز أكثر من خمسين سنة، من تدريس وتأليف، وإقامة الجماعة في مسجد والده الكبير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأجوبة الاستغتائات. وكان من كبار العلماء، ومن أجلًا، الفقهاء، عالم تقيّ ونقيّ، فسقيه بسارع جسامع، مستصلّب فسي الأمس بالمعروف والنهي عن المنكر، خشن في ذات الله، لا يخاف لومة لائم، حافظ لقوانين الديس ونواميس الشرع، واستفاد من مجلس درسه جمّ غفير من الطلّاب طوال سنين عديدة، وكان عديم النظير في صيانة النفس والتعفّف... ولم يخرج عن طريق الحقّ القويم ولو خطوة واحدة، ولم يداهن أحداً في الحقّ، ولم يسكت في بتّ حكم من أحكام الإسلام، وكان يحارب البِدَع، ويكشف الظُلَم، ويوضّح الحقَّ والعدل. وفي بتّ حكم من أحكام الإسلام، وكان يحارب البِدَع، ويكشف الظُلَم، ويوضّح الحقَّ والعدل. ويقول يخرج عن طريق الحق القويم ولو خطوة واحدة، ولم يداهن أحداً في الحق. ولم يسكت ولم يخرج عن طريق الحق القويم ولو خطوة واحدة، ولم يداهن أحداً في الحق. ولم يسكت ولم يخرج عن طريق الحق القويم ولو خطوة واحدة، ولم يداهن أحداً في الحق. ولم يسكت ولم يخرج عن طريق الحق القويم ولو خطوة واحدة، ولم يداهن أحداً في الحق. ولم يسكت ولم يحم من أحكام الإسلام، وكان يحارب البِدَع، ويكشف الظُلَم، ويوضّح الحقَّ والعدل. وافقته في سفر الحج عام ١٣٦١ه ق، وكان يقيم الجماعة في السفينة ـ عـند رجـوعنا مـن رافقته في الحم مين أحكام الإسلام، وكان يحارب البِدَع، ويكشف الظُلَم، ويوضح الحقً والعدل. ويقول العلامة المفضال الشيخ ولي الله النسرابي : سكان مواظباً طول عمره بالعمل والصلاح، بل كان حليف التقي، وكان مع كبر السن مشتغلاً وانخص أطول عمره بالعمل والصلاح، بل كان حليف التقي، وكان مع كبر السن مشتغلاً وانخص أطول عمره بالعمل والصلاح، بل كان حليف التقي، وكان مع كبر السن مشتغلاً وانخص أطول عمره بالعمل والصلاح، بل كان حليف التقي، وكان م مرابي الم ماتينالاً المين والفيار موليان من المن م

والمحصح المل الملم عرا عون عمرة، واعروا له بالطه والطالمة، وقان قدوة وإعاما، وقد السفاد من علمه جمّ غفير من سوالف الدهر حتّىٰ كان يحضر بيته أهل العلم كلَّ يومٍ ليستضيئوا بنور علمه. ويهتدوا في ظلمات الجهل بشمس هدايته. ومع كبر السنّ، وكثرة الشواغل، وصروف الدهر، كان عابداً مجتهداً، مشتغلاً بإقامة عمود العلم، ويكفي للمتدليل عملىٰ غيزارة عملمه وجلالة شأنه مصنّفاتُه الكثيرةُ، عاش سعيداً وعزيزاً، وقضىٰ نحبه وترك أولاداً صلحاء ":

علماء معاصرين، ص ٢٥١ ـ ٢٥٣.
 علماء تبريز، ومن مشاهير تلامذته السيّد الوالد، وله مؤلّفات كثيرة في شـتّى المـجالات: القـرآنـيّة والفـقهيّة والأُصوليّة. راجع كتاب آثار الحجّذ، ج٢، ص٢٣٦ ـ ٢٣٢ تجد فيه تأريخ حياته، وأسماء مؤلّفاته، المخطوطة منها والمطبوعة.
 والمطبوعة.
 ٢٣٣ ـ ٢٣٣ ـ ٢٣٢ .

المقدّمة 🔶 ١٧)

منهم: العلم الحجّة. آية الله السيّد أبو الفضل الخسروشاهي. العالم الزاهد الذي لايزال يعمل بواجبه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإرشاد الناس إلى طريق الحقّ. ومنهم: العلم الحجّة. آية الله الفقيه المحقّق الحاج السيّد أحمد الخسروشاهي. الذي أكسل دراسته في قمّ وعاد إلى تبريز، واشتغل بالتدريس والتأليف، وإرشاد الناس، والإفتاء كوالده الماجد. وأعتقل سنة ١٣٨٠هـ ق؛ لمواقفه الدنييَّة، وسُجن في طهران العاصمة عدَّة شهور، ثمَّ بقى هناك تحت الرقابة عدّة أشهر أخر... وكان يعدّ من أكبر فقهاء الشيعة في هذا العصر، وله مؤلَّفات قيَّمة مخطوطة، منها: دسالة في حرمة التشته بالكفار. ٢. جواز النافلة لمن عليه الفريضة ٣. الحواشي على كتاب التبصرة للعلامة الحلِّي ٤. المواعظ. ٥. الحواشي على العروة مع الإشارة إلى العدارك. الوسالة العملية مطبوعة وغيرها....<sup>1</sup> وقد توفَّى الله في شهر رجب ٩٧ هاق، وأعلن الحداد في آذربا يجان، وشُيَّع جثمانه من بيته على أكتاف عشرات الآلاف من الناس، ثمَّ انتقل إلى المشهد الرضويَّ، فدفن في الصحن الشريف. ومنهم: الوجيهان: السيّد محمّد الخسروشاهي، والسيّد جعفر الخسروشاهي، اللذين يعدّان من أهل الخير والعمل، ومعروفان بالورع والتقوىٰ في تبريز. ومنهم: كاتب هذه السطور، السيَّد هادي الخسروشاهي ً.

ا. المصدر، ص٢٢٣.

۱۸ چ معنىٰ حديث الغدير

آثاره العلمية تمتاز آثار سيّدنا المترجم بالأصالة في البحث، والصبر على التنقيب، والتروّي في الحكم فهو حينما يتناول موضوعاً علمياً يسير معه حتّى إشباعه بوجوه الاستدلال. وصنوف الأخذ والردّ، ولايقنع بالسطحية في الفكر، والتسرّع في إعطاء النـتيجة، بـل يحاول سبر أغوار الموضع، وكشف ما فيه من مختلف الآراء وإثباتها أو الردّ عليها. وإليك فيما يلي أسماء مصنّفاته ومؤلّفاته: ا. إهداء الحقير في معنى حديث الغدير، وهو هذا الكتاب. ت. كشف الأستار في الردّ على الوهابية، طُبع. ٣. الموائد في شرح المتواعد. كتاب فقيتي استدلاليّ في ثلاث مائة صفحة من القطع الكبير.

← الخسروشاهي ونشاطاته في شتى المجالات مالفظه بعد تعريبه: «الأستاذ العلامة حجّة الإسلام الحاج السيّد هادي الخسروشاهي، وهو عالم كامل، وأستاذ كاتب. له مقام خاص في العلم والأدب. ولد في تبريز وانتقل إلى قمّ بعد وفاة والده وهو صغير السن، وقد فاق على أقرانه وأترابه بما آتاه الله تعالى من الاستعداد الذاتي الموروث من آبائه الكرام بسرعة هائلة، ثم أنهى دراساته العليا في الفقه والأصول والتفسير والفلسفة عند علماء كبار، وآيات عظام، منهم: المرعة وقات من الاستعداد الذاتي الموروث من آبائه الكرام بالاحر والده وهو صغير السن، وقد فاق على أقرانه وأترابه بما آتاه الله تعالى من الاستعداد الذاتي الموروث من آبائه الكرام بسرعة هائلة، ثم أنهى دراساته العليا في الفقه والأصول والتفسير والفلسفة عند علماء كبار، وآيات عظام، منهم: البروجردي، والشريعتمداري، والخميني، والطباطبائي وغيرهم، وارتقى المدارج العالية، ونال بإجازات خاصة عن البروجردي، والشريعتمداري، والخميني، والطباطبائي وغيرهم، وارتقى المدارج العالية، ونال بإجازات خاصة عن المراجع الدينية في الدينية في الفقه والأصول والتفسير والفلسفة عند علماء كبار، وآيات عظام، منهم؛ البروجردي، والشريعتمداري، والخميني، والطباطبائي وغيرهم، وارتقى المدارج العالية، ونال بإجازات خاصة عن المراجع الدينية في النجف، وقم، ومشهد، منهم؛ الشيخ آغا بزرك الطهراني، والسيّد أبو القاسم الخوئي، والسيّد أحمد المراجع الدينية في الدينية في النجف، وقم، ومشهد، منهم؛ الشيخ آغا بزرك الطهراني، والسيّد أبو القاسم الخوئي، والسيّد أحمد عامات عالمية عن المراجع الدينية في النجف، وقم، ومشهد، منهم؛ الشيخ آغا بزرك الطهراني، والسيّد أبو القاسم الخوئي، والسيّد أحمد عادي المراجع الدينية مي الدينية مي النجف، وقم، ومشهد، منهم؛ الشيخ آغا بزرك الطهراني، والسيّد مرسم الحائري، والسيّد كاظم الشريعتمداري، والسيّد معمد صادق الروحاني، والشيخ مرتضي الحائري، والسيّد مرتضي العائري، والسيّد مرضي العائري، والسيّد محمد حمد حادق الروحاني، والشيخ مرتضي الحائري، والسيّد مرمي القري مرائي والسيّد مرضي المريزي، والسيّد معمد محدى الذي المريم، مرتضي الحائري، والسيّد مي المريم، مرتضي مرائي، والسيّد مرتض المرابي مي المريني، مرائي مي المريم، والسيّد مرضي المريم، مولي مرائي مرائي، مرائي مريم، مريماني، مرييرمي، مرائيم، مي مرييني، مرائيم المريي، مريم مريم، معاليري،

ولمواففه الإسلامية الصلبة أعتقل عدّة مرّات؛ كوالد، وأخيه في قمّ وتبريز وطهران... وله مؤلّفات قيّمة باللغتين العربية والمغارسية تبلغ زهاء أربعين مجلّداً وقد طُبع بعضها أكثر من عشرين مرّة... واشترك في مؤتمرات إسلامية كثيرة في البلاد الإسلامية والأوربية، كالعربية السمودية، والجزائر، وانكلترا، وألمانيا، وغيرها، ممثّلاً الحوزة العلمية، كما استلم دعوات من جمعيات إسلامية في الهند، وليبيا، واليابان، وإمريكا، والاتحاد السوفياتي للاشتراك في مؤتمرات هذا وقام الأستاذ بتأسيس مركز البحوث الإسلامية، ويشرف على إدارتها ونشاطاتها من إصدار الكتب الإسلاميّة باللغات العالمية المختلفة، والإشراف على لجان متعدّدة تشتغل بالدراسات الإسلاميّة في شيّئ المجالات. المقدّمة + ١٩

هذا الكتاب

إهداء الحقير معنىٰ حديث الغدير إلى أخيه البارع البصير كتبه المؤلّف جواباً عن إشكال أورده الشيخ محمّد صدّيق أحد علماء السنّة في كردستان على لفظ «المولىٰ» الوارد في حديث الغدير حينما نصب النبيّ ﷺ عليّاً ﷺ للإمامة والخلافة بعده، فتحدّث بإسهاب عن أنّ هذا اللفظ هل يدلّ على ما يعتقده الشيعة من كونه بمعنىٰ «الأولىٰ بالتصرّف» أم هو دالّ على المعاني اللغويّة الأخرىٰ التي ذكرها اللغويّون في معاجمهم اللغويّة غير المعنى المذكور؟

ألَّف هذا الكتاب بمناسبة قرب عيد الغدير من سنة ١٣٥٢ه ق، وهو يشتمل على خمسة عشر وجهاً، أكثرها تدور حول ما أورده الفخر الرازيّ في تفسيره الكبير فـي معنى اللفظ المذكور، ويستدرج في الوجوه المعنونة إلى كثيرٍ من المباحث التفسيريّة والحديثيّة واللغويّة والتأريخيّة وغيرها، ويحاول بجدٍّ أن لايدع مجالاً للقول بغير مـا

٢٠ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

ذهب إليه الشيعة في معنى «الموليٰ».

وهو في مسيرته الموفّقة يرجع إلى مصادر السنّة وكتبهم دون الرجـوع إلى كـتب الشيعة؛ لتكون الحجّة ألزم والحجاج أبلغ، وهذه طريقة محمودة تعطي البحث صـبغة التجرّد والابتعاد عن التعصّبات غير اللائقة، ولايقدر الخصم من الهروب من الحُـجج الملزمة إيّاه؛ لأنّه ممّا يعترف هو بصحّته لديه.

وقد ألحق المؤلّف بآخر الكتاب كرّاسةً أسماها بكشف الستر والأستار عن وجه زيارة الزوّار، وقدّمها هديّةً إلى ملك الحجاز عبدالعزيز آل سعود، واستعرض فيها زيارة قبور النبيّ والأئمّة (عليه وعليهم الصلاة والسلام)، وأثبت أنّها جـائزة بـل مسـتحبّة، وليست كما تذهب الوهابيّة إلى حرمتها، وأنّها شرك وبدعة!!

والكتاب ـبعد هذا كلّد ـ يمتاز بمانجد خلال سطوره من الهدوء والأصالة. وعدم التعرّض إلى ما لاينبغي الدخول فيه من الأبحاث الجانبيّة، وخلوّه ممّا يشـين العـلم ولايليق بالعلماء من الألفاظ النابية والتنابز بالألقاب، فهو عرض علميّ خالص، يهدف الوصول إلى الحقّ ودرك الحقيقة.

وقد قالوا حول هذا الكتاب ما يشير إلى مكانته العلميّة الكبيرة وأهمّيّته عـندهم. وفيما يلي ننقل بعض تلك الأقوال:

قال العلّامة الكبير الشيخ آغا بزرگ الطهراني في تأليفه المنيف مانصه:

إهداء الحقير معنى حديث الغدير إلى أخيه البارع البصير الشيخ محمّد صدّيق من علماء العامّة، للسيّد مرتضى بن أحمد ابن السيّد محمد الحسينيّ الخسروشاهي التسبريزي. ألفد سنة ١٣٥٢ هتى. وطُبع في النجف الأشرف، سنة ١٣٥٣هتى. وهو كتاب جليل في بابه. ممتاز بقوّة الحجّة وجودة البيان بدأ بتحقيق معنى «المولىٰ» ونقّد كلام الفخر الرازيّ في المقام وفي مقامات أخر من تفسيره، وتعرّض لإثبات أولويّة طريقة الإماميّة. ودفع بعض أوهمام الوهّاييّين.

وهو من المبرّزين، ومنَّ بيت علم رفيع، جدَّه السيَّد محمَّد بن عليَّ بن أبي الحسن من تلاميذ

العلّامة الأنصاري ومؤلّف مشكاة المصابيح في سنة ١٢٦٩هـق، كما يأتي. ووالده السيّد أحمد أيضاً كان من أجلًاء العلماء، ودفن بالبقيع سنة ١٣٢٦ ق. ( وقال العلَّامة الشيخ عبدالحسين الأميني ۖ \_وهو من أجـلَّاء تـلامذة السيَّد الوالد المترجم ـ في كتابه القيّم الخالد الغدير: المؤلِّفون في حديث الغدير... بلغ اهتمام العلماء بهذا الحديث إلى غاية غير قريبة، فلم يقنعهم إخراجه بأسانيد مبثوثة خلال الكتب حتّى أفرده جماعة بالتأليف، فدوّنوا ماانتهى إليهم من أسانيده، وضبطوا ما صحّ لديهم من طريقة. كلَّ ذلك على كلأة متنه من الدثور، وعن تطرّق يد التحريف إليه... فمنهم: السيَّد مر تضي الخسروشاهيَّ التبريزيِّ، أفرد كتابه في دلالة الحديث، وأسماه: إهداء الحقير في معنى جنيب الغدير، طُبع فسي العراق، أغـرق نـزعاً فسي التحقيق، ولم يبق في القوس منز لا وقال العلَّامة الشيخ محمَّد عليَّ الأردوبادي، من كبار علماء النــجف، مشــيرأ إلى الكتاب واسم المؤلِّف بما يلي: هـدى للـمتَّقين) غـدا مـجيدا كستاب إذ أتلى (لاريب فسيه

١. الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٢، ص٤٨٢.
٢. كتب الشيخ محمد خليل الزين العامليّ في تىرجمة العلّامة النسيخ عبدالحسين الأميني: ١٠.. ولد فمي تسبريز سنة ١٣٢٠هـق. ونشأ وترتي تحت رعاية والده العلّامة. وفي مدارس تبريز تعلّم ما يحتاجه من المبادئ الأوليّة. وكان من صفره يظهر نمبوغاً واستعداداً... ثم تخرّج عملى الأعلام الحجج الثلاث: الحاج السيّد محمد المايي في تبريز ألموني مدارس تبريز تعلّم ما يحتاجه من المبادئ الأوليّة. وكان من صفره يظهر نمبوغاً واستعداداً... ثم تخرّج عملى الأعلام الحجج الثلاث: الحاج السيّد محمد المايية والذه العلّمة. وفي مدارس تبريز تعلّم ما يحتاجه من المبادئ الأوليّة. وكان من صفره يظهر نمبوغاً واستعداداً... ثم تخرّج عملى الأعلام الحجج الثلاث: الحاج السيّد محمد الشهير بـ المولانا» مؤلّف مصباح السالكين العطبوع في تبريز، والحاج السيّد مرتضى الخسروشاهيّ صاحب المايية مساحب المايية مساحب السيّد محمد المايية المايية المايية محمد المايية الماية المايية المايية المايية المايية الماية المايية المايية المايية المايية المايية المايية الماية المايية المايية المايية المايية المايية المايية الماية الماية الماية الماية المايية الماية المايية الماية الماية الماية المايية الماية الماية المايية الماية الماية الماية المايية الماية الماي

كتاب معنى حديث الغدير. المطبوع في النجف. والشيخ حسين مؤلّف هداية الأنام المطبوعة. فــنال مــن العــلم نصيباً أوفــى...» راجــع: شـهداء الفــضيلة طــبع النــجف. مـطبعة الفـريّ عــام ١٣٥٥ هــق. مـقدّمة الشــيخ الزيـن العامليّ.

ويقول العلّامة الشيخ رضا عبدالحسين الأميني في مقدّمة كتاب والده: أنهى سطوح الفقه والأصول على عدد من أجلّة علماء تبريز أمثال آية الله السيّد مرتضى الخسروشاهيّ من أساطين العلم وجهابذة الفقه وكبار علماء تبريز... له آثار علميّة ومآثر فكريّة تنمّ على طول باعه وسعة اطّلاعه. الغدير، ص٥٦ الطبعة الرابعة. ٣. المصدر، ج١. ص ١٥٧. فقل (علّامة) العـلماء هـذا الإ مام (المرتضى) وافي (مـفيدا) ا

إلى الخلود وأخيراً... جرت سنّة الله تعالىٰ في السيّد الوالد الراحل، وانتقل إلى دار الخلود بنفسٍ مطمئنَةٍ راضيةٍ بما عند ربّها، متلقّية إيّاه ملائكة الرحمة والرضوان تبشّر بما أعدّ الله له من الدرجات الرفيعة والمقام المحمود. توفّي \_أُمطرت تربته الزكيّة بشآبيب الرحمة \_ في الليلة السادسة من شهر رجب سنة ١٣٧٢ه ق. وشُيِّع جثمانه الشـريف بـتشييع حافل، حضره كبار العلماء ووجوه البلد وعامّة الناس، ثمّ انتقل إلى النجف حيث مولده ومدفن جدّه، فدُفن هناك، رحمة الله عليه رحمة واسعة.

#### شكر وثناء

ممّا لايزال عالقاً به ضميري منذ مدّة طويلة وأنا قلميذ في المدرسة الحجّتيّة بقم-نشر هذا الكتاب وجعله بين يدي الإخوة الأعزّاء حيث نفدت نسخه منذ الطبعة الأُولىٰ وحتّى اليوم مع كثرة رغبة العلماء باقتنائه، فأحمد الله على أن وفّقني لنشـره مـنقّحاً ومزيداً بمقدّمةٍ وتعليقات، وأرىٰ من واجبي تقديم الشكر والثناء إلى الإخوة الذيـن

- ١. ورد البيتان في آخر كتاب معنى حديث الغدير الطبعة الأولى. حيث أشرف العلّامة الأردوبادي في النجف عـلى طبعه ونشره سنة ١٣٥٣ه ق.
- ٢. والمقدّمة لسماحة الإمام السيّد موسى الصدر المعظّم... والإمام موسى الصدر من عائلةٍ لبنانيّةٍ من قرية «محركة» قضاء صور، وأبوه كان من المراجع الكبار للشيعة، وكان يسكن في قم بطبيعة عمله. والإمام موسى الصدر قد أكمل دراساته الإسلاميّة في قم والزمام موسى الصدر قد أكمل دراساته الإسلاميّة في قم والنجف العراق وأنهى دراساته الجامعيّة في جامعة طهران، وعاد إلى جنوب لبسنان واستقرّ في مدينة صور، ثم انتقل إلى بيروت وأنهى دراساته الجامعيّة في جامعة طهران، وعاد إلى جنوب لبسنان واستقرّ في مدينة صور، ثم انتقل إلى بيروت وأنهى دراساته الجامعيّة في جامعة طهران، وعاد إلى جنوب لبسنان واستقرّ في مدينة صور، ثم انتقل إلى بيروت وأسّس المجلس الإسلاميّ الشيعي الأعلى أويسعة الديسني والاجتماعي الوحيد للشيعة في لبنان وسوريا، وله مواقف حاسمة ضدّ الرجعيّة وأعداء الثورة الفلسطينيّة، ويدافع والاجتماعي الوحيد للشيعة في لبنان وسوريا، وله مواقف حاسمة ضدّ الرجعيّة وأعداء الثورة الفلسطينيّة، ويدافع بكلّ إمكانيّاته عن المستقرّة في مدينة مور، ثم انتقل إلى بيروت وأسّس المجلس الإسلاميّ الشيعي الأعلى أويسعة الزعميم الديسني والاجتماعي الوحيد للشيعة في لبنان وسوريا، وله مواقف حاسمة ضدّ الرجعيّة وأعداء الثورة الفلسطينيّة، ويدافع والاجتماعي الوحيد للشيعة في لبنان وسوريا، وله مواقف حاسمة ضدّ الرجعيّة وأعداء الثورة الفلسطينيّة، ويدافع بكلّ إمكانيّاته عن المستضعفين في الأرض، ويعتبره الركن الأصيل والحجر الأوّل بين واجبات العالم الديني اليوم...

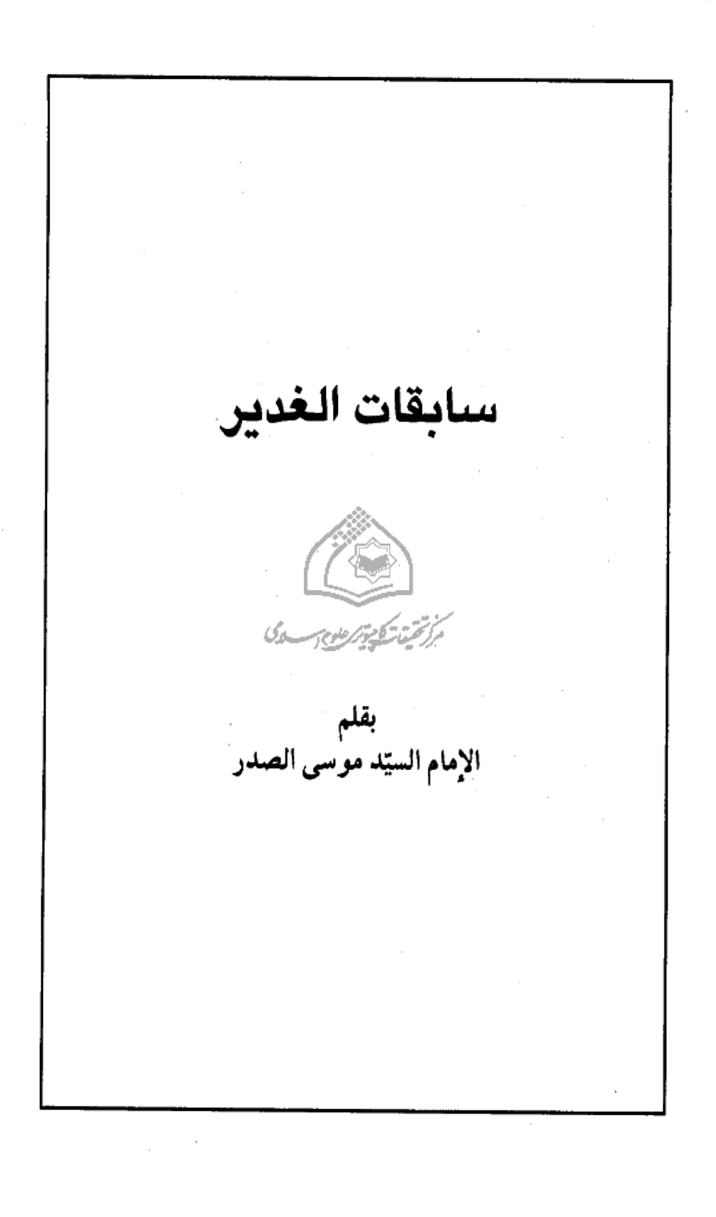
عاضدوني في إصدار هذا الكتاب القيّم، فلهم الأجر والشواب عـند ربـهم فــي يــوم الحساب، ونرجو الله تبارك وتعالىٰ أن يوفّقنا لما فيه رضاه، إنّه سميع مجيب.

السيّد هادي الخسرو شاهيّ



 <sup>◄</sup> أيّد، الله بتوفيقه ونصر، وظلّت مواقفه ثابتة، قد سجّلها له التأريخ بفخر واعتزاز. مداوماً عليها. حتّىٰ نالت منه أيادي الغدر الليبيّ والخيانة. واقتادته عناصر الإجرام القذّافي إلى مصير مجهول. ومازال محبّو، وأنصار، يتطلّمون إلى اليوم الذي تظهر فيه الحقيقة ناضمة. وينال الظالمون جزاءهم. وتنكشف الغمة عن هذه الأمّة، آمين.







.

# سابقات الغدير

الحادثة

في السنة العاشرة من الهجرة رجع النسبي ﷺ من حجّة الوداع، فسلمًا وصل إلى الجــحفة ــحــيث مفترق الطـرق ـ وقتف هـناك قـريباً مـن غـديرٍ يـقال له: «غدير خُمّ»، ودعا الحجّاج بأمر الله، فـاجتمعوا مـن مـختلف طـرقهم تـحت مـنبرٍ صُنع له من أحداج الإبل في ظلّ فوجة. وكان ذلك يوم الخميس الثـامن عشـر مـن ذى الحجّة.

وقال في الجمع خطيباً \_ فقال \_: «... إنّي أوشكُ أن أدعوَ فأُجيبَ، وإنّي مسؤول وأنتم مسؤولون، فماذا أنتم قائلون؟».

قالوا: نشهد أنَّك بلَّغتَ ونصحتَ وجهدتَ، فجزاك الله خيراً.

قال: «ألستم تشهدون أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمداً عبدهُ ورسولهُ، وأنّ جنّتَه حقّ، وأنّ نارَه حقٌّ، وأنّ الموتَ حقّ، وأنّ الساعَة آتيةٌ لاريب فيها، وأنّ اللهَ يبعث من في القبور؟».

قالوا: بليّ. قال: «اللّهم! اشهد». ثمّ قال: «فانظرواكيف تخلّفوني في الثقلين». فنادى منادٍ: وما الثقلان يا رسول الله؟ قال: «الثقل الأكبر:كتاب الله طرف بيد الله وطرف بأيديكم، فتمسّكوا به لاتضلّوا.

۲۸ + معنى حديث الغدير

والآخر الأصغر: عترتي، وأنّ اللطيف الخبير نبّاني أنّهما لن يَفترقا حتىٰ يردا عـليَّ الحوض، فلاتقدّموهما فتهلكوا، ولاتَقصروا عنهما فتهلكوا». ثم أخذ بيدي علي فرفعهما حتى رؤي بياض ابطيهما وعرفه القوم أجمعون، فقال: «أيّها الناس! من أولَى الناس بالمؤمنين من أنفسهم؟». قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «إنّ الله مولاي وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولىٰ بهم من أنفسهم، فمن كنتُ مولاه فعليّ مولاه، اللّهم! والِ مَن والاه، وعاد مَن عاداه، وأحِبَّ من أحبَّه وأبغِض من أبغضَه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر الحقّ معه حيثما دار... ألا فليبلّغ الشاهدُ الغائبَ».

ونزلت الآية الكريمة ﴿آليَوْمَ أَكْمَلْكَ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِــيتُ لَكُمُ ٱلإِسْلامَ دِيناً﴾ فقال رسول الله: «الله أكبر، والحمد لله على إكمال الدين وإتمام النعمة، ورضى الربّ برسالتي، والولاية لعليّ من بعدي».

تواترها

هذه واقعة الغدير وقد حفظها المسلمون، وذكرها علماؤهم في مراجع التـأريخ والأدب والتفسير والحديث والكلام واللغة، ونحن ناقلون بعض مصادرها عن كـتب: عبقات الأنوار للسيّد حامد حسين، والمراجعات لسيّدنا المقدّس الإمام شرف الدين، والغدير للحجّة الأميني، ودلائل الصدق للعلّامة المظفّر.

المؤرّخون ذكر حادثة الغدير من المـؤرّخين: البـلاذري فـي أنسـاب الأشـراف (٢٧٩هـ) و

۱. المائدة: ۳.

ابن قتيبة في كتابيه: المعارف والإمامة والسياسة (٢٧٦ه) والطبري في كتاب مفرد (٣٦٠ه)، وابن زولاق الليثيّ المصريّ في كتابه (٣٨٧ه)، والخطيب البغدادي في تأريخه (٣٢٤ه)، وابن عبدالبّر في الاستيعاب، (٣٢٤ه)، والشسهرستاني في الملل والنحل، (٤٥٨ه)، وابن عساكر في تأريخه (٢٧١ه)، و ياقوت الحمويّ في معجم الأدباء، وابن الأثير في أسد الغابة (٣٦٦ه)، وابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة (٣٦٦ه)، وابن خلكان في تأريخه (٢٨٦ه)، وابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة وابن الشيخ البلويّ في ألف باء، وابن كثير الشاميّ في السداية (٤٧٦ه)، وابن خلدون في مقدّمة تأريخه (٢٨٦ه)، والشافعي في مرآة الجنان (٣٧٩ه)، وابن الشيخ البلويّ في ألف باء، وابن كثير الشاميّ في السداية والنهاية (٤٧٧ه)، وابن خلدون في مقدّمة تأريخه (٨٠٨ه)، وشمس الدين الذهبيّ في تذكرة الحفّاظ، والنويري في نهاية الإرب في فنون الأدب (٣٨٩ه)، وابن حجر العسقلانيّ في كتابيه: (٣٥٩ه)، والمقريزي في الخطط، (٥٤هه)، وابن الصبّاغ المالكيّ في الفصول المهمة (٥٧٥ه)، والمقريزي في الخطط، (٥٤هه)، وابن الدين الدين الدين السيوطيّ في غير واحد من الإصابة (١٩٦ه)، والقرماني الدمشقيّ في الجاد الدول (٣٠٩ه)، ونور الدين الحبيّ في المسلويّ في الم الكيّ في كتابيه: منهم (١٩٦ه)، والمريزي في الخطط، (٥٤هم)، وابن المالكيّ في المالكيّ في الفصول المهمة (١٩٥ه)، والمقريزي في الخطط، (٥٤هم)، وابن الميّاغ المالكيّ في الفصول المهمة (١٩٥ه)، والمقريزي في الخطط، (٥٤هم)، وابن الميّاغ المالكيّ في الفصول المهمة (١٩٥هم)، والمقريزي في الخطط، (٥٤هم)، وابن الميّان عالمالكيّ في الفصول المهمة (١٩٥هم)، والمقريزي في الخطط، (٥٤همة)، وابن الميّان عالمي في الفيرة (١٩٥هم)، والمقريزي في المالميّ في الميرة (١٩٥هم)، والدين الميرة (١٩٥هم)، والمرابي المالكيّ في غير واحد من

#### المحدّثون

وذكرها من أئمّة الحديث أبو عبدالله محمد بن إدريس الشافعيّ (٢٠٤ه)، وأحمد بن حنبل في مسنده ومناقبه (٢٤١ه)، وابن ماجة في السنن (٢٧٣ه)، والتسرمذي في الصحيح (٢٧٩ه)، والنسائي في الخصائص (٣٠٣ه)، وأبو يعلى الموصليّ في مسنده (٣٠٧ه)، والبغوي في السنن (٣١٧ه)، والدولابي في الكنى والأسماء (٣٢٠ه)، والطحاوي في مشكل الآثار (٣٢١ه)، والحاكم في المستدرك (٥٠٤ه)، وابن المغازلي في المناقب (٣٨٩ه)، وابس مسندة الأصفهاني في تأليغه (٢١٥ه)، والخطيب الخوارزمي في المناقب والمقتل (٣٦٩ه)، والكنجيّ الشافعيّ في كغاية الطالب (٣٥٨ه)، ومحبّ الدين الطبريّ في الرياض النضرة و ذخاتر المعقبي،

🛶 معنىٰ حديث الغدير

والحمويني في فرائد السبطين (٧٢٢هـ)، والهيثميّ في مجمع الزوائد (٨٠٧هـ)، والذهبيّ في التلخيص (٨٤٨هـ)، والجزريّ فـي أسـنى المـطالب (٨٣٠هـ)، والقسطلاني فـي المواهب اللديّية (٩٢٣هـ)، والمتّقي الهندي في كنز العمتال (٩٧٥هـ)، والهرويّ القـاري في شرح المشكاة (١٠١٤هـ)، وتاج الدين المناوي في كنوز الحقائق و فيض القسدير (١٠١٣هـ)، والشيخاويّ القادريّ في الصراط السويّ وباكثير المكيّ في وسيلة الآمال (١٠٠٧هـ)، وأبو عبدالله الزرقاني في شرح المواهب (١٢٢هـ)، وابن حمزة الدمشقيّ في البيان والتعريف.

المفسّرون وذكرها من أئمّة التفسير الطبري في تفسيره (١٣٣ه)، والثعلبيّ في تفسيره (٤٣٧ه)، والواحدي في أسباب النزول (٤٨٦ه)، والقرطبيّ في تفسيره (٣٥٧ه)، والفخر الرازي في تفسيره الكبير (٦٠٦ه)، وابن كثير الشاميّ في تفسيره (٤٧٧ه) والنيشابوري في تفسيره، والسيوطي في تفسيره (٩١٠ه)، والخطيب الشـربيني في تفسيره (٩٧٩ه)، وأبوالسعود في تفسيره (٩٨٢ه)، والآلوسي في تفسيره (١٢٧٠ه).

المتكلّمون

وذكرها من المتكلّمين القاضي أبو بكر الباقلانيّ في التمهيد (٤٠٣هـ)، والقـاضي عبدالرحمان الإيجيّ الشافعيّ في المواقف (٢٥٦هـ)، والسيّد الشريف الجرجاني فـي شرح المواقف (٢١٨هـ)، والبـيضاويّ فـي طوالع الأنوار (٢٨٥هـ)، وشـمس الدين الأصفهانيّ في مطالع الأنظار والتفتازانيّ في شرح المقاصد (٢٩٢هـ)، والقوشجيّ فـي شرح التجريد (٢٩٨هـ)، والقاضي النجم محمّد الشافعيّ في بـديع المـعاني (٨٧٦هـ)، والسيوطيّ في الأربعين وحامد بن عليّ المعماريّ في الصلاة الفاخرة، والآلوسي في نثر اللآلي (١٣٢٤هـ). اللغويون ومن أئمّة اللغة ذكرها ابن دريد محمّد بن الحسن في الجمهرة (٣٢١ه)، وابنالأثير في النهاية، والحمويّ في معجم البلدان، والزبيديّ في تـاج العـروس، والنــبهانيّ فــي المجموعة النبهانيّة.

الحديث عبر العصور رواه من الصحابة «٢٠٦».[صحابي] ومن التابعين «٨٤».[تابعيًا] ومن علماء القرن الثاني «٨٤» رجلاً. ومن القرن الثالث «٩٢» عالماً، ومن القرن الرابع «٣٤» عالماً، ومن القرن الخامس «٣٢» عالماً، ومن القرن السادس «٢٠» عالماً، ومن القرن السابع «٢٠» عالماً، ومن القرن الثامي «٨٢» عالماً، ومن القرن التاسع «٥٥» عالماً، ومن القرن العاشر «٢٤» عالماً، ومن القرن الحادي عشر «١١» عالماً، ومن القرن الثاني عشر «٢٢» عالماً، ومن القرن الثالث عشر «٢١» عالماً، ومن القرن التاسع عالماً، عالماً، ومن القرن العاشر «٢٤» عالماً، ومن القرن الحادي عشر «١١» عالماً، ومن الوابع

نقل الحجّة الأميني في كتاب الغدير كلّ هذا نقلاً عن كتبهم، أو عن الكتب المعتبرة مع أسمائهم، فراجع.

كتب المغدير وألف حماعة من الأعلام كتباً في هذا الحديث وأسانيده ودلالته، فمنهم: الطبري في كتاب الولاية في طرق حديث الغدير ذكره الحمويّ في معجم الأدباء، وابن عقدة الهمدانيّ في كتاب الغدير، وأبو بكر محمّد بـن عـمر الجـعابيّ المـتوفّىٰ (٣٥٥ه) في كتاب من روى حديث غدير خم، وأبو طالب عبيدالله بن أحمد بن زيـد الأنباريّ الواسطيّ (٣٥٦ﻫ) في كتاب طرق حديث الغدير، وأبو غالب أحمد بن محمّد بن محمّد الرازيّ (٣٦٨ﻫ)، وأبو الفضل محمّد بن عبدالله بن مطّلب الشيباني (٣٧٢ﻫ). في كتاب من روى حديث غدير خمّ، والدارقطني (٣٨٥هـ)، والشيخ محسن بن الحسين النيشابوريّ الخزاعي في كتاب بيان حديث الغدير و عليّ بن عبدالرحمان بن عيسي الجزاح القتانيّ (٤١٣هـ) في كتاب طرق خبر الولاية، وأبو عبدالله الحسين بن عبيدالله الغفائري (٤١١هـ) في كتاب يوم الغدير. والحافظ أبو سعيد السجستانيّ (٤٧٧هـ) في كتاب الدراية في حديث الولاية رواه عن مائة وعشرين صحابيّاً. وأبوالفتح الكراجكيّ (٤٩٩ه) في كتاب عدّة البعير في حجّ يوم الغدير، وعليّ بن بلال المهلبي فسي كـتاب حديث الغدير، والشيخ منصور اللائيّ الرازيّ في كتاب حديث الغدير، والشيخ عليّ بن حسن الطاهريّ في كتاب الولاية، وأبو القاسم عبيدالله بن عبدالله الحسكانيّ في كتاب دعاة الهداة إلى أداء حقَّ الموالاة، وشعب الدين محتد بن محتد الدمشقيَّ المقريّ (٨٨٣ه) له كتاب أسنى الطالب في مناقب على بن أبي طالب، والمولي عبدالله بن شاه منصور القزوينيّ، والسيّد الحسن اللكنهوري في كتاب حديث الغـدير، والسـيّد مـير حامد حسين (١٣٠٦ه) في مجلَّدين ضخمين في ألف وثمان مائة صفحة من مجلَّدات كتابه الجليل عبقات الأنوار. والسيّد مهدي الغريفيّ (١٣٤٣هـ) له كتاب حديث الولاية في حديث الغدير. والحاج شيخ عبّاس القمّيّ (١٣٥٩هـ) له كتاب فيض الغـدير فـي حديث الغدير، والسيّد مرتضى حسين الخطيب الفتحيوريّ، والشيخ محمد رضا طاهر آل فرج الله النجفي. له كتاب الغدير في الإسلام. والحجّة السيد مرتضى الخسروشاهيّ التبريزي، له كتاب إهداء الحقير في معنى حديث الغـدير، وأخـيراً العـلامة الحـجّة الأميني، له كتاب الغدير في الكتاب والسنة والأدب في عشرين مجلّداً. صدر مـنه أحدى عشر مجلّداً يذكر فيه جميع ما نظّم في الغدير طوال القرون، وهو كتاب جليل يحلُّلُ أكثر المواضع المهمَّة في تأريخنا الإسلاميّ.

هذه الكتب المؤلَّفة في خصوص الغدير، وأمَّا الكتب المؤلِّفة في البحث عن إمامة

عليّ ﷺ، والمشتملة علىٰ «حديث الغدير». فيبلغ عددها مئات مئات، فراجـع كــتاب الذريعة إلى تصانيف انشيعة للشيخ العلّامة الطهرانيّ.

#### طرفة

يعدّ صاحب عبقات الأنوار جماعة من أكابر العلماء أجمعوا على تواتر الحديث المبارك: منهم: الرازيّ في تفسيره الكبير، فراجع. ثمّ ينقل عن كتاب ينابيع المودة للشيخ سليمان الحنفيّ أنّه حكىٰ عن أبي المعالي إمام الحرمين، أُستاذ أبي حامد الغزالي قوله متعجّباً:

«رأيت مجلّداً في بغداد بيد صحّاف، فيه روايات خبر غدير خمّ، مكتوباً عليه: المجلّد الثامن والعشرون من طرق قوله ﷺ: «من كنت مولاه فعليّ مولاه»، ويتلوه المجلّد التاسع والعشرون!». مراتمية في من مركمية من من مركمية من من من

سابقة «الغدير» ما تقدّم يبيّن أنّ يوم الغدير رسّخ يوماً خالداً في تاريخ الإسلام، ويظهر من العناية به ما يعكس له اهمّيّته الكبرئ. فما هي أهمّيّته هذه؟

أهميّتنه تنبع من تعيين رئيسٍ يحيل مبادئ العدل والحرّيّة والمساواة، وقيم العـلم والعمل، حركةً حيّةً في تركيب المجتمع، وفق نظام الإسلام، ويمدّ هذا الدين المحرّر كما شاءه الله والرسول فردوساً على الأرض، ولم يكن لشخص الرئيس المنصوب في يوم الغدير اعتبار بنظر النبيّ وراء مناقبه الروحيّة والجسديّة، وطاقاته العلميّة والعمليّة التي جعلت منه ضمانةً لتطبيق الاسلام حقّ التطبيق، وبهذا اعتبر هـذا اليـوم العظيم أساساً لما نهض بعده من حركات تقدّميّة وتطوّرات حضاريّة في أُصول الحكم وحقوق الإنسان لايمكن أن نشير إليها في هذه المقدّمة، فللباحث أن يراجع ويدرس

٢٤ + معنىٰ حديث الغدير

السفر القيّم الخالد للإمام عليّ بن أبي طالب: نهج البلاغة. ولانزيد علىٰ ما قلنا، إلّا قول صاحبه الخليفة عمر بن الخسطّاب حـيث يـخاطبه ويقول: «لو أنّ البحر مداد، والرياض أقلام، والإنس كتّاب والجنّ حسّاب، ما أحصوا فضائلك يا أبا الحسن».

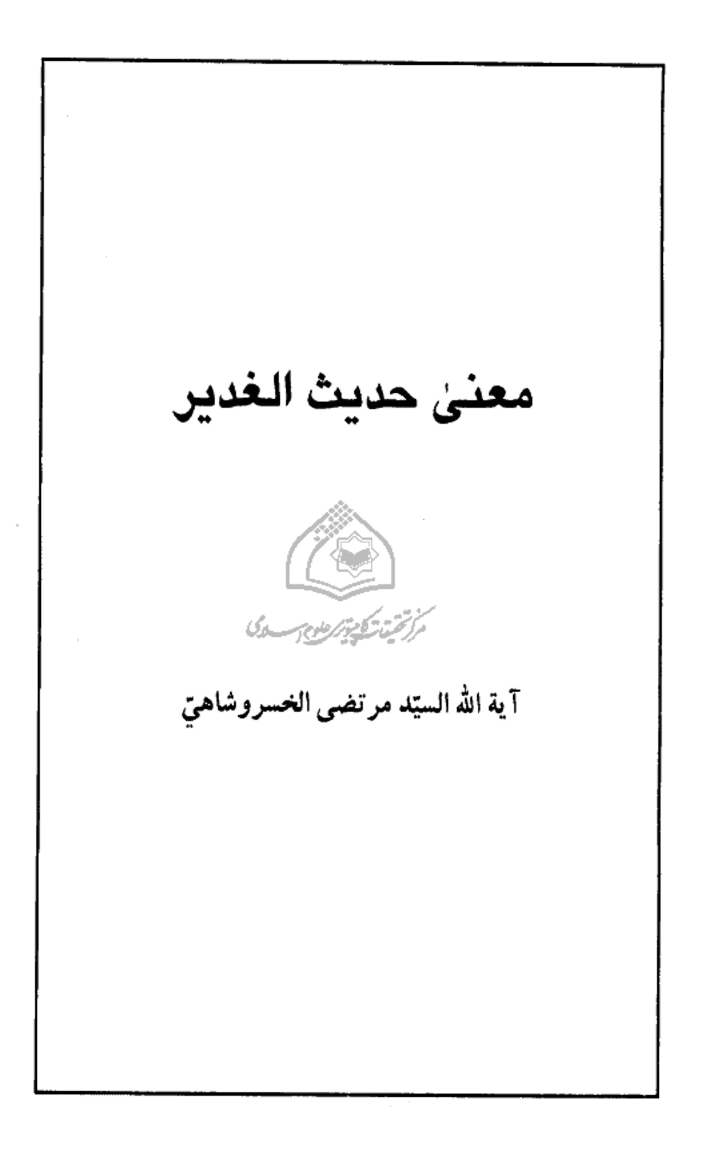
فماذا أقول بعد قوله؟ لقد استوحاها أبو حفص من معلّمهما الأعظم، وحسب عظيم أن يشهد بعظمته محمدﷺ.

#### هذا الكتاب

قد أشرنا فيما تقدّم أنّ كثيراً من الأعلام ألفوا كتباً حول الغدير وحديثه وأسانيده ودلالته... وهذا الكتاب من جملة تلك المؤلّفات القيّمة، حيث يبحث بدقّة معمّقة في دلالة الحديث ويوضّح معناه، والمؤلّف الراحل كمان من أكسابر عسلماء الشسيعة فسي آذربايجان بإيران، وطُبع الكتاب مرّة فلي العراق، واليلوم يصدره مركز البحوث الإسلاميّة من جامعة قمّ الإسلاميّة، باشراف خلف المؤلّف، المجاهد الأستاذ العلّامة الأخ السيّد هادي الخسروشاهي، مزيداً ومنقّحاً؛ لتعمّ الفائدة.

نسأل الله تعالى أن يوفّقه دوماً للقيام بواجبه في الدعوة إلى الحقّ. وأداء وظـيفته تجاه الرسالة الإسلاميّة العالميّة. والله الموفّق والمعين.

موسى الصدر المجلس الإسلاميّ الشيعيّ الأعلىٰ، بيروت





`

## كلمة المؤلّف

أقدّم الشكر لمن يمعن النظر في هذا المختصر من البدء إلى النهاية، فنتعاون معه على إحقاق الحقّ إن وافق ما فيه نظره الكريم، وإلّا فتتبادل بيننا الأفكار والآراء حتّى نقف على الحقيقة، ونكون على بصيرةٍ من أمر ديننا. والله من وراء القصد، وهو العليم بذات الصدور.

مرتضىٰ بن أحمد الحسينيّ ١٣٥٢ هـ

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله كما هو أهله، والصلاة علىٰ محمد وآله وصحبه.

وبعد، فيقول المحتاج إلى رحمة ربّه الغنيّ، مرتضىٰ بن أحمد الحسينيّ، ـ غفر الله له ولوالديه وإخوانه، وأسكنهم برحمته في جنانه ـ. لمّا قرب عيد الغدير من هذه السنّة، وهي سنة اثنتين وخمسين وثلاث مائة بعد الألف من الهجرة النبويّة، وهو اليوم الذي نصب فيه رسول الله تيلة عليّ بن أبي طالب تلة للخلافة والإمامة، وبيّن فرض طاعته علىٰ جميع أمّته بقوله في الحديث المتواتر من طرق الفريقين <sup>1</sup>: «من كنت مولاه فعلى مولاه».

وكنت قد سمعت من بعض ثقات علمائنا أنّه سمع شفاهاً من بعض علماء العامّة. وهو الشيخ محمّد صدّيق، نزيل حماميان من توابع كردستان. (وفّقنا الله وإيّاه للعمل

٨. حديث الثقلين من أوثق الأحاديث النبوية، وأكثرها ذيوعاً. حيث روا، أئمّة الحديث والسيرة والتـفسير والتـأريخ واللغة وبألفاظ متقاربة ممتا يدعو إلى استظهار أنّ رسول الله تتبكيلاً كان قد تحدّث به في أكثر من موضع، ويؤكّده أنّ العلّامة السيّد مير حامد حسين الهنديّ في كتابه عقات الأنوار قد روا، عن جماعة تقرب من المائتين من أكبر من أكبر من موضع، ويؤكّده أنّ علماء العلّامة السيّد مير حامد حسين الهنديّ في كتابه عقات الأنوار قد روا، عن جماعة تقرب من المائتين من أكبر من موضع، ويؤكّده أنّ العلّامة السيّد مير حامد حسين الهنديّ في كتابه عقات الأنوار قد روا، عن جماعة تقرب من المائتين من أكبر علماء علماء ومحدّثي المذاهب، من المائة الثانية حتى المائة الثالثة عشر، وعن الصحابة والصحابيات أكثر من شلائين شخصاً. وكذا صنع الحافظ أبو سعيد السجستاني في كتابه الدراية في حديث الولاية حيث الولاية حيث المائة وعشرين محيث المائة وعشرين محيثاً. وكذا منع الحافظ أبو سعيد السجستاني في كتابه الدراية في حديث الولاية حيث الولاية حيث المائة وعشرين محيث المائة الثالثة عشر، وعن الصحابة والصحابيات أكثر من شلائين محيثاً. وكذا صنع العافظ أبو سعيد السجستاني في كتابه الدراية في حديث الولاية حيث الولاية حيث روا، عن مائة وعشرين محيابياً بأسانية التانية متن المائة الثالثة عشر، وعن الصحابة والصحابيات أكثر من شلائين محيثي أمن من المائة الثالثة عشر، وعن الصحابة والصحابيات أكثر من شلائين محيرين شخصاً. وكذا صنع الحافظ أبو سعيد السجستاني في كتابه الدراية في حديث الولاية حيث روا، عن مائة وعشرين محيمة.

هذا وقد أخرج الحديث ابن مردويه عن «٨٩» طريقاً راجع: مناقب عليّ. ص٢٢٨. الرقم ٣٢٣ والصراط المستقيم. ج٢. ص٢٠٢. وما اهتمام العلماء به هذا الاهتمام البالغ إلّا لأنه يحمل جانباً من جوانب العقيدة الإسلامية. معنىٰ حديث الغدير 🔶 ٣٩ )

والإيمان) الإشكال في دلالة لفظ «المولىٰ» في الحديث على الأولويّة بالنفس، وأنّــه لفظ عربيّ بعيد عنّا معاشر العجم، فلابدّ علينا في فهم معناه من مراجعة كتب اللغة.

وقد رأيت أنّ هذا الكلام يشبه كلام منصفٍ غير جاحد، مشتبهٍ في أمر دينه غير معاند، فلايغدر القادر على إرشاده بوجهٍ حسن عن ترك جوابه وجداله بـالتي هـي أحسن، فرأيت أن أراجع المصادر اللغويّة السنّيّة، فلاحظت المصباح للفيومي<sup>١</sup>، فـإذا يذكر له ستّة معان: ابن العم، والعصبة، والناصر، والحليف، والمعتق، والعتيق. ولم يذكر «الأولىٰ» من معانيه أصلاً! فتعجّبت وضقت بذلك ذرعاً، وقلت في نفسي: كيف يترك

فبينا أنا متفكّر خطر ببالي قوله تعالى: ﴿فَالْيَوْمَ لا يُسُوْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةً وَلا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مأُواكُمُ آلنّارُ هِيَ مَوْلاكُمْ وَبِشْنَ ٱلْمُصِيرُ، ﴿ وقلت في نفسي: لابـد أن يكـون «المولى» هاهنا بمعنى «الأولىٰ»، إذ لايناسب شيء من المعاني المذكورة في المصبلح. ولقوله تعالى: ﴿ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِالَّذِينَ عُمْ أَوْلَى بِيها صِلِيّاً، " ضرورة أنّهم إذا كانوا أولىٰ

ثم راجعت تفسير الآية الشريفة في سورة «الحديد» في تفاسير أهل السنّة، كالبيضاوي، والجلالين وغيرهما، فإذا يذكر معنىٰ لفظ «المولىٰ» كما فهمته، قالوا: «هي مولاكم يعني: أولى بكم» ثم راجعت تفسير الفخر الرازي<sup>ة</sup> فإذا فيه شيء عجيب! ثم راجعت بعض كتب الإماميّة، كتاسع البحار للعلّامة المجلسي وكفاية الموحّدين للسيّد الطبرسيةة، فلم أر إشارةً إليه وإلى دفعه، فأردت ذلك مع تشتّت البال وضيق المجال ابتغاء وجه ربّي، وستيت هذا المختصر: إهداء الحقير معنىٰ حديث

- ١. المعباح العنير، ص ٦٧٢ مادة تاولي».
  - ۲, الحديد: ۱۵.
    - ۲. مريم: ۷۰.
- التفسير الكبير، ج٢٩. ص٢٢٧ وما بعده.

عنىٰ حديث الغدير

الغدير إلى أخيه الجليل الشيخ محمد صدّيق، جعل الله التوفّيق لنا وله خير رفيق، إنّه بالإجابة جدير حقيق، وأرجو من الناظرين فيه أن يقرأوه من أوّله إلى آخـره، فـإنّها أوراق يسيرة لاتستدعي بذل وقت كثير، ليتبيّن له غرضي ومقصودي، وبأنّي منصف أو معاند، فإنّي وايم الله! إن أريد إلّا الإصلاح ما استطعت. وما تـوفيقي إلّا بـالله، عـليه توكّلت وإليه أنيب. فنقول:

كلام الفخر الرازي وجوابه قال في التفسير الكبير، في تفسير الآية الشريفة ، في لفظ «المولي» هاهنا أقوال: الأول: قال ابن عباس: ﴿مَوْلاكُمْ﴾، أي: مصيركم. وتحقيقه أنَّ «المولىٰ» موضع الوليَّ وهو القرب، فالمعنىٰ أنَّ النار هي موضعكم الذي تقربون منه، وتصلون إليه. والثاني: قال الكلبي: يعنى أولىٰ كم، وهو قول الزجّاج والفرّاء وأبي عبيدة. واعلم أنَّ هذا الذي قالوه مُعَنَّى وَلَيْسَ وَتَغْسِيرُ الْلَفَظْ: لِأَنَّهُ لَوَ كَانَ «مُولَىٰ» و«أولىٰ» بسمعنى واحدٍ في اللغة لصحّ استعمال كلِّ واحد منهما مكان الآخر، فكان يجب أن يصحّ أن يقال: هذا موليَّ من فلان، كما يقال: هذا أوليْ من فلان. ويصحَّ أن يقال: هذا أوليْ فلان. كما يقال: هذا مولى فلان، ولمّا بطل ذلك علمنا أنَّ الذي قالوه معنى وليس بتغسير. وإنَّما نبهَنا عــليٰ هــذه الدقيقة؛ لأنَّ الشريف المرتضي لمَّا تمسَّك في إمامة عليَّ ﷺ بقولدﷺ: «من كنت مولاه فعليّ مولاه» قال: أحد معاني «مولى» أولىٰ. واحتجّ في ذلك بأقوال أئمّة اللغة في تفسير هذه الآية الشريفة بأنّ «مولىٰ» معناه أولىٰ. و إذا ثبت أنَّ اللفظ محتمل له وجب حمله عليه؛ لأنَّ ما عداه إمَّا بيَّن الثبوت. ككونه ابن العمَّ والناصر. أو ييّن الانتفاء. كالمعتِّق والمعتّق. فيكون على التقدير الأوّل عبثاً. وعلى التـقدير الثاني كِذباً. وأمّا نحن. فقد بيَّنّا بالدليل أنَّ قول هؤلاء في هذه المـواضـع مـعنىً لا تـفسير،

۱. الحديد: ۱۵.

معنىٰ حديث الغديو 🔶 ٤٠

وحينئذ يسقط الاستدال به. انتهى كلامه بألفاظه (

أقول: مراده من تفسير اللفظ ترجمته وبيان معناه بمقتضىٰ هيئته ومبدأ اشتقاقه، وهو بزعمه اسم مكان من «الوليّ»، فيكون معناه: موضع الوليّ، ويحتمل أن يكون مراده مطلق المعنى الحقيقي ـ وإن لم يكن ترجمته ـ بقرينة تمسّكه في نـفي كـون «المولىٰ» بمعنىٰ «الأولىٰ» بعدم الاطّراد بقوله: «لأنه لو كان «مولى» و«أولىٰ» بـمعنىً واحد... إلخ» ضرورة وجود الاطّراد في المعنى الحقيقي مطلقاً وإن لم يكن تـرجـمة للفظ، مثلاً: إذا فرضنا أنّ لفظ «المسجد» الذي ترجمته مكان السجود (أعني ما يسجد عليه) وضع بوضع علىٰ حدة لآلة السجود. أعني ما يسجد به كالجبهة مثلاً أيضاً، كما يطّرد في ترجمته وبقرينة قوله: «وحيائذ يسقط الاستدلال بـه» ضرورة أنّ مـجرد خروج المعنىٰ عن ترجمة اللفظ لايسقط الاستدلال؛ إذا فرض أنّه أيضاً معنىً حقيقي ـ كالترجمة ـ وضع اللفظ له بوضع على حدة النو

نعم، يحتاج حمله عليه حينئذٍ إلى قرينة، كما يحتاج حمله على الترجمة أيضاً إلى القرينة؛ لفرض الاشتراك، وتعدّد المعنى الحقيقي؛ ولأنّ عدم كون «الأولىٰ» ترجمةً للفظ الذي هو بزعمه اسم مكان من «الوليّ»، وكون ترجمته موضع الوليّ بديهي لايـنكره حتّى الصبيّ، فلا حاجة فيه إلى الاستدلال وإثباته بالدليل، فينبغي القطع بأنّ مراده من تفسير اللفظ المعنى الحقيقي، لا خصوص الترجمة، كما هو ظاهره.

ومراده بالمعنىٰ، المعنى المجازيّ، بقرينة المقابلة بـتفسير اللـفظ الذي عـرفت أنّ مراده منه المعنى الحقيقي؛ ولظهور لفظ المعنىٰ، فإنّ المعنىٰ إمّا حقيقيّ وإمّا مـجازيّ، وليس مراده الأوّلَ قطعاً، فيتعيّن الثاني، وليس مراده من المعنى الغلط، ضرورة أنّ أئمّة اللغة لايفسّرون القرآن بالغلط.

۱. التفسير الكبير، ج۲۹، ص۲۲۷ ـ ۲۲۸.

٤٢) 🔶 معنىٰ حديث الغدير

نعم، يحتمل ــ بعيداً ــ أن يكون مراده من المعنى ما هو من قبيل لوازم المطلوب، غيرالمستعمل فيه اللفظ لا حقيقةً ولا مجازاً، وإنّما يؤتىٰ به في مقام توضيح المطلوب، كما يفسّر قولنا: «إنّك إن فعلت كذا تُسجن» بقولنا أي تُعذَّب وتشقىٰ، فإنّه تفسير بلازم السجن توضيحاً وتأكيداً للردع عن الفعل من دون أن يستعمل السجن في العـذاب حقيقةً أو مجازاً، كما هو واضح.

وكما فسّر في الجلالين قوله تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ﴾ ابقوله: أحيّا الله له من مات من أولاده و رزقه مثلهم <sup>7</sup>، فإنّ من الهبة هو العطية. وتـفسيره بـالإحياء تفسير بلازم المطلوب غير المستعمل فيه اللفظ لا حقيقةً ولا مجازاً. توضيحاً وإفهاماً؛ لكون الهبة بالنسبة إلى من مات بطريق الإحياء. لا أنّ الهبة استعملت في الإحياء. كما هو واضح أيضاً.

ووجه البُعد أمران:

أحدهما: أنّ كون النار موضع الولي أوضع في المطلوب، وأقوى في الردع والزجر من كون النار أولى بهم، وضرورة أنّه قد يكون النار أولى برجل ومع ذلك يعفو تعالى عنه بكرمه وفضله، فلايدخلها ولاتكون موضع وليّه، فكيف يكون تفسيراً بـاللازم توضيحاً وتأكيداً؟! بل تفسير ابن عباس أولى بكونه معنىّ بأن يقال: إنّ «مولى» معناه الحقيقي «أولى» كما هو ظاهر كلام أهل اللغة، وإنّما فسّره ابن عباس بلازمه توضيحاً وتأكيداً؛ دفعاً لاحتمال شمول العفو للكافر والمنافق.

وثانيهما: أنّه كان حقّ العبارة حينئذ أن يقول: واعلم. أنّ هذا الذي ذكروه تـفسير وليس بمعنى؛ لما عرفت من أنّ ظاهر لفظ المعنى هو المستعمل فيه اللفظ حقيقةً أو مجازاً.

- ۱. ص: ٤٣.
- ۲. الجلالين. ص۳۰۲.
- ٣. تنوير المقباس من تفسير ابن عباس. ص٤٥٧ و ٤٥٨.

معنىٰ حديث الغدير 🔶 ٤٣)

هذا كلّه بناءً علىٰ أن يكون مقصوده من حمل كلام أئمّة اللغة علىٰ بيان اللازم أنّ لفظ «المولىٰ» في خصوص هذه الآية الشريفة لم يستعمل في الأولىٰ مع تسليم استعماله فيه في سائر كلمات العرب ولو مجازاً، أمّا لو كان مقصوده نفي الاستعمال مطلقاً، كما هو المناسب لقوله: «وحينئذٍ يسقط الاستدلال به»، ضرورة أنّ مجرّد منع الاستعمال في خصوص هذه الآية ـ مع تسليمه في غيرها من كلمات العرب ـ لايسقط الاستعمال في خصوص هذه الآية ـ مع تسليمه في غيرها من كلمات العرب ـ لايسقط والاستدلال بالحديث، فيكون أبعد وأفحش؛ لأنّه ـ مضافاً إلى ما ذكره ـ مصادمة الإستدلال وقوعه في الاستعمالات، كم سيتضح إن شاء الله تعالىٰ،

وبالجملة، فالظاهر أنّ مراده بالمعنى هو المعنى المجازيّ؛ لما عرفت، والاحــتمال المذكور بعيد أو أبعد. وكيف كان، فمراد إمّا نفي كون «الأولىٰ» معنىً حقيقيّاً للمولى، بل معنىً مجازيّاً، كما استظهرناه، أو تفي استعماله فيه ولو مجازاً في خصوص الآية الشريفة أو مطلقاً.

إذا عرفت ذلك، ففي كلامه على أيّ تقدير \_مع اختلاله، و اضطرابه، واشتماله علىٰ سوء التأدية الموجب لتوضيح مراده بما فصّلناه\_نظر من وجوه:

## [المولى: هو المطاع ووليّ الأمر]

الوجه الأول: أنّه لائنكَ في كون «المولىٰ» عرفاً بمعنى السيّد والمطاع وملك الطاعة. بل هو أظهر معانيه عرفاً بحيث يتبادر منه عند الإطلاق؛ لشيوع استعماله فيه، يقال: فلان مولاي، يعني سيّدي ومطاعي ومالك طاعتي ومقدّم أمره في أموري علىٰ أمري. كما هو معنى «الأولىٰ بالنفس» أيضاً علىٰ ما يظهر من تـفاسير الفـريقين، كـالصافي والبيضاوي في قوله تعالى: ﴿اَلنَّبِقُ أَوْلَىٰ بِالمُـوْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِـهِمْ﴾ ، فلائنكَ في كون

٨. الأحزاب: ٦.

«المولىٰ» حقيقة فيه عرفاً، بل في كونه أظهر معانيه أيضاً بحيث يـتبادر مـنه عـند الإطلاق، فيثبت كونه حقيقة فيه لغة أيضاً بضميمة أصالة عدم النقل، كما قرّر في محلّه، ومع الغضّ عن ذلك كلّه يجب أيضاً حمل اللفظ في حديث الغدير عليه؛ لما تقرّر في الأصول من وجوب حمل كلام الشارع على المعنى العرفيّ عند تعارض العرف واللغة.

فإن قلت: إنّ أصالة عدم النقل إنّما يجري إذا شكّ في وحدة المعنى وتعدّده، وأمّا إذا علم التعدّد وشكّ في مبدأ حدوث الوضع المعلوم في زماننا، فأصالة عدم النـقل إلى زمان اليقين بحصوله محكمٌ، ولذا اتّفقوا في مسألة الحقيقة الشرعيّة على أنّ الأصـل فيها عدم الثبوت.

قلت: أولاً: الشكّ في المقام أيضاً في وحدة المعنى وتعدّده؛ لاحتمال كونه حقيقةً في «الأولىٰ» فقط، وسائر المعاني راجعة إليه، كما يظهر من بعض الإماميّة، كما سنشير إليه.

وثانياً: أنّه على فرض التعدّد أيضاً النقل غير معلوم، ومن المحتمل كون كلٍّ منهما موضوعاً له بوضع علىٰ حدة. لا أن يكون أحدهما منقولاً عن الآخر، فيجري أصالة عدم النقل أيضاً؛ بناءً علىٰ تشابه الأزمان.

وثالثاً: على فرض تسليم النقل فلا يتصوّر الخلاف العرفيّ فسى زماننا و زمان الشارع؛ للقطع بعدم مغايرة عرف هذا الزمان مع عرف زمان النبيّ ﷺ، ووحدة المتبادر العرفيّ في الزمانين، أترى أنّه لو قال رجل لرجل في زمانه ﷺ: أنت مولاي، كان المنساق إلى الذهن، والمتبادر منه غير ما يتبادر بأذهاننا في هذا الزمان؟ حاشا من أنصافك ثمّ حاشا.

فإن قلت: نعم، ولكنّ الظاهر أنّ هذا المعنى مأخوذ من «المولىٰ» بـمعنى المـعتق ومالك الرقّ، وتوسّع فيه حتّى أُطلق على من لم يكن معتقاً ومالكاً إذا كان فيه سيادة وعلوّ يقتضي مطاعيتّه، كالمعتق، فهو مجاز منه.

قلت: أوّلاً: مجرّد الاستظهار لأجل وجدان العلاقة والمناسبة لايكفي في الحكم

بالمجازيّة، وإلّا فلنا أن نقول: الظاهر أنّ العين مجاز في الباصرة؛ لشباهتها بمنبع الماء. وتوسّع فيه حتّى أُطلق على الباصرة، وبطلانه واضح.

وثانياً: أنّ هذا ليس بأولى من العكس بأن يقال: الظاهر أنّه حقيقة فمي «الأولى بالنفس» و«مالك الطاعة في جميع الأمور» وإنّما أُطلق على «مـالك الرقّ» تـوسّعاً؛ لكونه مالك الطاعة في الجملة شرعاً وعرفاً في جملةٍ من الأُمور، بل هذا أولى مـن الأول كما لايخفى.

وثالثاً: بعد تسليم التبارد العرفيّ وشيوع الاستعمال بحيث يتبادر ذلك منه بلا قرينة. ويحتاج صرف اللفظ إلى غيره إلى قرينة، وتسليم اتّحاد العرفين، لا حساجة لنسا إلىٰ إثبات كونه حقيقةً لغةً. كما هو واضح وإن كان يمكننا ذلك بتصريح أئمة اللغة، وفساد تأويل الرازيّ لكلامهم. كما ستعرف. بل ومع الغصّ عن ذلك أيضاً بأصالة عدم النقل كما أشرنا إليه.

الوجة الثاني: أنّه يجب عدّ «الأولى» مَنْ مُعَانِي «المُولى»؛ لدلالة القرآن عليه، قال الله تعالى: ﴿وَلِكُلَّ جَعَلْنا مَوالِيَ مِتَا تَرَكَ الوالِدانِ وَالأَقْرَبُونَ﴾ ، والمراد الأولى بـإرثه وميراثه؛ لقوله تعالى: ﴿وَأُولُوا اَلأَرْحامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللّهِ﴾ .

وتفسير الفخر الرازي «الموالي» بالعصبة؛ معلّلاً بأنّه المناسب من بين المعاني الستّة التي قدّمناه ــذكرها عن المصباح ـــ، غلط، لا لأنّ العصبة لايرثون عندنا، فإنّهم يرثون عندهم، بل لأنّه تعالى يقول: ﴿وَلِكُلٌّ جَعَلْنا﴾ وكلّ الناس لا عصبة له؛ لأنّها لغةً كما في المصباح <sup>7</sup>: القرابة الذكور الذين يدنون بالذكور، فلاتشمل من تقرّب بالأُم مطلقاً، ولا من تقرب بالأب إذا كان أُنثىٰ، مع أنّه قد لايُعطىٰ للعصبة شيء وإن كانت موجودة، كما إذا لم يزد عن السهام شيء، كما لو خالف أبوان لهما السدسان وبنتان لهـما الشلثان،

٣. المصباح المنير، ص٤١٢، مادّة «عصب».

۱. النساء: ۳۲.

۲. الأنغال: ۷۵.

فكيف يقول: ولكلَّ جعلنا عصبة يُعطون من المال ممّا ترك الوالدان والأقربون، كما هو أحد التفسيرين عندهم للآية الشريفة ا، إلَّا أن يقال: قد قيّد إطلاق ﴿مِمّا تَرَكَ» بدليل منفصل، مع أنه إذا أُعطي للعصبة ما زاد عن السهام لا يُعطىٰ جميع العصبة، بل أولاهم، فيُعطىٰ العمّ \_مثلاً\_ دون ابنه مع كونه من العصبة على ما هو مقتضى خبرهم الذي استندوا إليه في توريث العصبة من قوله ﷺ: «اقسموا هذا المال، فـما أبـقت السهام فلأولى عصبةٍ ذكر» أ، فلابدً على تقدير إرادة العصبة أيضاً من إرادة أولاهم. وجـعل الخبر مفسِّراً للآية.

هذا، ولو جعل ﴿الوالِدانِ وَالأَقْرَبُونَ﴾ بياناً لـ ﴿مَوالِـىَ﴾ فكأنَــه تــعالىٰ قــال: هــم الوالدان والأقربون، كما هو التفسير الآخر عندهم، فأوضح، يعني كون تفسير الموالي بالعصبة غلطاً أوضح؛ ضرورة أنّ الوالدين ليسا من العصبة. وكذا جميع الأقربين، فكيف يفسَّر العصبة بالوالدين والأقربين؟!

ثمّ كيف يقول: ﴿وَلِكُلَّ جَعَلْنَاكُ مَعَ أَنَّهُ قَدْ لا يَكُونَ لِلْمَيْتَ أَحد منهما، فيتعدّى الإرت إلى ولاء العتق وضمان الجريرة، ثمّ إلى الإمام ﷺ؟! فستعيّن إرادة الأعسمّ مـن القـرب النسبيّ والسببيّ من الأقربين، وإرادة الأولى بميراثه من الموالي، ليستقيم قوله: ﴿وَلِكُلٌّ جَعَلْنَاكَ، وإليه يرجع تفسير البيضاوي " وغيره<sup>ء</sup> «الموالي» بالوَرَثة، وإلّا فليس «الوارث» من معاني «المولى»، فلاحظ المصباح و القـاموس وغيرهما<sup>م</sup>، بخلاف «الأولى»، لمسا

- ۱. النساء: ۳۲.
- ٢. أخرجه في كنز العمتال، ج ١١، ص٤ الرقم ٣٠٢٧٣ بلفظ: «اقسموا المال بين أهل الفرائض على كتاب الله تسعالى. فما تركت الفرائض فلأولى رجلي ذكو، عن ابن عباس، وعزّاه إلى مسلم وأبي داود و ابن ماجة. وفي نفس الباب الرقم ٣٠٢٧٤ عزّاه إلى أحمد والترمذي. ٣. تغسير البيضاوي، ج ١، ص ٣٤٢ ضمن تفسير الآية: ٣٣ من النساء. ٤. كالبغوي المستى معالم التزيل، ج ١. ص ٤٢١، والماوردي في تفسيره المستى النكت والعيون، ج ١. ص٤٧٩ عزّاه إلى الستي.
  - ٥. كالصحاح والعين. كلُّها في مادة «ولي».

تقدّم من تصريح أثبّة اللغة به.

وقوله تعالىٰ: ﴿وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ، وأيضاً قوله تعالى: ﴿هُـنالِكَ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسٍ ما أَسْلَفَتْ وَرُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاهُمُ الحَقُّ وَضَلَّ عَنْهُمْ ما كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ ، وقوله: ﴿حَتَّىٰ إِذا جاءَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنا وَهُمْ لا يُقَرِّطُونَ \* ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاهُم الحَقِّ أَلا لَهُ الحُكْمُ وَهُـوَ أَسْـرَعُ الحاسِبِينَ﴾ ، يـعني إلى سيّدهم، والأولى بالتصرّف في أُمورهم في الدنيا والآخرة بالتعذيب أو المغفرة بـقرينة قوله: ﴿أَلا لَـهُ الحُكْمُ﴾، لعدم مناسبة شيء من المعاني السنّة المتقدّمة عن المعفرة ما ما ما كانوا يَعْتَرُونَ

وتوهم إمكان إرادة «الناصر» فاسد؛ لأنه تعالى يومئذٍ ليس ناصر كلّ نـفس، بـل خاذل أكثرهم، فقد قال تعالىٰ: ﴿إِنَّـكُمْ مِنَّا لا تُـنْصَرُونَ﴾ ٢، وكذا تـوهم إمكـان إرادة «المعتق» باعتبار أنه يُعتق من النار؛ لأنه ليس معتق كلّ نفس، فتعيّن إرادة «السيّد» و«الأولىٰ بالتصرف في الأمور والنفوس» وإليه يرجع تفسير البيضاوي لفظ ﴿مَـوْلاهُم الحقّ» بقوله: ربّهم ومتولّي أُمورهم عَلَى المعقيقة أن فإن المراد بمتولّي الأمور هو الأولىٰ بالتصرّف في الأمور لا مطلق المباشر، كما هو واضح.

وأيضاً قال تعالىٰ: ﴿وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلاً رَجُلَيْنِ أَحَدُّهُما أَبْكَمُ لايَقْدِرُ عَلىٰ شَىءٍ وَهُـوَ كَلُّ عَلىٰ مَوْلاهُ﴾<sup>٥</sup>. والمراد وليّ أمره، كما فسّره به في الجلالين<sup>٦</sup>، وبمن يلي أمره في تفسير ١بي السعود<sup>٧</sup>، والبيضاوي^؛ لعدم مناسبة شيء من المعاني الستّة المـتقدّمة عـن

١. يونس: ٢٠.
 ٢. الأنعام ٦٦ ر٦٢.
 ٣. المؤمنون: ٦٥.
 ٢. المؤمنون: ٦٥.
 ٢. تفسير البيضاوي، ج٢. ص٢٢٩ ضمن تفسير الآية ٣٠ من سورة يونس.
 ٥. النحل: ٢٧.
 ٢. الجلالين، ص٢٦٢.
 ٢. الجلالين، ص٢٦٢.
 ٢. تفسير أبي السعود، ج٢. ص٢١٧.
 ٨. تفسير البيضاوي، ج٢. ص٢١٩.

المصباح <sup>(</sup>كما هو واضح. وبالجملة، فلاريب في أنّ المراد بالمولى في هذه الآيات الثلاث هـو وليّ الأمـر، والأولى بالتصرّف في الأُمور. فإذا ثبت بالدليل الذي قدّمناه والبيان الذي أوضـحناه، استعمال «المولى» في «الأولى» وإطلاقه عليه، وإرادته منه في القرآن، وجب عدّه من معانيه.

> ولو قيل: إنّ الاستعمال في القرآن أعمّ من الحقيقة. قلنا: فكذا في قول الشاعر:

مهلاً بـني عـمّنا مسهلاً مـواليــنا فكيف جعلوا ابن العمّ معنىً حقيقيّاً للِمولى؟ والقرآن بالاتّباع أولى.

الوجه الثالث: أنّه يجب عليه أن يقول مصحّة استعمال «المولى» في «الأولى الوجه الثالث: أنّه يجب عليه أن يقول مصحّة استعمال «المولى» في «الأولى بالنفس» وكونه حقيقة فيه حتّى لو لم يجد مورداً استُعمل فيه، وفرض عدم تـصريح أئمة اللغة به وإن لم يجب على غير، متن لم يصرّح بما صرّح به.

وبعبارة أخرى: أنّ ذلك لازم تحقيقه وكلماته في معنى «المولى»، فكيف غفل عنه؟! توضيح ذلك أنّه قد صرّح في تفسير الآية الأُولى عند تحقيق تفسير ابن عباس بأنّ «المولىٰ» اسم مكان من «الوليّ»، ومعناه الحقيقيّ: موضع الوليّ. وذكر في تفسير الآية الثانية \_أعنى آية الموالي \_ ما لفظه:

المسألة الثانية: المولى لفظ مشترك بين معانٍ: أحدها: المعتق؛ لأنه وليّ نعمته في عتقه، ولذلك يسمّى المولى النعمة. و ثانيها: العبد المعتق؛ لاتّصال ولاية مولاه في إنعامه عليه. وهذا كما يسمّى الطالب غريماً. لأنّ له اللزوم والمطالبة بحقّه، ويسمّى المطلوب غريماً لكون الدين لازماً له. و ثالثها: الحليف؛ لأنّ المحالف يلي أمره بعقده اليمين.

المصباح العنير، ص ٦٧٢، ماذة «ولي».

وسادسها: العصبة، وهو المرادبه في هذه الآية؛ لأنّه لايليق يهذه الآية إلّا هذا المعنى...، انتهى. وهو كما ترى ظاهر في كون مراده من الاشتراك الاشتراك المعنويّ، وأنّ استعماله في المعاني السنّة من باب كونها أفراد الكلّيّ الذي هو المعنى الحقيقيّ، أعني موضع الوليّ، ومن جهة كونها مصاديق له ورجوع الجميع إليه، نظير استعمال «الغريم» الذي معناه الملازم في الطالب؛ لأنه ملازم المديون، وفي المديون لأنّه ملازم الديس، لا الاشتراك اللفظي، ضرورة أنّه لا وجه حينئذٍ لذكر التعليلات والمناسبات، كما لايخفى.

نعم، يحتمل بعيداً أن يريد الاشتراك اللفظيّ في العرف العامّ، ويكون ذكر التعليلات والمناسبات إشارة إلى أنّ لفظ «المولى» المتعمل في العرف في كلّ واحدٍ من المعاني الستّة إلى أن وصلت إلى حدّ الحقيقة؛ لمناسبة بينها وبين المعنى اللغويّ \_ أعني موضع الوليّ مع قطع النظر عن ملاحظة العلاقة بين كلّ منها وبين الآخر، فلا يكون مشتركاً معنوياً بينها في العرف، لا حقيقة ولا مجازاً، بل هي كلّها منقولات عن المعنى اللغويّ بعلاقة الإطلاق والتقييد، كما وجّه بذلك شيخنا العلّامة الأنصاريّ قول الشهيد: من أنّ لفظ «الأرش» الذي هو لغةً «الدية» يطلق بالاشتراك اللفظيّ، يعني في اصطلاح الفقهاء على معانٍ: أرش العيب في العربي، ونقص القيمة في جناية الإنسان على عبد غيره في على معانٍ: أرش العيب في المبيع، ونقص القيمة في جناية الإنسان على عبد غيره في من المقدر الشرعي، وثمن التالف المقدر شرعاً بالجناية؛ كقطع يد العبد، وأكثر الأمرين من المقدر الشرعي والأرش فيما إذا أتلف بجناية الغاصب، غاية الأمر الفرق بين المقام وبين ما ذكره الشهيد بأنّ النقل في المقام حاصل في العرف العام، وفيما ذكره في العرف العرف.

وكيف كان. فإن أراد الأوّل قلنا: من المعلوم أنّ إطلاق المشترك المعنويّ على ما هو فرد ومصداق للقدر المشترك صحيح وحقيقة، ولايتوقف على وجدان استعماله فـيه، وإلّا لزم أن لايصحّ مخاطبة زيد بـ«يا إنسان» إلّا بعد سماع إطلاق هذا اللفظ عليه من

أهل اللسان. وهذا بديهيَّ البطلان.

إذا تقرّر هذا. فنقول: كون «الأولى بالنفس» من مصاديق موضع الوليّ ورجوعه إليه أظهر من رجوع المعاني الستّة إليه؛ لآنه يليه بنعمةٍ أعظم من نعمة العتق الذي لأجله أُطلق على المعتق، وبنصرةٍ أعظم من نصرة ابن العمّ التي لأجلها أُطلق عليه، وبكفالة أيتامه إن مات ولم يخلف مالاً، كما روى في تفسيره بعد ذكر معاني «المولىٰ» عـن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «أنا أولىٰ بالمؤمنين، من مات وترك مالاً فلموالي العصبة، ومن ترك كلاً فأنا وليّه» !

وكذا يليه بغير ذلك ممّا لايحصى، بل قربه ووليّه بالشخص أعظم من قرب جميع الأولياء، بل هو أقرب إليه من نفسه، ولذا كان مقدّماً أمره على أمره.

وبالجملة، فهذا الكلّي الذي هو القدر المشترك، أعسني مسوضع الوليّ مشكّك لا متواط، لتفاوت أفراده بأوّليّة وأولويّة، وصدقة على «الأولى بالنفس» أظهر وأولى من غيره، فيجب عليه أن يقول بصحة أستعماله فيه على وجه الحقيقة، بل كان يجب عليه إن أنصف ولم يتعصّب أن يسبّع معاني «المولى»، ويجعل أوّلها: الأولى بالنفس، ثمّ يذكر الباقي. فضلاً عن أن يأوّل كلام أئمّة اللغة لدليلٍ يضحِكُ التكلى، كما ستعرف.

وإن أراد الثاني فكذلك، يعني لزمه أيضاً أن يسبّع معاني «المولى»، ويجعل أوّلها: «الأولى» إن أنصف؛ لما عرفت في الوجه الأوّل من أنّ استعماله فيه أكثر وأظهر من المعاني الستّة.

مع أنّه على هذا التقدير نقول: إمّا أن تكون الحقيقة اللغويّة مهجورة أو لا. فــعلى الأوّل كان اللازم عليه أن يحكم بكون تفسير ابن عباس «المولى» بالمصير في الآية «الأولى» غلطاً، لا أن يجعله تحقيقيّاً؛ لأنّ الحمل على المعنى المهجور غلط. وعــلى

١. أخرج الحديث بألفاظ متقاربة النساني في السنن، ج٤، ص٦٦، وأبو داود فسي السنن، ج٢. ص١٢٣، ح٢٩٠٠. وأحمد في المسند، ج٢. ص٦٤٤ وج٢. ص٢٩٦ والبيهقي في السنن الكبرى، ج٢. ص٢٠٢ وج٦. ص٣٧ و٢١٤ و ٢٤٣. و انظر كنز العمال، ج١١. ص١١ ـ ١٣ الرقم ٣٠٤٠٠ ـ ٣٠٤١٣. الثاني يتوقّف الحمل عليه على القرينة، كالحمل علىٰ سائر المعاني، وقرينة المــناسبة تقتضي الحمل على ما ذكره أئمّة اللغة، فإنّه أنسب بالمقام ممّا ذكره ابن عباس، كما لايخفى وجهه.

فإنّه على ذلك يكون تأسيساً، ويفيد معنىً جديداً يكون بمنزلة العلّة لمـا سـبق. أعني قوله: ﴿مَأُواكُمُ ٱلنّارُ﴾، فكأنّه علّل ذلك بأنّه مقتضى عدله وحكمته تعالى فإنّها أولى بكم، بخلافه على ما ذكره ابن عباس فإنّه يكون تأكيداً محضاً وتكراراً لما سبق. والحمل على التأسيس أولى.

وبالجملة، فعلى أيِّ تقديرٍ كان الواجب عليه أن يسبّع معاني «المـولى»، ويـجعل أوّلها «الأولى» ثم يذكر الباقي، فضلاً عن أن يأوّل كلام أهل اللغة بما ستعرف ما فيه وفي دليله. والله الهادي إلى سبيله.

الوجه الوابع: أنّه يجب حمل «المولى» في حديث الغـدير عـلى مـعنى «الأولىٰ بالنفس» وإن فرض كونه مجازاً صرفاً لغةً وعرفاً، وكون ما ذكره أئمّة اللـغة مـعنىً لا تفسيراً بأيّ معنىً فسّر المعنى.

توضيح ذلك أنّ مراده من كونه معنىً: إمّا أن يكون هـو المـعنى المـجازيّ، كـما استظهرنا فيما سبق، أو ما هو من قبيل لوازم المطلوب غير المستعمل فـيه اللـفظ لا حقيقةً ولا مجازاً. وعـلى الثـاني إمّـا أن يسـلّم اسـتعماله فـي «الأولىٰ» فـي سـائر استعمالات العرب ولو مجازاً وإن لم يستعمل في الآية الشريفة بزعمه، وإمّا أن ينكر وقوعه مطلقاً.

وعلى الثاني أيضاً لائنكَ في صحّة استعماله فيه مجازاً لو استعمله فيه مستعمل، ضرورة عدم توقّف المجاز على السماع، بل علىٰ وجود العلاقة المصحّحة، وإلَّا لبطل المجازات المستحدثة، ووجود علاقة المشابهة التي هي من أقوىٰ علائق المجاز بين «الأولىٰ بالنفس» وبين «المعتق» و«مالك الرقّ» بديهي، كما مرّت الإشارة إليـه فـي السؤال المتقدّم في طيّ الكلام على الوجه الأول. وهذه الاحتمالات كلّها مبتنية علىٰ كون «المولىٰ» مشتركاً لفظيّاً في المعاني الستّة المتقدّمة؛ إذ بناءً على الاشتراك المعنويّ، ورجوعها إلى «موضع الوليّ» لا مساغ لشيء منها، ضرورة كون استعماله حينئذٍ في «الأولىٰ» حقيقةً، كما عرفته في الوجه السابق، وحينئذٍ فنقول: بعد الغضّ عن منافاة ذلك ـ أي جعل ما ذكره أئمّة اللغة معنىً بكلامه السابق الظاهر في الاشتراك المعنويّ ـ لا إشكال لأحدٍ في وجوب الحمل على المعنى المجازيّ إذا قامت عليه قرينة، وهي في حديث الغدير قائمة من وجوه كثيرة، نـذكر بعضها:

١. أنّ النبيّ ﷺ قال هذا الكلام بعد توطئةٍ ومقدّمة وهي قوله: «ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم» فلمّا قالوا: بلى، قال: «من كنت مولاه فعليّ مولاه». وهذه التوطئة والمقدّمة موجودة في روايات متظافرة من طرق أهل السنّة أيضاً. قد ذكر منها في غاية العرام ما يقرب من عشراين حديثاً. فالمنصف لايرتاب في تواتىرها ولو بضميمة ورودها في روايات الخاصّة أيضاً.

ووجه كونها قرينة علىٰ إرادة «الأولىٰ» من «المولىٰ» واضح، لأنه إنّما يناسب تقديم قولنا: ألستُ سيّدكم ومطاعكم أو شريككم أو صديقكم أو صاحبكم؟ إذا قيل بعده: من كنتُ سيّده ومطاعه أو شريكه فزيد سيّده ومطاعه وشريكه، ويكون المقصود تنزيله منزلة نفسه فيما أثبت لنفسه في المقدّمة، وأخذ الإقرار به لنفسه، ولايناسب إذا قـيل بعده كلام آخر لا ربط له به، مثل أن يقول: ألست مطاعكم؟ ثم يقول: من كنت شريكه في التجارة فزيد شريكه، أو من كنت ناصره في الحروب فزيد ناصره. فإنّ مثل هذا التمهيد لمثل هذا الكلام مستهجن عند العرف والعقلاء، فيجب تنزيه كلام النبيّ تما عنه.

وهذا أمر واضح لاينكره إلّا مكابر، ضرورة لزوم ارتباط المقدّمة بذيّها. نعم يصحّ تنزيل زيد بعد المقدّمة في بعض ما أثـبت لنـفسه فـي المـقدّمة، كأن يـقول: ألست مطاعكم؟ ثم يقول: من كنت مطاعه فـزيد مـطاعه فـي أمـر كـذا، أو يـقول: ألست شريككم؟ ثم يقول: من كنت شريكه فزيد شريكه في تجارة مصر مثلاً. ولكن التقييد يحتاج إلىٰ تصريح بالقيد. أمّا ذكر ما لايرتبط بـالمقدّمة أصـلاً فـيوجب اسـتهجان المقدّمة. وقبح ذكرها عرفاً وعقلاً. فهذه المقدّمة بضميمة وجوب تنزيه كلام النبيّ ﷺ عن الاستهجان. قرينة قطعيّة علىٰ ما رمناه.

وممّا بيّنًا ينقدح سقوط توهّم بعض المشكّكين من أنّ هذه التوطئة لعـلّها كـانت لإلزامهم مولويّة أمير المؤمنين الثقيلة على النفوس الشريرة، لا لإثبات نظير ما ثـبَت لهﷺ لعليّ بن أبي طالبﷺ.

## توضيح السقوط

إنّك قد عرفت وجوب ارتباط المقدّمة بذيها عقلاً وعرفاً، فإن أراد بتقديمها إلزامهم بمولويّة عليّ هـ«، بمعنى الأولويّة والمطاعيّة ولو في بعض الأمور \_وإن كان التـقييد يحتاج إلى دليل، ومع فقده يجب التمسّك بإطلاق اللفظ \_ فهو عين ما ذكرناه، وإن كان لإلزامهم بمولويّة عليّ هج بمعنى أخر كالنصرة مثلاً لم يرتبط بالمقدّمة، وكان تقديمها مستهجناً، بل كان ينبغي حينئذٍ أن يذكر المقدّمة هكذا: ألست ناصر المؤمنين؟ شمّ يقول: «من كنت مولاه فعليّ مولاه» يعني: من كنت ناصره فعليّ ناصره، مع أنّ التنزيل في الناصريّة وجعلها غير معقول، كما ستعرف في القرينة الآتية.

هذا كلّه مضافاً إلىٰ أنّ الثقل على النفوس الشريرة إنّما هو في كون عليّ ﷺ أولىٰ بهم من أنفسهم، وسيّدهم ومطاعهم، لا في كونه ناصراً لهم ودافعاً عنهم كيد الأعداء، وإلّا لمنعوه من التقدّم في الحروب في موطنٍ من المواطن، وأظهروا الكراهة من تقدّمه، ولم ينقل ذلك من أحد منهم.

وكذا لأثقل عليهم في غير «الناصر» من المعاني الستّة لو فرض صحّة إرادة شيءٍ منها.

فالمقدّمة المذكورة على فرض قبول التوهّم المذكور، والغضّ عن فسماده أيسضاً. تكون قرينةً وشاهداً على إرادة «الأولىٰ بالنفس» من «المولىٰ». وممّا يوضّح ما ذكرناه من عدم ثقل غير الأولويّة على النفوس الأبية: أنّ النبيّ ﷺ ذكر في حقّ عليّﷺ فضائل كثيرةً وكلَّ منها أعظم من كوند ناصر المؤمنين، وأثقل على النفوس الأبية من ذلك، مثل قوله ﷺ: «أقضاكم عليّ»<sup>١</sup>. وقوله: «عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ يدور معه حيثما دار»<sup>٢</sup>. قوله: «إنّي تارك فيكم الثقلين، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا أبداً»<sup>٣</sup>. وقوله: «أنت منّي بمنزلة هارون من موسىٰ»<sup>٤</sup>. وغير ذلك ممّا ملأ الخافقين، وسُطَّرً

- ١. أخرجه أبو نعيم في الحلية. ج١، ص٥٦، وابن عبدالبر القرطبي في الاستيماب، المطبوع بمهامش الإصابة. ج٢، ص٨٦، والهينسي في محبط الزوائد، ج٩، ص١١١، والشبلنجي في نور الأبصار، ص١٦١، والعلامة الحلّي في كنف المين، ص ٢٥ ف٦٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٥٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ ف٢٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٥٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ ف٢٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٥٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ ف٢٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٥٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ ف٢٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٥٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ ف٢٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٥٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ ف٢٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٥٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ ف٢٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٤٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ ف٢٧ وابن البطريق في المعدة. ص١٤٦ ٢٠.
  اليتين، ص ٤٥ في ٢٧ وابن البطريق في المعديث وأكنو. فقد أخرج أبو المؤيد الخوارزمي في المناقب. ص٢٤ عن ويُذكر أن بعض الصحابة قد ردد هذا الحديث وأكنو. فقد أخرج أبو المؤيد الخوارزمي في المناقب. ص٢٤ عن ابن عباس قال: خطبنا عمر فقال: «علي أقضانا». والرواية أخرجها أيضاً أعلام الحديث والفقه والتراجم من أهل المن عباس قال: خطبنا عمر فقال: «علي أقضانا». والرواية أخرجها أيضاً أعلام الحديث والفقه والتراجم من أهل السنة كالبخاري في صحبحه. ج٦، ص٣٣ باب قولغو فما لمجمع أيضاً أعلام الحديث ولفقه والتراجم من أهل السنة كالبخاري في صحبحه. ج٦، ص٣٣ باب قولغو فما لمجمع أيضاً أعلام الحديث وألفقه والتراجم من أول السنة كالبخاري في صديم. ج٢، ص٣٣ باب قولغو فما لمجمع أيضاً أعلام الحديث وأمير، وأما معن أول السنة كالبخاري في محبحه. ج٦، ص٣٣ بوليا تقولغو فما لمجمع أيضاً أعلام الحديث وأمير، وأبون سعد في الطبنات الكبري. ج٢، ص٣٣ بولي عساكر والحاكم في الميتندم. ج٢، ص٣٣ بولي طبية.
  م ٢٢٠ بولين سعد في الطبنات الكبري، جـ ٢٠ مـ ٢٠ بولين عبداكر وألحاكم في المينات الكبري. ج٢، ص٣٣ بولي عساكر والحاكم في الميندم. ج٢، ص٣٠ بولي طبية.
  م ماكر عن ابن مسعود قال: «أفرض أعل المدينة وأقضاها عليّ». نقله الشبلنجي في نور الأبمعار، وأخرج ابن عساكر عن ابن مسعود قال: «أفرض أعل المدينة وأقضاها عليّه.
- ٢. استفاضت الرواية عن النبي تَتَبَلَنْهُ عن طرق الفريقين في كونه لمثلة مع الحقّ حيث كان. وفي أخرى «حيث دار». وأخرى «حيث زال». ورابعة زيادة «ولن يغترقا حتى يردا عليّ الحوض يوم القيامة» بعد قوله تتكلمُّ: «عليّ مع الحق. والحق مع عليّ».
  والحق مع عليّ».
  انظر على سبيل المثال لا الحصر: مختصر زواند مسند البزار. ج٢. ص١٧٢ الرقم ١٦٢٢؛ مجمع الزواند. ج٧. ص ٥٣٦؛ المستدرك على المثال لا الحصر: مختصر زواند مسند البزار. ج٢. ص ١٧٢ الرقم ١٦٢٧؛ منجع الزواند. ج٧. ص ٥٣٦؛ المستدرك على المثال لا الحصر: مختصر زواند مسند البزار. ج٢. ص ١٧٢ الرقم ١٦٢٧؛ منجمع الزواند. ج٧. ص ٥٣٦؛ المستدرك على المثال لا الحصر: مختصر زواند مسند البزار. ج٢. ص ١٧٢ الرقم ١٦٢٧؛ منجمع الزواند. ج٧. ص ١٢٢ الرقم ١٩٢٧؛ المستدرك على المثال لا الحصر: ٢٠ ص ١٢٤ ١٢٥؛ فراند السمعلين، ج١. ص١٧٦ الرقم ١٢٢٠ الرقم ١٢٢٠؛ مناقب ابن المنازلي، ص ١٢٢ وما بعده. تأريخ بغداد. ج١٢، ص ١٢٦، ترجمة إمام علي، الرقم ١٧٦٤؛ تأريخ دمنق، ج٢.
  - ٣. تقدّم تخريج حديث الثقلين. والإشارة إلى كثرة طرقه. فراجع.
- ٤. للحديث طرق عديدة ذكرها أرباب الحديث والفقه والتراجم والسيرة، كالبخاري في صحيحه، ج٥، ص٢٤ و ج٦، ص٢ باب غزوة تبوك، و مسلم في صحيحه، ج٤. ص ١٨٧٠. ح٢٤ ٤ والترمذي في منة، ج٥، ص٦٣٨. ح٢٧٢٤.

في كتب الفريقين، ولم يمهَّد في شيءٍ منها هذه المقدّمة، فعلم أنَه ﷺ كان فـي يـوم الغدير بصدد بيان فضيلةٍ كبيرةٍ، وإعطاء منصبٍ له ﷺ أعظم وأثقل على النفوس مـن الجميع، وليس إلا أولويّته بالنفوس، كما كان نفسه ﷺ أولىٰ بالنفوس، بـل المـنصف يجعل ذلك، أي عدم تمهيد مثل هذه في ذكر شيءٍ من فضائله، واختصاص التـمهيد بهذه. قرينةً مستقلّةً على إرادة الأَولىٰ، ويضيفها إلى القرينة الأُولىٰ.

٢. فهم الحاضرون في يوم الغدير، مع كونهم من أهل اللسان، وفيهم الصديق والعدة. من كلامه ﷺ ذلك، كما يدل عليه كلماتهم بعد سماع كلام النبي ﷺ، وعد هذا قرينة وإن كان لايخلو عن توسّع وتسامح؛ لأن فهم المخاطب لايكون قرينة على إرادة المتكلم وإن كان قد يورث الظن، إلا أن الإنصاف عدّه في المقام دليلاً قطعياً على المراد بضميمة عدم ردع النبي ﷺ لهم عن فهمهم.

فمن ذلك أشعار حسّان بن ثابت، فإنّه استأذن رسول الله ﷺ أن يـقول فــي ذلك أبياتاً ، فقال له: «قل ببركة الله...» على ما روي في كتب الفريقين، وسيأتي ذكـرها

← والنسائي في الخصائص. ص٧٠. ح٤٩. وأحمد في مسنده. ج١. ص ١٧٥ و ١٨٢. والحاكم فى مستدركه، ج٢. ص١٠٨. والبيهتي في مننه. ج٩. ص٥٤. والطبراني في الجامع الكبير، ج١٢. ص٩٩ وفي الجامع الصنير أيـضاً. ج٢. ص٢٢. وابن سعد في طبقاته. ج٢. ص٤٠ وأبن عبد ربّه في العقد الفريد. ج٥. ص١٢. وكذا فمي مناقب الخوادزمي. ص٢٢. ح١٢٨ ح١٢٨ والكنجي في كفاية الطالب. ص٢٨٢ وقال: أتفق الجميع على صحّته حتّى صار ذلك إجماعاً منهميتر ابن عبدالبرّ في الاستيعاب، ج٢. ص ٤٢ وقال: وهو من أثبت الآثار وأصحّها.

إن شاء الله تعالىٰ.

ومن ذلك تهنئة عمر بن الخطَّاب بقوله: «هنيئاً لك يـاابـن أبـيطالب، أصـبحت مولاي ومولىٰ كلَّ مؤمن ومؤمنة» كما في أحاديث كثيرة من طرقهم، مذكورة فـي مسانيدهم المعتبرة<sup>(</sup>. أو: «بخٌ بخٌ لك يا عليَّ، أصـبحت مـولاي..» كـما فـي بـعض أخبارهم الأُخر<sup>٢</sup>.

⊷وفي لفظ فيه زيادة بيت آخر:

فسبا ربّ انسصر نساصريه لنسصرهم [مسام هدئ كمالبدر يسجلو الديساجيا روى الأبيات جمّ غفير، منهم: الشيخ المفيد فسي الفسعول المسختارة. ج1. ص14. وفسي الارشاد، ص15 و15. والكنجي في كفاية الطالب، ص14. والحموي في فرائد المسطين، الباب 11 نقلاً عن أخطب خوارزم. وأبو زكريا الحلّي في الخصائص، ص77 عن أبي يطريق رواء من طريق الحافظ أبي نعيم...وغيرهم.

- ١. رواية الغدير من الروايات التي بلغت حدّ التواتر عند الفريقين، فلايمكن لأحد إنكارها. وللسباحثة المحاصرة في علوم الفرآن رئيسة عبدالزهرة حسن علي تشام كتابية في فضائل الإمام علي للله عند الفريقين. أفردت فيه باباً خاصاً في الفرآن رئيسة عبدالزهرة حسن علي تشام كتابية في فضائل الإمام علي للله عند الفريقين. أفردت فيه باباً خاصاً في الفرآن رئيسة عبدالزهرة حسن علي تشام كتابية في فضائل الإمام علي للله علي الفريقين. أفردت فيه باباً خاصرة في أنه الإمام علي الفراد والسباحثة المحاصرة في علوم الفرآن رئيسة عبدالزهرة حسن علي تشام كتابية في فضائل الإمام علي للله علي الفريقين. أفردت فيه باباً خاصاً في الغدير. ص ١٨٠ ـ ٢٧٥ جمعت فيه طرق الحديث، ورواته من الصحابة والتابعين. وأغلب كتب الفريقين الذين تعرضوا لهذا الموضوع. وهو جهد جبار يستحق التقدير ولائمك.
- ٢. أخرج حديث الفدير ومذيّلاً قول عمر لأمير المؤمنين في جمع كبير من علماء القوم على سبيل المثال: السيد عبدالوهاب البخاري المتوفى سنة (٩٢٢ه) في قوله تعالى: ﴿قُلْ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَ الْمَوَدَة فِي الْقُرْبَى به عن البراء بن عازب، والسيّد جمال الدين الشيرازي المتوفى سنة (٥٠٠ (ه) في أرسينه عن ابن عباس، والعافظ البراء بن عازب، والسيّد جمال الدين الشيرازي المتوفى سنة (٥٠٠ (ه) في أرسينه عن أبي سميد الخدري، لكن بلفظ: أبوسينه عن أبي سميد الخدري، لكن بلفظ البراء بن عازب، والسيّد جمال الدين الشيرازي المتوفى سنة (٥٠٠ (ه) في أرسينه عن أبي سميد الخدري، لكن بلفظ البوعيد الخركوشي النيسابوري المتوفى سنة (٥٠٠ ه) في كتابه شرف المصطفى عن أبي سميد الخدري، لكن بلفظ: «طوبى لك يا أبا الحسن أصبحت...»، وابن المغازلي الفقيه المتوفى سنة (٢٠٠ (ه) عن أنس بن مالك، وشمس الدين المتاوي الشافي المتوفى سنة (٢٠٠ ه) في كتابه شرف المصطفى عن أبي سميد الخدري، لكن بلفظ:
   «طوبى لك يا أبا الحسن أصبحت...»، وابن المغازلي الفقيه المتوفى سنة (٢٠٠ (م) مه، وقال: «لمّا سع أبو بكر وعمر المتاوي الشافعي المتوفى سنة (١٠٠ ه) في كتابه فض القدير، ج٦، ص٢٢٨ رما بعده قال: «لمّا سعع أبو بكر وعمر المناوي الشافعي المتوفى سنة (١٠٢ ه) في كتابه فض القدير، ج٦، ص٢٢ رما بعده قال: «لمّا سعع أبو بكر وعمر المناوي الشافعي المتوفى سنة (١٠٢ ه) في كتابه فض القدير، ج٦، ص٢٢ رما بعده قال: «لمّا سعع أبو بكر وعمر المناوي الشافعي المتوفى سنة (١٠٠ ه) في كتابه فض القدير، ج٦، ص٢٢ رما بعده قال: «لمّا سعع أبو بكر وعمر فلك حديث الولاية ـ قالا: أمسيت يا ابن أبي طالب مولن كلّ مؤمن ومؤمنية» من دون ذكر: بع مجم، والخطيب البغدادي في تاريخه. ج٢، ص١٢ عن البراء.
   كما ذكر حديث الولاية ـ قالا: أمسيت يا ابن أبي طالب مولى كلّ مؤمن ومؤمنية من دون ذكر: بع بعة والخطيب البغدادي في تاريخه. ج٢ من ٤١ عن البراء.
   كما ذكر حديث التهنة جمع آخر من العفاظ والفقهاء:
   كما ذكر حديث التهائي المتوفى سنة (١٥٩ه) في مرادالمين.
   بومامد الغزالي المتوفى سنة (١٥٩ه) في مرادالمين.
  - \* فخر الدين الرازي المتوفَّىٰ سنة (٦٠٦ﻫ) في تفسيره الكبير. ج٢. ص٦٣٦.

ووجه الدلالة: أنّ معنىٰ «أصبحت» هو: صرت في هذا اليوم. فيدلّ علىٰ حدوث شيءٍ في عليّ ﷺ بجعله ﷺ، وأنّه ﷺ قد جعل في حقّه بقوله: «هذا» شيئاً، وأنّ الجملة الخبرية إنشائيّة، وليس كونه ناصراً للمؤمنين قابلاً للجعل والحدوث، بل هو أمر واقعيّ ناشٍ من كمال الإيمان والتقوىٰ، وكان حاصلاً فيه ﷺ قبل ذلك، قد شاهدوه وعاينوه بأعينهم في الحروب والشدائد، كما كان حاصلاً فيه ﷺ من أجل ذلك، أي من كمال الإيمان والتقوىٰ، فهو نظير تعظيم شعائر الله من تقوى القلوب لا من جعل جاعل، وإنّما القابل للجعل من معاني «المولى» هو الأولويّة بالنفوس، فإنّ ذلك المعنىٰ ذاتي في حقّه تمالىٰ خاصةً بالنسبة إلى عبيده، وجعليّ في حقّ غيره تعالى مطلقاً، حتّىٰ في حقّه النبيّ ﷺ حصل بجعله تعالىٰ، وهذا بديهي

نعم، وجوب النصرة عليه على المؤمنين قابل للجعل، لكن من المعلوم أنّه تملى لم يكن في مقام تكليف وإيجاب شيء عليه يل على المؤمنين له، مع أنّ إيجاب نصرة المؤمنين عليه وعلى كلّ المؤمنين كان حاصلاً من قبل، بقوله تعالى: ﴿وَإِنِ أَسْتَنْصَرُوكُمْ فِـى الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمٍ يَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِـيثاقَ﴾ وقوله: ﴿وَإِنْ طائِفَتانِ مِـنَ السُوْمِنِينَ أَفْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما فَإِنْ بَغَتْ إِحْداهُما عَلَى الأُخْرِىٰ فَقَاتِلُوا أَلَيْ يَـنَعْ

فإن قلت: أليس يصحّ للسلطان أن يقول: جعلت هذا ناصركم، أو هــذا نــاصركم، مريداً به الجعل لا الإخبار؟

قلت: نعم، يصحّ ذلك مريداً به الجعل، لكن لا جعل صفة الناصريّة فيه، فإنّه ليس قابلاً للجعل كما عرفت، بل جعل وجوب النصر عليه لهم ووجوب الاستنصار بـه عليهم. والأوّل مع أنّه تكليف الجميع على ما عرفت ليس أمراً قـابلاً للـتهنئة؛ لاَنـه تكليف محض كسائر التكاليف، مثل الحجّ والجهاد والصوم والصلاة ونحوها، والثاني قابل للتهنئة لكن لايعترفون بثبوته في حقّه، وأنّ رسول الله تلمّة أوجب عـلى كـلّ المؤمنين الاستنصار به في أمر الدنيا والدين على ما هو مقتضى الإطلاق، وعدم تقييد ويستنصرون به في جميع ذلك، فيكون المعنى: من كـان يستنصر بـي ويـرجع إليّ فليستنصر بـ«عليّ»، والرجوع إليه في تدبير أمر الدنيا والدين، كما كانوا يـرجعون إليـه تميّلا ويستنصرون به في جميع ذلك، فيكون المعنى: من كـان يستنصر بي ويـرجع إليّ فليستنصر بـ«عليّ»، وليرجع إليه، كيف وإلّا لثبت خـلافته علا، ضـرورة أنّ ذلك من لوازم الخلافة والرئاسة العامة، ولا معنى لوجوب استنصار كلّ المؤمنين في أمر الدنيا والدين بغير الخليفة مع وجوده، فإنّ ذلك يوجب هجر الخليفة ومحو خلافته، كما هو بديهيّ، بل ليس نصب الخليفة إلّا لذلك، أي لحفظ الدين والدينا.

ثمّ كيف والصحابة لم يفعلوا كذلك، وما كانوا يخالفون قول رسول الله ﷺ بزعمهم! ألا ترى أنّ أبا بكر قاتل بعد رسول الله الطوائف السبع المرتدّين ـعلى ما ذكره الفخر في تفسير الآية الشريفة الآتية ـ بجنده من دون استنصار بـ«علي»؟!

كيف ولايعقل الاستنصار إلّا بمن له قوّة وشوكة وجنود، لابمستضعف وحيد قاعد في بيته، بل في حجرة الظنين لا ناصر له ولا معين! ولو أرادوا ذلك لاجتمعوا له وهيّأوا له أسبابه، قال الله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ أَرادُوا اَلخُرُوجَ لَأَعَـدُوا لَهُ عُدَّةً﴾ .

ثمّ كيف ولم يبايع أبا بكر إلىٰ ستّة أشهر حتّى ماتت فاطمة ﷺ علىٰ ما روو. عن

معنىٰ حديث الغدير 🔶 ٥٩ )

عائشة، فراجع كتبهم وأخبارهم'.

وأمّا احتمال جعل وجوب النصر له عليهم \_ يعني إيجاب نصرته عليهم \_ فهو وإن كان معقولاً لأنه أمر قابل للجعل، لكن احتمال إرادته ساقط، لأنه يوجب كون الكلام غلطاً؛ إذ لو أراد ذلك كان حقّ العبارة أن يقول: من كان مولاي يعني نـ اصري، فهو مولى عليّ يعني ناصره، أي فلينصره وهذا بديهيّ، والنبيّ لم يقل كذلك، بل قال: «من كنت مولاه فعليّ مولاه»، فلو حمل على معنىٰ «الناصر»، مريداً به الجعل لئلا يـ لزم الكذب، فلا محيص عن حمله على وجوب الاستنصار، وحينئذٍ يفيد مطلب الإماميّة، أعني خلافة الإمام عليّ بن أبي طالب الله كما عرفت، ويفيد فائدة حمل «المولى» على معنىٰ «الأولىٰ»، ولكن بعبارة أخرى، والتزام الخصم به مع كونه كرّاً علىٰ ما فرّ منه يشبه بالأكل من القفا!

فإن قلت: إنّ هذا إخبار محض عن وجود هذه الصفة الحسنة فيه ﷺ، أعني صفة النصرة لكلّ من كان رسول الله ناصرة، وليس إنشاء تشيءٍ أصلاً، ولكن لمّا دلّ عـلى منقبةٍ وفضيلةٍ له ﷺ فالتهنئة لأجل ذلك.

قلت: مضافاً إلى ما عرفت من استهجان التوطئة والمقدّمة حينئذٍ، وإلىٰ ظهور الكلام في أمثال المقام في الإنشاء لا في الإخبار كما لايخفىٰ، وإلى لزوم الكذب لو حُـمل علىٰ الإخبار، كما سنبيّنه في طيّ القرينة الثالثة، كان اللازم حينئذٍ أن يقول عمر: هنيئاً لك هذه المنقبة، لا أن يقول: صرت اليوم ناصري وناصر كلّ مسـلم، كـما لو أخـبر النبي ﷺ في حتّ أحدٍ أنّه من أهل الجنّة فإنّه يهنّاً بقولنا: هنيئاً لك هذا، ولايقال له: صرت اليوم من أهل الجنّة، ولقد كان عمر عربيّاً لايغلط في الكلام.

وبالجملة، فلا إشكال في كلام عمر سنداً ودلالةً، إلّا أنّا أطلنا الكلام في ذلك حسماً لمادّة تشكيكات المشكّكين، وإلّا فهو أوضح من أن يحتاج إلى البـيان، ولذا أرسـله

د راجع: الإمامة والسياسة لابن فتيبة، ج 
 ص ٣١ – ٣٢.

الغزالي \_وهو من عمد علمائهم\_إرسال المسلّمات وجعله إقراراً من عمر بخلافته ﷺ من دون توضيح وبيان. وذكر ما يستظهر منه عدوله إلى التشيّع، قال في سرّ العالمين علىٰ ما حكاه عنه في مجمع البحرين في مادّة «ولي» ما لفظه:

قال رسول الله ﷺ لعليّ يوم الغدير: «من كنت مولاه فعليّ مولاه» فقال عمر بــن الخطّاب: بخّ بخّ يا أبا الحسن، لقد أصبحت مولاي ومولىٰ كلّ مؤمن ومؤمنة، وهذا رضىً وتسليم وولاية تحكيم...\. وليراجع بقية كلامه فإنّها لاتخلو عن فائدة.

٣. ما حكاه عن الشريف المرتضىٰ<sup>٢</sup> وقد سبقه إليه الصدوق في معاني الأخبار علىٰ ما حكاه عنه في مجمع البحرين قال:

المولىٰ في اللغة يحتمل أن يكون مالك الرق، كما يقال: ملك المولىٰ عبده وله أن يبيعه أو يهبه، ويحتمل أن يكون المعتق من الرق، وأن يكون المعتق. وهذه الثلاثة أوجمه مشهورة عمند الخاصّة والعامّة، فهي ساقطة في قول النبيّ تظلّه لانّه لا يجوز أن يكون عنىٰ بمن كنت مولاه واحدة منهنّ، لأنّه لايملك يبع المسلمين ولا عتقهم من رق العبوديّة ولا أعتقوه ظلّا ". قلت: وكذا احتمال إرادة الحليف، كما تقدّم عن المصباح أنّه من معانيه، فإنّه أيضاً ساقط، لأنّ الإمام عليّ ظلام لم يكن حليفاً مع أحد. قال: ويحتمل أن يكون ابن العمّ، كما قال الساعر: ويحتمل أن يكون بن العمّ، كما قال الشاعر:

يكون لما يلي الشيء من خلفه وقدَّامه. قال الشاعر:

- ١. مجمع البحرين، ج ١. ص ٤٦٤.
- ٢. رسائل الشريف المرتضى، ج٢. ص٢٥٣ ــ ٢٥٤.
  - ٣. المصدر .
  - ٤. وعجزه:

...... لِمَ تظهرون لنا ما كان مدفونا البيت أورده في نسان العرب: مادة «ولي»، والطريحي في مجمع البحرين: مادّة «ولي». معنىٰ حديث الغدير 🔶 ٦٦ )

فَغَدت كلا الفرخين تحسب أنّه مولى المخافة خَلفَها وأَمامها <sup>ا</sup> ولم يجز أيضاً شيء من هذه الأوجه، لآنه لايجوز أن يقول: من كنت ابن عمّه فعليّ ابن عمّه؛ لأنّ ذلك معروف ومعلوم، وتكريره على المسلمين عبث بلا فائدة، وليس يجوز عاقبة أمرهم ولا خلف وقدّام، لانّه لا معنىً ولا فائدة فيه.

قلت: وكذا لا يجوز إرادة العصبة \_وهي قرابة الرجل من طرف أبيه \_كما تقدّم عن المصباح أنه من معانيه، لأنّ ذلك معروف ومعلوم وتكريره على المسلمين عبث. وكذلك إرادة المناصر: لأنّ ذلك بيّن الثبوت، كما تقدّم عن المرتضى، قال: ووجدنا اللغة تجيز أن يقول الرجل: «فلان مولاي» إذا كان مالك طاعته، فكان هذا هو المعنى في قول النبيّ تَتَلَيَّ. وممتا يـؤكّد ذلك أنّ النبيّ تَتَلَيُّ قال: «ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟» ثم قال: «من كنت مولاه فسعليّ مولاه»، انتهى كلامه رفع مقامه .

أقول: بل يلزم الكذب أيضاً، مضافاً إلى العبت لو حمل على ابن العمّ، ضرورة أنّ رسول الله ﷺ كان ابن عمّ جعفر وعقيل ولم يكن عليّ ﷺ ابن عمّ لهما، بل كان أخاً لهما.

وكذا لو حمل على «الناصر». بناءً على اعتقاد العامّة من كونه ﷺ محباً لعمائشة وناصراً لها. ولطلحة وزبير اللذين هما عندهم من العشرة المبشّرة. فإنّ عليّاًﷺ كمان معادياً لهم. ومقاتلاً إيّاهم. وقتل أنصارهم يوم الجمل. وكذا مع معاوية يموم صفين باتّفاق الفريقين.

إلّا أن يقال: إنّ رسول الله ﷺ كان ناصراً لعائشة ولكلّ مسلمٍ ما لم يخرجوا علىٰ إمامهم، ضرورة أنّ رسول الله لاينصر من خرج على إمامه. فكذلك عليّ ﷺ، وهؤلاء خرجوا علىٰ إمامهم.

- ا، المصدر.
- ۲۵۳ (سائل الشريف المرتضى: ج ۲، ص ۲۵۳.

والحاصل: أنّ نصرة الرسول لكلّ مسلم كانت مشروطةً ومقيّدةً بقيد عدم الخروج. لكنّ فيد: أنّ هذه الدعوىٰ لاتصلح الأمر، ولايرفع الكذب؛ لأنه تلملا كان ناصراً لهؤلاء ولو لأجل وجود الشرط والقيد فيهم، وعليّ علا لم يكن ناصرهم، بل كان خاذلهم ولو لأجل انسلاخ القيد والشرط عنهم، فلم يكن علا ناصر من كان ناصره، فكيف يقول: من كنت ناصره فعليّ ناصره، وهو يعلم أنّه سيكون ما يكون، وأنّه ستنقلب طائفة من أمّته بعد وفاته تلملاً، كما أخبر عنه القرآن بقوله: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلاّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِـنْ قَـبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مات أَوْ تُتِلَ ٱنْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾ إذا أترى أنه يحسن لزيد أن يسقول لجماعةٍ أضافهم وأطعمهم: من كنت مضيفه ومطعمه فعمرو مضيفه ومطعمه، وهو يعلم أنّه يحصل بين عمرو وبين بعض الجماعة عداوة يوجب عدم إضافتهم وإطـعامهم؟! فلايضيفهم ولايطعمهم لأجل العداوة الحاصلة الموجبة لذلك، بل ولا يأكل من طعامهم فضلاً عن إطعامهم، أفلايكون ذلك كذباً وقيبحاً من النبيّ تلما؟!

ثمّ بعد الإغماض عن ذلك، وتسليم أنّه يرفع الكذب، فلايظنّ بالقوم الأعراف بكون محبّة رسول الله ونصرته لعائشة مقيّدةً بقيدٍ ومشروطةً بشرطٍ ولايـليق بـهم الإقـرار بذلك؛ لكونها عندهم أمّ المؤمنين حتّى في وجوب الإكرام والتعظيم كما تُكرم الأمّ، لا في خصوص حرمة التزويج كما يقوله الإماميّة وإن دلّتَ عليه قول نفس عائشة: «لسنا أمّهات النساء» على ما رواه البيضاوي عنها في تفسير قـوله تـعالى: ﴿وَأَزُواجُـهُ أُمَّهاتُهُمْ﴾ فلاحظ، ضرورة أنّها لو كانت أمّاً في الإكرام والتعظيم لكانت بأمومة النساء أولى من الرجال، لأنّ النساء أولى بإكرام المرأة وتعظيمها والقيام بخدماتها من الرجال.

إلا أنَّهم مع ذلك لايعترفون باختصاص أُمومتها بحرمة التزويج وإن فهمت نــفس

۱. آل عمران: ۱٤٤.

٢. تغسير البيضاوي، ج٢. ص٣٧٣ ضمن تغسير الآية ٦ من سورة الأحزاب المباركة.

عائشة من الآية الشريفة ذلك، أو سمعت من رسول الله ذلك، كيف وهم قد جعلوها أمّالدين مضافاً إلى كونها أم المؤمنين، فرجعوا إلىٰ أخبارها في دينهم أصولاً وفروعاً، كما لايخفىٰ على السائر في كتبهم، ولو اعترفوا بزلّتها في وقعة الجمل لسقطت أخبارها عن الحجّية، إلّا ما علم صدورها فبل الزلّة أو بعد التوبة، بل ويلزمهم ذلك لو اعترفوا بكونها من صغائر الذنوب، ضرورة أنّ الكذب في الحديث أصغر من الخروج عملى الإمام، وإن فرض أنّه ذنب صغير \_ومن لايبالي بالصغير لايبالي بالأصغر ـ فلايوثق بأخبارها إلّا ما علم زمان صدورها، لكنّهم لايلاحظون في أخبارها زمان الصدور، إلّا ون يعتذر بأنّها كانت ثقةً في الحديث، متحرّزة عن الكذب مطلقاً، حتّى في زمان تركت قرارها في بيتها وخرجت لقتال إمامها، والله العالم بحقائق الأمور وبحقيقة الأحوال.

وليس الغرض من ذلك الإزراء بأمّ المؤمنين بما هو معلوم لكلّ المؤمنين، فإنّ وقعة الجمل لم ينكرها أحد من الفريقين، بل هو تتبيه لإخواننا المسلمين العاملين بأخبارها مطلقاً، المعترفين بزلّتها وتوبتها.

ثم ما ذكرناه من لزوم الكذب لو حمل على «الناصر»، بناءً على اعتقاد العامّة، يجري بناءً على اعتقاد الخاصّة أيضاً، ضرورة أنّهم معترفون بانقلاب جسماعة بعد رسول الله تتلله، ولقد كانوا على عهد رسول الله تتلة غير مستقبلين في الظاهر، وكان تتلله ناصراً لهم في الظاهر على حسب إيمانهم في الظاهر، ومجرياً عليهم جسميع أحكام الإسلام في الظاهر، ولم يكن عليّ عله ناصراً لهم، بل عاداهم وقاتلهم، بل الإساميّة متفقون على أنّه على لم يكن ناصراً للخلفاء الثلاثة أيضاً، إلّا إذا اقتضته الحكمة من مصلحة إسلاميّة عامّة ونحوها، بل ولا راضياً بخلافتهم، بل كان كارهاً لها، مجبوراً عليها باتفاق الإماميّة، كما ينادي بذلك كلماته على في الخريب المشهورة، والأخبار المأثورة عنه، مثل قوله: «أما والله؛ لقد تقمّصها فلان...» وغير ذلك ممّا لا يحصىٰ نداة

١. وهي المعروفة بالشقشقية. الخطبة ٣ من نهج البلاغة القسم الأول منه (الخطب). وتشتمل على الشكوئ من أسر الخلافة. ثمّ ترجيح صبره عنها.

جهاراً، فتارة يعلن لهم،وأخرىٰ يسرّ لهم إسراراً .

وقد اعترف المنصفون من العامّة بدلالتها وصراحتها وصدورها عنه ﷺ، لكن أوّلها ابن أبي الحديد بتأويلاتٍ باردة، غير لائقة بشأنه ﷺ، معلّلاً بحسن ظنّه بالصحابة، وأنّهم لايغيّرون قول رسول الله ولايخالفونه، وقاسه بتأويل الإماميّة الآيات الظاهرة في معصية الأنبياء، مثل قوله تعالى: ﴿وَعَصىٰ آدَمُ رَبَّهُ فَغَوىٰ﴾ وغفل أو تغافل عن وجه تأويل الإماميّة، وأنّه ليس حسن ظنّهم بالأنبياء، بل الدليل القطعيّ القائم عندهم علىٰ عصمة الأنبياء عقلاً ونقلاً.

أمّا النقل فواضح؛ لكثرة أخبارهم في ذلك، وأمّا العقل، فلوضوح أنّ بعث النبيّ إنّما هو لإرشاد الناس وهدايتهم باتّباع أقواله وأفعاله، كما قال تعالىٰ: ﴿وَمَا أَرْسَلْنا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ وقال حكاية عن هارون: ﴿فَاتَّبِعُونِى وَأَطِيعُوا أَمْسِى ﴾ وقال: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّه فَاتَبْعُونِى يُخْبِنُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ وقال: ﴿لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِى رَسُولِ وقال: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّه فَاتَبْعُونِى يُخْبِنُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ وقال: ﴿لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِى رَسُولِ اللَّهِ أُسُوَةً حَسَنَةً ﴾ ولا يعقل من الله أن يحوز اتباع من يعصي الله في قوله أو فعله، فإنّه قبيح عقلاً ﴿قُلْ إِنَّ اللَّهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْسَاءِ ﴾ ، ولاَنَه حينَذٍ يكون للناس على الله حجّة تبيح عقلاً ﴿قُلْ إِنَّ اللَّهُ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْسَاءِ ﴾ ، ولاَنَه حينينا يكون للناس على الله حجّة بعد الرسل، فيقول الرجل: يا ربَّ، إنّ نبيَّك الذي أمرتني باتباعه في أقواله وأفعاله رأيته يزني فزنيت، ويشرب الخمر فشربت، ويكذب فكذبت... وهكذا، فرانة أن يكون

وهذا واضح جدّاً لاينكرها إلّا من يقول بإمامة من يعترف بذنوبه وزلَّاتــه؛ دفــماً

۱. مثل الخطبة رقم ۹ و ۱۲ و ۱۷ وغیرها. ۲. طه: ۱۲۱. ۲. النساء: ٦٤. ۵. آل عمران: ۳۱. ۲. الأحزاب: ۲۱ والممتحنة: ۲. ۷. الأعراف: ۲۸. لقدح ذلك في إمامته وخلافته، وإلا فالمنصف لايأبىٰ عن قبول ما ذكرناه، فلعمري أنّه بديهي كالدليل القطعيّ القائم عند الفريقين على استحالة كونه تـعالىٰ جسـماً يـجي. ويذهب، الموجب لتأويل قوله تعالىٰ: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالمَلَكُ صَفّاً صَفّاً» ابما هو مذكور في كتب الفريقين، ومع ذلك لم يأوّلها الشيعة بآرائهم، بل اقتصروا في تأويلها بما صدر عن ائمتهم المعصومين ﷺ الذين هم الراسخون في العلم عندهم، وفـي بـيوتهم نـزل الكتاب، وأودعهم رسول الله علمه وفصل الخطاب.

مع أنَّ حسن الظنَّ بالجماعة لا يحسن \_وإن كانوا صحابةً \_ بعد العلم بمخالفتهم لقول نبيّهم في يوم الغدير: «من كنت مولاه فعليّ مولاه»، فإنّها معلومة لاينكرها إلَّا مكابر؛ إذ غاية الأمر أن يدّعىٰ أنَّ «المولىٰ» بمعنى الناصر، وقد عرفت أنَّ حمل الكلام على الإخبار \_مضافاً إلىٰ كونه خلاف الظاهر من أمثال هذا الكلام \_ مستلزم للكذب، فـلا محيص عن حمله على الإنشاء، فيدلّ على وجوب الاستنصار منه، حسبما مرّ بيانه.

وهم لم يجعلوه ناصراً لأنفسهم، وتركوا الاستنصار منه في أمورهم ديناً ودنياً، بل استبدّوا بالأُمور بآرائهم وجنودهم. كما مرّت الإشارة إليه في تقريب دلالة تهنئة عمر.

وكيف كان، فلو فرض اعترافهم بزلّة عـائشة وأضرابسها مـمّن حـاربهم وقـاتلهم عليّ ﷺ؛ دفعاً للزوم الكذب من حمل «المولىٰ» في حديث الغدير علىٰ معنى الناصر، وأغمضنا النظر عمّا أسلفناه من أنّ ذلك لايصلح الأمر، ولايرفع الكذبُ الكذبَ، اللازم علىٰ تقدير حمل الكلام على الإخبار، ولايسمن ولايغني من جوع. كفانا حينئذٍ في دفع احتماله لزوم اللغو والعبث؛ لكونه بيّن الثبوت. ومعلوماً لكلّ أحد. كما أشار إليه المرتضىٰ فيما تقدّم منه.

وممّا حرّرنا ظهر أيضاً أنّه لايـصحّ حــمل «المـولىٰ» فـي حــديث الغـدير عـلى «المحبّ». فإنّه أيضاً من معانيه علىٰ ما ذكره في القاموس <sup>ت</sup> وإن لم يذكره في المصباح

- ۱. الفجر: ۲۲.
- القاموس المحيط، ١٢٠٩، مادة «ولى».

فإنَّ الحمل عليه بعد تسليم كونه من معانيه ..وإن لم يثبت عندنا ــ يستلزم الكذب، كما أشرنا إليه.

فإن قلت: إنّما يستلزم ذلك لو حمل على الإخبار، أمّا لو حمل على الإنشاء فلا. قلت: حمله على الإنشاء حينئذٍ غلط، ضرورة أنّ الرسول لم يكن في مقام إيجاب شيءٍ علىٰ عليّ ﷺ للمؤمنين، ولم يزعم ذلك أحد من الفريقين، بسل كمان فسي مقام إيجاب شيءٍ على المؤمنين لعليّ ﷺ، ولو حمل على الإنشاء يكون المعنىٰ: من كنت محبّه فعليّ محبّه، يعني فليحبّه عليّ! فيدلّ علىٰ إيجاب شيءٍ عليه لهم، وهو مع أنّه لم يقل به أحد واضح البطلان، إذ حينئذٍ كيف خالف عليّ ﷺ أمر النبيّ تماي فعاداهم وقاتلهم في «حرب الجمل» و«صفين»، ولم يكن عليّ ظلاً يخالف أمر النبيّ تماي باتفاق الفريقين؟!

فإن قلت: بل يكون المعنىٰ حلينتَذٍ من كان يحتني ويتولّاني فليحبّ علياً ويتولّاه. كما ذكره بعض أهل السنّة في مُعتى الجديث وحمله عليه.

وقلت: ما ذكره البعض وحمله عليه غلط، وإنّما يكون المعنىٰ كما ذكرناه لو قال النبيَّ ﷺ: من كان مولاي أي محبّي، فهو مولىٰ عليّ، أي محبّه فليحبّه، ولم يقل كذلك، بل قال: «من كنت مولاه فعليّ مولاه»، وعليه، فلو حمل «المولىٰ» على «المحبّ»، وأُريد الإنشاء، يكون المعنىٰ كما ذكرناه لاكما ذكره، وهذا بديهيّ.

نعم، لو كان «المولىٰ» بمعنى المحبوب والحبيب وحمل عليه وعلى الإنشاء، استقام ما ذكره البعض، لكن لم يذكر المحبوب أحد في معاني «المولىٰ»، وإنّما ذكر بعضهم «المحبّ» خاصّةً، فراجع.

فإن قلت: قد تقدّم عن الفخر في تفسير آية الموالي أنَّ من معاني «المولىٰ» «الولي». وذكر في المصباح، و القاموس للوليّ معانٍ منها: الصديق، بل ذكره الشبلنجي في نور

المصباح المنير، ص٦٧٢؛ القاموس المحيط، ص١٢٠٩. مادة «ولي».

الأبصار الصديق من معاني «المولىٰ»، واستشهد عليه بقوله تعالى: ﴿يَوْمَ لا يُغْنِى مَوْلَىً عَنْ مَوْلَىً شَيْتاً﴾ ﴿ وقال: «أي صديق عن صديق» ۗ فلو حملنا «المولىٰ» عـليه \_إسًا لوضعد له أيضاً بالخصوص أو لوضعه للوليّ الذي من معانيه ذلك \_وحملنا الكلام على الإنشاء كما حقّقته، استقام المعنى الذي ذكره ذلك البعض.

قلت: أوّلاً: أمّا عدّ «الصديق» من معاني «المولىٰ»، فليس فيما مررت عـليه من كتب اللغة منه عين ولا أثر، ولا داعي إلى حمل الآية عليه؛ لاستقامة حملها علىٰ كلّ واحدٍ من المعاني المتقدّمة عن المصباح وغيره، فإنّه يوم لايغني فيه حليف عن حليف، ولا معتق عن عتيق... إلىٰ آخر ما مرّ، ولعلّ مَن حملها عليه إنّما حمل «المولىٰ» على «الوليّ» الذي من معانيه الصديق، ولم يدر أنّ «المولىٰ» ليس بمعنىٰ «الوليّ» بجميع معاني «الوليّ».

كيف، وإلا لم يكن وجد لإنكار الفخركون «الأولىٰ» من معاني «المولىٰ»؛ لأنّ من معاني «الوليّ»: القائم بالأمر، كما صرّح به في المصيل، وجعل منه قوله تعالىٰ: ﴿اللَّهُ وَلِى ٱلَّذِينَ آمَنُوا﴾ وهو عبارة أُخرىٰ عن «الأولىٰ بالتصرّف»، فإذا سلّم أنّ «المولىٰ» بمعنى «الوليّ» بجميع معاني «الوليّ»، ثبت كونه بمعنىٰ القائم بالأمر، والأولىٰ بالتصرّف.

ثمّ كيف ومن معاني «الوليّ» حافظ النسب، كما ذكره في المصباح، ولم يستعمل «المولىٰ» بمعنىٰ «حافظ النسب» قطّ، ولم يدّعه أحد، بل الظاهر أنّه بمعنىٰ «الوليّ» فيما تقدّم عن الفخر بقوله: «لأنّه يليه بالنصرة»، وإبدال الفيّومي في المصباح عـند تـعداد معاني «المولىٰ» الوليّ بالناصر، فذكر «الناصر» بدل «الوليّ». كما تقدّم في أوّل الكتاب، مع أنّه قلّد الفخر في معاني «المولىٰ»، كما لايخفىٰ علىٰ من لاحظ كتابيهما.

۱. الدخان: ٤١.

٢. نور الأبصار. ص ١٦٠ فصل في مناقب سيّدنا عليّ بن أبي طالب ابن عمّ الرسول. وسيف الله المسلول.
 ٣. البقرة: ٢٥٧.

وثانياً: بعد تسليم صحّة استعمال «المولىٰ» وإرادة الصديق، إمّا لكونه بمعنىٰ «الوليّ» بجميع معانيه التي منها «الصديق»، وإمّا لوضعه له بالخصوص، وحمل «المولىٰ» في حديث الغدير علىٰ إرادة «الصديق» أيضاً لايستقيم بمه مما ذكره ذلك البعض، ولايفيد ما أفاده من المعنىٰ، أعني من كان يحبّني فليحبّ عليّاً، ضرورة أنّ «الصديق» ليس بمعنى «الحبيب»، وأنّ الصداقة غير مجرّد المحبّة، بل هو أعلى مند لغة وعرفاً، كما هو واضح، فربّما يحبّ الإنسان رجلاً في قلبه غاية المحبّة ولايخالطه، إمّا لعلوَ شأنه أو لغير ذلك، فيكون محبوبه وحبيبه ولايكون صديقه، كمحبّة العوامّ لبعض الأعلام، فالعالم حبيبه ومحبوبه من دون أن يكون صديقه، وهذا بديهيّ.

وأمًا تفسير «الوليّ» في بعض المصاحف المترجمة بالفارسيّة بلفظ «دوست» الذي يفسّر به لفظ «الحبيب» و«المحبوب» أيضاً، فلايدلّ على كون الحبيب والمحبوب من معاني «الوليّ»، بل «الصديق» من معانية على ما صرّح به أئمّة لغة العرب، وإنّما فسّر اللفظان ولفظ «المولى» بلفظ «دوست» في لسان الفرس من جهة ضيق لغتهم، وعدم وضع لفظٍ خاصٍّ للصديق في لغتهم، فاضطرّوا إلى تفسيره به، كما ينفسّرون كملمة «الصديق» أيضاً بلفظ «دوست» مع أنّ الصداقة ليست مجرّد المحبوبيّة، بل هي أعلى منها لغةً وعرفاً، كما أوضحنا ذلك، بل هو بديهيٍّ.

فإن قلت: نعم، لكن لا مانع من الحمل على «الصديق». ويكون المعنى «من كنت صديقه فعليّ صديقه» يعني فليتّخذ علياً صديقاً. وهذا قريب متا ذكر. ذلك البعض وإن لم يكن عينه. إلّا أنّ حمل الحديث عليه يسقطه عن الدلالة على ما رامه الإماميّة.

قلت: مضافاً إلى أنّه كان حقّ العبارة حينئذٍ أيضاً أن يقول: من كان مولاي فـهو مولى عليّ الله، أنّ حمل «المولىٰ» في حـديث الغـدير عـلى «الصـديق» غـلط؛ لأنّ رسول الله تظلالم يكن بمنزلة صديقٍ للناس. كيف وهو الرسول القـائد، وهـم أتـباعه والسائرون علىٰ سنّته، ولذا لايطلق على عسكر السلطان ـمع كونه بـاذلاً لمـعاشهم، وكونهم باذلين أنفسهم دون نفسه في قبال عدوّه ـ أنّهم أصدقاء، وهو صديقهم. معنيٰ حديث الغدير 🔶 ٦٩ )

ثمّ كيف، ولو كان كذلك لحلّ لهم الأكل من ماله تَتَمَلَّة بغير إذنه؛ لقوله تسعالىٰ: ﴿أَوْ صَدِيقِكُمْ﴾ ولم يقل بذلك أحد من الفريقين. كيف والله سبحانه نهاهم عن الدخول إلىٰ بيته بغير إذنه، فكيف يأكل ماله؟! قال تعالى: ﴿لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّـبِيَّ إِلّا أَنْ يُسؤْذَنَ لَكُمْ﴾ `، وهذا بديهيّ.

وممًا حرّرناه انقدح مواقع النظر فيما أفاده الشبلنجي في نور الأبصار حيث قال بعد ذكر حديث الغدير ما لفظه:

تنبيه

قال العلماء: لفظ «المولىٰ» يستعمل بإزاء معان متعدّدة ورد بها القرآن العظيم، فتارة يكون بمعنى «أولى» قال الله تعالى في حق المتافقين: (مأُو اكُمُ ألنّارُ هِيَ مَوْلاكُمْ) "، أي أولى بكم، وتارة بمعنى «الناصر» قال الله تعالى: (ذلك بِأَنَّ اللَّهُ مَوْلَى الَّذِينَ آمَسُوا وَأَنَّ الكافِرِينَ لا مَوْلىٰ لَهُمَ بَ عَلَى لاناصر لهم ويعنى «الوارث» قال الله تعالى: (ولِكُلُّ جَعَلْنا موالِيَ مِمّا تَرَكَ الوالِدانِ وَالأَقْرَبُونَ \* ، أي ورثة، وبمعنى «العصبة» قال تعالى: فوَ إِنِّى خِفْتُ المَوالِي مِنْ وَرَائِي \* أي عصبتي، وبعنى «الوارث» قال الله تعالى: (ولِكُلُّ فوَ إِنِّى خِفْتُ المَوالِي مِنْ وَرَائِي \* أي عصبتي، وبمعنى «العصبة» قال الله تعالى: فوَ إِنِّى خِفْتُ المَوالِي مِنْ وَرَائِي \* أي عصبتي، وبمعنى «العديق» قال الله تعالى: فيوْمَ لا يُغْنِي مَوْلَى عَنْ مَوْلَى شَيْتَاً \* ، أي عصبتي، وبمعنى «الصديق» قال الله تعالى: ورائي خِفْتُ المَوالِي مِنْ وَرَائِي مِنْ وَرَائِي \* أي عصبتي، وبمعنى «الصديق» قال الله تعالى: فيوْمَ لا يُغْنِي مَوْلَى عَنْ مَوْلَى شَيْتَاً \* ، أي عصبتي، وبمعنى «الصديق» قال الله تعالى: و لائلمتق» وهو ظاهر، فيكون معنى الحديث: «من كنت ناصره أو حميمه أو صديقه فإنَّ عليًا كذلك»<sup>4</sup>.

۱. النور: ٦١.

٢. الأحزاب: ٥٣.

- ۳. الحديد: ١٥.
  - **1**. محمد: ۱۱.
  - ٥. النساء: ٣٣.
    - ٦. مريم: ٥.
- ٧. الدخان: ٤١.

الد نور الأبصار، ص ١٦٠.

• ۷ 🔶 معنى حديث الغدير

هذا ما قاله الشبلنجي، ولكنّك قد عرفت أنّ «الصديق» ليس من معاني «المولى». وإنّما ذكروه في معاني «الوليّ»، وأنّه لا داعي لحمل الآية الشريفة عليه، وأنّ الحمل على «الناصر» يستلزم الكذب، إلّا أن يُحمل على الإنشاء ويفيد فائدة «الأولى»، ولكن -بعبارة أخرى ـ يشبه بالأكل من القفا، كما مرّ بيانه، وأنّ الحمل على «الصديق» ـ بعد تسليم كونه من معانيه ـ غلط، وأنّ «الوارث» ليس من معاني «المولى»، وإنّما فسّر البيضاوي ﴿المَوالِيَ﴾ في الآية المتقدّمة بالوَرَثة؛ أخذاً من الأولى بـالإرث، وعملى فرضه لايمكن حمل حديث الغدير عليه، ضرورة أنّ رسول الله كـان وارث أبويه وزوجته خديجة، ولم يكن عليّ وارثهم، وكذا الحمل على «العصبة»؛ لأنه يكون الكلام

والعجب أنّه زاد احتمال الحمل على «الحميم» أخيراً، مع أنّه لم يـذكر ولا غـير. «الحميم» من معاني «المولى»، ولم يستشهد عليه بآية، مع أنّ «الحميم» هو القـريب، والحمل عليه يستلزم اللغو والعبث، كالحمل على «العصبة»، كم هو واضح.

هذا كلّه لو حُمل الكلام على الإخبار، ولو حُمل على الإنشاء، فعدم إمكان الحمل على «الوارث» أو «العصبة» أو «الحميم» أوضح؛ إذ لايعقل إنشاء شيءٍ منها، كما هو بديهيٍّ.

والعجب كلّ العجب أنّه اعترف بكون «الأُولى» من معاني «المولى»، بل اقتصر على الحمل على «الناصر» و«الصديق» و«الحميم»، وهل ذلك تنبيه أو إغفال؟! والله العالم بحقيقة الحال.

فلم أجد لذلك محملاً صحيحاً، فلينظر الناظر أيّنا المنصف، وأيّنا المتعصّب، مع أنّه لو حمله على «الأولى» لكان المعنى مستقيماً واضحاً علىٰ كلّ تقدير، سواء حُـمل الكلام على الإنشاء، كما استظهرناه، أو على الإخبار الكاشف عن تحقيق جعل هـذا المعنى من الله في حقّ عليٍّ على من سابق الزمان قبل هذا اليوم، بل من زمان بعثته تظلّ إلى الخلائق، كما هو المناسب؛ لكون عليّ على منه تظلم بمنزلة هارون من موسى، على معنىٰ حديث الغدير 🔶 ٧)

ما رواه الفريقان في كتبهم'، فافهم واستقم.

والحاصل أنّ الحمل على غير «الأولى» من المعاني المتقدّمة موجب لأحد المحذورين: إمّا كون الكلام عبثاً ولغواً وبلا جدوى، وإمّا كونه كذباً أو غـلطاً. فـلا مناص من الحمل على «الأولى»، كما أفاده الصدوق<sup>٢</sup> والمرتضى<sup>٣</sup>، وهذا وحده كافٍ في حمل اللفظ عليه وإن قلنا: إنّه حينئذٍ يصير مجازاً؛ لأنّ لزوم أحد المحذورين في كلام النبيّ تَتَلاً قرينة عقليّة قطعيّة، كما لا يخفى، فكيف لو انضمّ إليه القرينة الأولى كما أشار إليه الصدوق في آخر كلامه المتقدّم، بل والثانية، كما أشرنا إليه، بل وسائر القرائن ممّا هو مذكور في المطوّلات، أو غير مذكور، ولكن يقف عليه المتأمّل في كلّ واحد واحد من أخبار العامّة والخاصّة التي نقلها في عابة الموام وغيره، وهي كثيرة جداً لا يسع الوقت للإشارة إليها، فلاحظ وتامًا

وهي وإن كانت كلّها أو بعضها ظنّيّة إلا أنه يحصل من تراكم الظنون القطع بالمراد. مضافاً إلى القرائن الثلاث القطعيّة المتقدّمة، فإنّ فيها، بل في كلّ واحد منها غنىً وكفاية، ومَن لم يكفه مثل تلك القرائن في حمل اللفظ علىٰ معنىً لايفيد المحاورة معه؛ لأنه يدّعي ما يعلم من نفسه ضرورة خلافه؟

كيف ولم يتأمّل أحد في حمل «رأيت أسداً يرمي» على الرجل الشجاع، لأجل قرينة واحدة معتبرة وهي «يرمي»، مع كونها ظنّيّة غير مفيدة للقطع بـإرادتـه؛ لبـقاء احتمال إرادة الصورة المنقوشة في الجدار وبيدها قوس، كهيئة الرامي، إلّا أنّه خـلاف الظاهر، والظواهر معتبرة وإن كانت ظنّيّة، فكيف لو كان الكـلام بـنفسه ظـاهراً فـي الإنشاء، وليس شيء من معاني «المولى» قابلاً للجعل والإنشاء إلّا وهو يـدلّ عـلى

١. تقدّم تخريج الحديث المستفيض عن طرق الفريقين. ونقلنا كلام الكنجي الشافعي في كفاية الطالب. «أتفق الجميع على صحّته حتّى صار ذلك إجماعاً منهم». فراجع.
 ٢. معاني الأخبار. ص ٦٨. باب معنى قول النبي تَتَبَلَنْهُ: «من كنت مولاه فعليّ مولاه».
 ٣. رسائل الشريف المرتضى، ج٣. ص٢٥٣.

خلافته ﷺ حسبما أشرنا إليه غير مرّة؟ ثمّ كيف لو كان بنفسه ظاهراً عرفاً في خصوص «الأولى» حسبما عرفته في الوجه الأوّل؟ ثمّ كيف مع تلك القرائن الكثيرة؟

ثمّ كيف والقرينة الأُولى لفظيّة لايقصر ظهورها عند المنصف في إرادة «الأُولى» من «المولى» من ظهور «يرمي» في إرادة الرجل الشجاع من الأسد. بل هو ظنّيّ الدلالة. كما أشرنا إليه.

والقرينة اللفظيّة الأولى قطعيّ الدلالة بضميمة وجوب تنزيد كلام النـبيّ ﷺ عـن الاستهجان حسبما أسلفنا بياند، فلاينفع «الفخر» تأويل قول أئمّة اللغة بأنّ ما ذكروه في تفسير الآية الشريفة المتقدّمة معنى وليس بتفسير؛ لما عرفت من وجوب حـمل حديث الغدير عليه وإن استلزم ذلك معاناً من جهة تلك القرائن، ولايسقط الاستدلال به، كما زعمه في آخر كلامد، فكيف، لو قلنا بأنّه معنىً حقيقيّ، كما يساعده العرف وأقوال أئمّة اللغة. بل قد يقال: إنّ «الأولى» هو المعنى الحقيقي فقط، وجميع المعاني المذكورة ترجع إليه، كما تنبّه له في تاسع البحار، أ فلاحظ؟

الوجه الخامس: من وجوه النظر أنّ من العجب الاستدلال على تأويل قول أنسمّة اللغة بقوله: لأنّه لو كان «مولى» و«أولى» بمعنىً واحدٍ، لصحّ استعمال كلَّ منهما في مكان الآخر... ، ضرورة أنّه إنّما يلزم ما ذكر لو ادّعى «المرتضىٰ» ترادف اللفظين وكونهما بمعنىً واحدٍ، ودلالة كلام أئمّة اللغة علىٰ ذلك، فإنّه حينئذٍ يهلزم أن يصحّ استعمال كلِّ منهما في مكان الآخر، بل قد يمنع ذلك في المترادفين أيضاً؛ مستشهدا عليه بأنه يصحّ أن يقال: آدم أبو البشر، ولايصحّ: أبو الإنسان، ويقال في مقام الذمّ: يا إنسان، أو لايقال: يا بشر... إلى غير ذلك، بل قد يمنع لأجهل ذلك وجبود الترادف الحقيقيّ بين لفظين، لكنّه مخدوش عندنا، وتحقيقه في الأصول.

بحار الأنوار. ج ٩. ص١٧٣ وما بعده فيهما ورد من المعصومين بي في تفسير الآيات وتأويلها.

معنىٰ حديث الغدير 🔶 ٧٣ )

والمرتضىٰ لم يدّع ذلك \_أي الترادف\_ وإنّـما ادّعـى كـون «الأولى» مـن مـعاني «مولى»، واستشهد عليه بأقوال أئمّة اللغة في تفسير الآية، وضمّ إلى ذلك قـوله: وإذا ثبت أنّ اللفظ محتمل له وجب حمله عليه... إلى آخر ما نقله عنه'، وحاصله أنّه إذا ثبت أنّه من معانيه وجب حمله عليه، للقرينة، فهو نظير حمل الفخر «الموالي» في الآية الثانية المتقدّمة على «العصبة»؛ معلّلاً بأنّه المناسب بين المعاني السـتّة، فـعيّن المـراد بقرينة المناسبة، والمرتضىٰ عيّنه بقرينة عقليّة قطعيّة.

نعم، لازم ذلك أن يصحّ استعمال «المولى» في كلّ مكانٍ يصحّ فيه «الأولى» من دون عكس، فلو علّل ما رامه \_وهو عدم كون «الأولى» من معاني «مولىٰ» ـ بـذلك لم يرد عليه إشكالنا هذا وإن كان يرد عليه حيئةذ أنّ عدم صحّته ممنوع، بل هو صحيح بلاريب، كما سيتضح في الوجه السابع، ولعلّه لأجل التفطنّ بصحّته عدل عنه إلى ما ذكره مع بداهة بطلانه؛ تخليطاً للكلام، والله الحاكم بين الأنام.

الوجه السادس: أنّ ما ذكره من النقض دليل على نفي كون «الأولى» معنىً حقيقيّاً للمولى مثله بعينه وارد على نفسه في المعاني التي ذكرها للمولى، فيلزم أن لاتكون معاني حقيقيّة.

توضيح ذلك أنّه قد تقدّم أنّه ذكر في تفسير آية الموالي معاني سنّة للمولى: منها: المعتق، والعتيق، وابن العمّ، فنقول: إنّها ليست تفسيراً للفظ ومعاني حقيقيّة، وإلّا وجب اطرادها، ضرورة وجوب الاطراد في المعنى الحقيقيّ، ولذا اتّفقوا على عدّه من علائم الحقيقة، فكان يجب أن يصحّ أن يقال: الله مولاه من النار، كما يصحّ أن يقال: الله معتقه من النار، ويصحّ أن يقال: مولى ربّه من النار، كما يصحّ أن يقال: الله معتقه ولصحّ أن يقال: زيد مولى ربّه من النار، كما يصحّ أن يقال: ناصر دين الله أو ناصر الله، كما قال تعالى: فركُونُوا أنْصارَ اللهِ، كما يصحّ أن يقال: ناصر دين الله أو

۲. الصف: ۱٤.

دسائل الشريف المرتضى، ج٣. ص٢٥٣.

عنيٰ حديث الغدير 🔶 🕹

لأبويه، كما يصحّ: ابن عمّ عمرو لأبويه، ولمّا بطل ذلك علمنا أنّها معنىً وليس بتفسير اللفظ، فما هو جوابه عن ذلك هو جواب المرتضىٰ.

فإن قال: إنّ ذلك يكشف عن عدم الترادف الحقيقيّ، بل هو تقريبيّ حيثما وجـد. فللمرتضىٰ أيضاً أن يقول بذلك.

وإن قال بصحّة جميع ذلك إلّا أنّ الذهن لم يأنس بها؛ لعدم وقوع الاستعمال أو ندرته، وإلّا فالاستعمال صحيح، فللمرتضىٰ أيضاً أن يقول بذلك، بل له فوق ذلك، وهو أن يقول بعدم كون ما ذكره من المعاني معاني حقيقيّة بدليل عدم الاطّراد، وانحصار معناه الحقيقيّ في «الأولى»، ورجوع جميع المعاني الستّة إليه، كما تـقدّم عـن تـاسع البحار، وليس للفخر أن يردّه بعدم الاطّرادة لأنه مطّرد فيه، كما سـتعرف في الوجـه الآتي.

الوجه السابع: أنّ كون «المولى» و«الأولى» بمعنىّ واحدٍ إنّما يستلزم صحّة استعمال كلِّ منهما في مكان الآخر، ولايستلزم صحّة استعماله كما يستعمل الآخر.

وبعبارة أخرى لايستلزم اتّحادهما في كيفيّة الاستعمال، ضرورة أنّـه قـد يكـون لفظان متعدّيان: أحدهما: بنفسه والآخر بالحرف، ويكون معنى هذا المـتعدّي بـنفسه عين معنى هذا المتعدّي بالحرف، وبالعكس، فيقال: إنّ معناهما واحد، مـع أنّ كـيفيّة الاستعمال مختلفة، بل قد يكون لفظ واحد بمعنى واحد، يستعمل مضافاً إلى المفعول إذا كان المفعول جمعاً، ولايستعمل بالإضافة إذا كان المفعول مفرداً.

توضيح ذلك: أنّ «الأولى» معناه الأحقّ، ولايستعمل إلّا متعدّياً إلى مفعولين بحرفين، فيقال: زيد أولى بهذا من عمرو، كما يقال: أحقّ به منه، ولايستعمل مضافاً إلى المفعول إذا كان مفرداً، فلايقال: زيد أولاك بالأمر الفلانيّ، كما لايمقال: أحقّك بـه، بخلاف ما إذا كان جمعاً، فيقال: زيد أولاكم به، و«المولى» بسمعنى الأولى بـه منه، لايستعمل متعدّياً بحرفين أصلاً، بل لايستعمل إلّا مضافاً، سواء كان المفعول مفرداً أو جمعاً، فيقال: زيد مولاك ومولاكم، كما يقال: أولى بك وأولى بكم، فلايلزم من كونه بمعناه صحّة استعماله متعدّياً بحرف، ولا صحّة استعمال ذاك مـضافاً إلى المـفعول المفرد.

ألا ترى أنّ «الضرر» و«الإضرار» بمعنىً واحد، ومع ذلك يستعدّى بـنفسه ثـلاثياً وبالباء رباعياً، كما صرّح به في المصباح<sup>ا</sup> فيقال: ضرّه وأضرّ به، ولايصحّ أن يـقال: أضرّه، كما لايصحّ: ضرّ به، وليس لقائل أن يقول: لو كانا بمعنىً واحدٍ لصحّ: أضرّه، كما يصحّ: ضرّه به، كما يصحّ: أضرّ به.

وإن شئت قلت: إنّ المدّعى كون «مولاك» و«مولاكم» بـمعنى أولى بك وبكم وبالعكس، وهما مطّردان بالبداهة، فكلّ مورد يصحّ هذا يصحّ ذاك، وبالعكس. كما أنّ مدّعى المصباح كون أضرّ به بمعنى: ضرّه، وبالعكس، وهما مطّردان بالبداهة، فكلّ مورد يصحّ هذا يصحّ ذاك، وبالعكس.

وأعجب من ذلك كلّه كلمة «أفضل»، فإنّه لفظ واحد بمعنى واحد يستعدّى إلى مفعولين بحرفين: «من» و «في» فيقال: زيد أفضل منه أو منهم في العلم أو في الجود، ويستعمل مضافاً إلى المفعول الأوّل إذا كان جمعاً لا إذا كان مفرداً، فيقال: زيد أفضلهم أو أفضل القوم في العلم أو في الجود، ولايقال: زيد أفضلك أو أفضل عمرو في العلم أو الجود، وليس لقائل أن يقول: لو كان بمعنى واحدٍ لوجب أن يصحّ استعماله مضافاً في المفرد أيضاً، كما يستعمل متعدّياً بحرفين في المفرد والجمع على نهج سواء، وهـذا بديهي.

وكذلك كلمة «أعلم» و«أشجع» و«أصدق» و«أحسن» و«أولى» و«أرفق» ونحوها. مدّاً يستعمل مضافاً إلى المفعول إذا كان جمعاً لا مفرداً.

وبالجملة. فكيفيّة استعمال الألفاظ متعدّية بنفسها أو بالحرف أو بالإضافة لايناط بالقياس. ولا بوحدة المعنى ومغايرته. ولذا اشتهر في ألسنة الفريقين أنّ القياس فـي

المصباح المنير، ص ٣٦٠. مادة «ضرر».

اللغة باطل مع جواز العمل به في دين الله وأحكامه عندهم. وهذا واضح لأصاغر الطلبة وإن كان من العامّة، بل لعوامّهم، فكيف بـمثل الفـخر الرازي وهو من أعلامهم!؟

فما ذكره في النقض الأوّل من أنّه لو كان «مولى» و«أولى» بمعنىً واحـدٍ لوجب تعدية «مولى» بمن، كما يتعدّى «أولى بكم».

وفي النقض الثاني من أنّهما لو كانا بمعنىً واحدٍ، لوجب صحّة استعمال «أولى» مضافاً إلى المفرد، كما يستعمل «مولى» مضافاً إلى المفرد، عجيب في الغاية! فهو إمّا اشتباه أبين من الشمس أو تعصّب، وعلى كلّ تقدير فهو من ممثله مممّا يـقضي مـنه العجب.

الوجه الثامن: أنّ من العجب اختيار، تفسير ابن عباس وجعله تفسيراً للفظ والمعنى الحقيقي، وتحقيقه له بأنّ «المولى» اسم مكان من «الوليّ» وهو القرب... إلىٰ آخر ما مرّ؛ وذلك لأنه يمكن أن يدّعى أنّه لم يستعمل اسم مكان أصلاً حيث لم يوجد في الاستعمالات استعماله بمعنى موضع الوليّ والقرب في غير هذا الموضع الذي ادّعاه، فهو نظير لفظ «المنام» و«المرام» وغيرهما، ممّا هو بوزن اسم المكان لكن لم يستعمل فيه في مكان، ولو سلّم فلا اطّراد فيه.

ألا ترى أنّه لايصحّ أن يقال لطالب العلم: مولاك المدرسة، ولصاحب الدار: مولاك الدار، وللــحمّامي: مـولاك الحــمّام، وللأتـوني: مـولاك الأتـون، وللـحمار: مـولاك الاصطبل!... وهكذا، فكيف اختار كونه تفسيراً للفظ والمـعنى الحـقيقيّ مـع أنّ لزوم الاطّراد في المعنى الحقيقيّ مسلَّم عند الكلّ؟!

ولذا استدلّ بعدمه على تأويل قول أئمة اللغةّ كما عرفته في الوجه المتقدّم بما فيه مع أنّه لم يذكره إلّا ابن عباس، وذكر الأولى جماعة من أئمّة اللغة والتفسير غير الأربعة الذين صرّح بأسمائهم؛ كالبيضاوي والجلالين وغيرهما، كما لايخفيٰ على المتتبّع.

بل الإنصاف أنَّ ما ذكروه هو المعنى الحقيقيِّ، وما ذكره ابن عباس أولى بكـونه

معنى، كما أشرنا إليه في صدر الكتاب عند توضيح مراده، فتذكّر. من من من من الذينة المن من من الكتاب عند توضيح مراده، فتذكّر.

نعم، يمكن أن يقال: إنّ عدم صحّة الاستعمال في الأمثلة المذكورة إنّما يتراءى في بادئ النظر من أجل غلبة استعمال «المولى» في «السيّد» و«المطاع» وشيوعه فيه بحيت صار معنى اسم المكان مهجوراً لاينصرف الذهن إليه إلّا بقرينة، وإلّا فهو صحيح بالنظر الدقيق وإن كان محتاجاً إلى القرينة، لكنّه بعد تسليمه يكون اعترافاً بما أسلفناه في الوجه الأوّل، ومعه يتمّ استدلال المرتضى، ويسقط عنه القيل والقال، والله المستعان.

الوجه التاسع: إنّ تأويل قول أئمّة اللغة بأنّ ما ذكروه معنىً وليس بـتفسير ـبـعد الغضّ عن فساد ما استدلّ به عليه، كما عرفته في الوجه السابع ـ غير مستقيم في نفسه؛ لآنه إن أراد بالمعنى المعنى المجازيّ، كما استظهرناه في صدر الكـتاب، فـلا عـلاقة يصحّح المجاز بين «الأولى» وبين أحدٍ من المعاني الستّة المـتقدّمة، ولا بـينه وبـين موضع «الوليّ» كما هو واضح بأدني تأمل.

فإن قلت: المشابهة بين «السيّد» و«المطّاع» الذي هو معنى «الأولى بالنفس» وبين «مالك الرق» واضحة، كما تقدّمت الإشارة إليه في الوجه الأوّل.

قلت: نعم، ولكنّه لايستقيم إرادته في مورد كلام أئمّة اللـغة. وهـو تـفسير الآيـة الشريفة، ضرورة أنّ النار ليست سيّدة ومطاعة، إلّا أن يقال: إنّه تشبيه، فكما أنّه يسمى الإنسان في طاعة سيّده ليقرب منه، كذلك أهل النار سعوا فيما يقرب إلى النار. لكن لايخفىٰ أنّه حينئذٍ يلزم سبك مجاز من مجاز، وهو غير جائز في الاستعمالات، فافهم.

وإن أراد منه ما هو من قبيل لوازم المطلوب غير المستعمل فيه اللفظ، وإنّما يؤتى به في مقام التفسير توضيحاً وإفهاماً، وتأكيداً في الردع والزجر، فلاتوضيح ولاتأكيد في تفسير «المصير» و«المنزل» و«موضع الوليّ» بالأولى، بل الأمر بالعكس كما نبّهنا عليه في صدر الكتاب، في الأوّل من وجه البُعد، فتذكّر.

الوجه العائسر: أنّه بعد تحقيق أنّ «المولى» هو موضع الوليّ والقرب، وأنّه المـعنى الحقيقيّ ليس إلّا، وأنّ جميع المعاني الستّة المـتقدّمة مأخـوذة مـنه، وتسرجــع إليــه، واستعماله فيها من باب استعمال الكلّيّ في الأفراد. كما مرّ تفصيله في الوجه الثالث. فلِمَ لم يحمل عليه لفظ «المولى» في حديث الغدير، مع إطباق الخاصّة والعـامّة. بـل وأهل اللسان كافّة على وجوب حمل اللفظ على المعنى الحقيقيّ من دون حاجة إلى قرينةٍ أصلاً إذا اتّحد؟

ولو حمله عليه لكفاه في الدلالة والإرشاد إلى مذهب الإماميّة، وعلم أنّه الحقّ الذي لا محيص للمصنّف عن الإذعان به؛ لدلالة الحديث حينئذٍ بصريح لفظه عـلى كـون عليّ ﷺ موضع الوليّ والقرب لكلّ من كان رسول الله ﷺ له موضع الوليّ والقرب.

ومن المعلوم ضرورةً أنَّه كما لايراد من قولنا: فلان مأوى الضعيف، كسون جسمه منزلاً ومكاناً لجسم الضعيف، بل الإيسواء المسعنويّ، بسل «وليّ المسعتق» و«المسعتق» و«ابن العمّ» الذي علّل به إطلاق «العولي» عليها في كلامه المتقدّم في طيّ الوجه الثالث أيضاً معنويّ لا مكانيّ، كما هو بديهيّ.

كذلك لايراد من كون رستوك الله المعنوضع الوليّ والقـرب كـونه مـوضع الوليّ والقرب، بل القرب المعنويّ، الحاصل من وجوب الرجوع إليه في الأحكام والسياسات. وانتظام الدنيا والدين، ووجوب الائتمار بأمره والانتهاء عن نهيه في ذلك كلّه.

كما أنّه لايراد من قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى ٱلَّذِينَ آمَنُوا﴾ لو حمل على إرادة موضع الوليّ الذي هو المعنى الحقيقيّ للمولى بزعمه إلّا ذلك. لا أنّه موضع القرب المكانيّ.

فإذا ثبت هذا المعنى في حتّى عليّ ﷺ بحكم الحديث ثـبتت خـلافته. إذ لايـريد الإماميّة من الخلافة أزيد من هذا المعنى الذي ثبت في حـتّى رسـول الله ﷺ. فكـان خليفة الله.

وتوهَّم أنَّه حينئذٍ يدلُّ على كون عليَّ ﷺ مـوضع الوليَّ للـمسلمين فـي الجـملة

۱. محمد: ۱۱.

لامطلقاً، فيمكن أن يكون موضع الوليّ في خصوص الفتوى في الأحكام أو في خصوص القضاء أو بيان المصالح أو كشف الكربات ونحو ذلك، سخيف جدّاً؛ لأنّ التقييد يحتاج إلى دليل، وإلّا فإطلاق اللفظ يدلّ عسلى كونه كذلك مطلقاً. كما لو قيل: زيد أمينكم أو شريككم أو محلّ شوركم ونحو ذلك، فإنّه يدلّ عسلى كون زيد كذلك مطلقاً، سيّما إذا قدّم القائل على كلامه هذا ذكر شركته وأمانته مثلاً بأن قال: من كنت أمينه وشريكه ومحلّ شوره، فإنّه يفهم منه في العرف ثبوت هذه الأمور لزيد، كما ثبت للقائل، وهذا واضح على من لاحظ فهم العرف، ولم يعاند، وسيّما إذا قدّم على ذلك ما يدلّ على أمانة نفسه وشركة نفسه بأن قال: ألست أمينكم أو ألست شريككم؟

نعم، لو قيّد شركة زيد وأمانته بقيدٍ, اختصّت شركته وأمـانته بـما قـيّد، والقـيد بحمد الله مفقود في حديث الغدير من طـرق الطـرفين، فـيدلّ عـلى يكـون الإمـام عليّ بن أبي طالب ﷺ إماماً في جميع الأمور على جميع الثقلين، كما كان رسول الله ﷺ كذلك.

وممّا حرّرنا ينقدح فساد ما نقل عن القوشجي وبعض آخر من العامّة من أنّه بعد تسليم كون «المولى» بمعنى «الأولى» أيضاً لايدلّ على كونه ﷺ أولى بالتصرّف فـي جميع الأمور؛ إذ يكفي في صدق الكلام كونه أولى بالمؤمنين في أمرٍ من الأمور، كما في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ أَوْلى النّاسِ بِإِبْراهِـيمَ لَلَّذِينَ آتَّبَعُوهُ﴾ وهذا النبيّ والذين آمنوا.

توضيح الفساد أننًا قد بيّنا دلالة هذا الكلام وأمثاله إذ لم يقيّد بقيدٍ على ثبوت مثل ما ثبت للأوّل من الشركة والأمانة والمولويّة للثاني. ولاريب لأحدٍ في ثبوت المولويّة بمعنى الأولويّة لرسول الله تتللا في جميع الأمور، وعدم اختصاصه ببعض الأمور، وإن شئت قلت: عموم مولويّة الأوّل بمعنى أولويّته قرينة على عموم أولويّة الثاني.

۱. آل عمران: ۱۸.

فالمولى الأوّل قرينة على المولى الثاني، فقياس ذلك بـلفظ «الأولى» فـي الآيـة الشريفة فاسد، مع أنّه لولا القرينة الخارجيّة في الآية الشريفة \_وهو ما علم من كون إبراهيم رسول الله، والمؤمنين أتباعاً ورعايا، ولايكون الأتباع أولى بالتصرّف في أمور المتبوع، بل الأمر بالعكس بالبداهة والضرورة ـ لحكمنا فيها أيـضاً بـعموم الأولويّـة بظاهر اللفظ، من جهة حذف المتعلّق المفيد للعموم، وإنّما منع من الحمل على العموم هذه القرينة، فكيف يقاس بما فيه قرينة على التعميم وهو المولى الأوّل، حسبما بيّنّاه.

وبالجملة، فبعد تسليم كون «المولى» بمعنى «الأولى» حسبما أسلفنا بيانه ودليله، وقرائنه القطعيّة، لا وقع للتشكيك في دلالته على التعميم، ولا للتنظير بالآية الشريفه، كما عرفت، فاتّضح ــ بحمد الله ــ بما قدّمنا من البيان دلالة الحديث على أنّهما فـي المولويّة والأولويّة سيّان.

ثمّ إنّ الفرق بين هذا الوجه (العاشر) والوجه الثالث هو أنّ المقصود هـناك إلزامـه بمقتضى كلماته على كون «المولى» تقيقة في «الأولى» أيضاً. كما جعله حقيقة فـي المعاني السنّة بحيث لو حمل عليه لم يُلزم مجاز وإن كان محتاجاً إلى قرينة مـعيّنة. وهنا إلزامه بمقتضى تحقيقه على حمله على القدر المشترك الذي هو المعنى الحقيقي. فقط بزعمه، ووجوب ذلك عليه من دون حاجة إلى قرينة، وكـفاية ذلك فـي إثـبات مذهب الإماميّة، والله الموفّق.

ولعمري إنّ غفلته عن المعنى الذي حقّقه من أعجب الأعاجيب، ولو كان يـتبصّر لرأى شيئاً ممّا أسلفناه، ولا أقلّ من المعنى الذي حقّقه هو بنفسه وإن زيّـفناه، ولقــد عرفت أنّه لو رآه فقط لهداه إلى الحقّ وكفاه.

## وهم وإزاحة

لعلّك تقول: إذا كان مقصود رسول الله ﷺ في يوم الغدير نصب عليّ ﷺ للإمــامة والخلافة وفرض طاعته على جميع أُمّته، فلماذا بيّنه بهذا اللفظ المحتمل للمعاني حتى يحتاج في إثبات دلالته إلى الإطالة، ولقد كان يمكنه التصريح بلفظ الخلافة؟ فأقول: أوّلاً: إنّه قد وقع التصريح منه ﷺ في خطبة الغدير بأنّه خليفتي علىٰ أُمّتي، وعلىٰ تفسير كتاب الله من طرق الإماميّة، كما سنشير إليه في الخاتمة، إلّا أنّ العـامّة تركوا نقلها في زُبرهم، والله العالم بعذرهم! واتّفقوا علىٰ نقل هذا اللفظ، أعني «من كنت مولاه فعليّ مولاه»، وأبدوا الاحتمالات في معنى «المـولى» فـاحتجنا في مـقام الاحتجاج معهم، وإلزامهم بما ألزموا به أنفسهم إلى تلك الإطالة وإطناب المقالة.

وثانياً: أننا قد أوضحنا لك ـبحمد الله ـ أنّ معنى «المولى» عرفاً بحيث يتبادر منه عند الإطلاق، ولاينصرف الذهن إلى سواه هو «السيّد» و«المطاع» و«مالك الطاعة»، وأوضحنا لك مضافاً إلى ذلك وجود القرائن القطعيّة عـلى إرادة ذلك لا غـير، ولذلك لم يفهم الحاضرون في الغدير إلّا ذلك كما يشهد له تهنئة عمر علىٰ ما مـرّ، وأشـعار حسّان بن ثابت على ما روي في كتب الفريقين. فإنّه استأذن الرسول ﷺ بعد سـماع كلامه أن يقول في ذلك أبياتاً. فأذن له وقال: «قل ببركة الله» فقال:

> يناديهم يوم الغدير نبيّهم بخمّ وأسمع بالنبيّ مناديا إلى أن قال:

فسقال له قسم يسا عسليّ فسإنّني رضيتك من بعديّ إماماً وهاديا<sup>ا</sup> وبالجملة: فلفظ «المولى» ليس بمجمل، بل معناه عند الإطلاق واضح لأهل العرف والعوامّ معلوم، وإنّما يوسوس فيه كلّ إنسان مذموم، الذين إن يروا كسفاً من السسماء ساقطاً يقولوا: سحاب مركوم: إذ من المعلوم أنّ التشكيك في الظواهر الواضحة المعنى ليس من دأب ذوي الأذهان السليمة، وأُولي الأفهام المستقيمة.

وثالثاً: على فرض تسليم احــتماله للــمعاني وعــدم ظـهوره فــي شــيءٍ مــنها إلّا بالقرينة، فليكن كسائر الألفاظ الكثيرة الواردة في الكتاب والسنّة في أُصـول الديــن

١. تقدّمت الإشارة إلى ذكر الأبيات. وذكرنا أنَّه روى الأبيات جمع غفير من المحدّثين والحفّاظ من الفريقين، فراجع.

وفروعه كذلك.

قال تعالى في أحوال القيامة ﴿وَجَاءَ رَبَّكَ﴾ كما قال في آيةٍ أُخرىٰ: ﴿إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ﴾ ` و﴿أَتَىٰ أَمْرُ اللَّهِ﴾".

وقال تعالى في أحوال موسىٰ ﷺ: ﴿نُودِىَ مِنْ شاطِـىءِ الوَّادِ الأَيْــمَنِ فِــىالبُــقْعَةِ المُبارَكَةِ مِنَ الشَّجَـرَةِ﴾ <sup>٤</sup> فاستند إليه القائلون بوحدة الوجود، حتّىٰ قالوا في ذلك شعراً بالفارسيّة، جاء فيه:

رَوا باشَد أنــا الله از دَرخــتى چرا نُبوَد رَوَا از نيک بَختى°

وغفلوا عن ضرورة العقول باستحالة الحلول، وعن الفرق الواضح بين قولنا: نودي من الهواء ونادى الهواء، ونودي من السطح، ونادى السطح، وقد قال تعالى: ﴿نُودِيَ... مِنَ الشَّجَـرَةِ﴾ ولم يقل: نادت الشجرة، الآأن أعمى القلب لايرى ذلك، ولقد كان يمكنه

١. الفجر: ٢٢. لتتصوير على معرف ۲. هود: ۷٦. ۲. النحل: ۱. ٤. التصعي: ٢٠. ٥. للشيخ نجم الدين محمود بن عبدالكريم الشبستري من عرفاء القرن السابع الهجري. توفّي عام ٧٢٠ه أو ٧٢٥ه. وقد طُبع كتابه عدّة مرّات في إيران والهند والنمسا. وله شروح كثيرة من أكابر العرفاء والصوفيّة تبلغ زهاء عشرين شرحاً. يقول الشيخ في كتابه گذشن راز ما نصه: أنبا الحق كشف اسرار است مطلق بجز حتى كميست تما كمويد أنما العمق هسمه ذرات عسالم هسبجو مستصور تو خواهی مست گیر وخـواه مـخمور در ایسن تسمیح وتسهلیلاند دانم بسدين ممعني هممه بماشند قمائم اگر خواهی کنه گیردد بیر تیو آستان وان منی شمی، را یکبر، فنزو خبوان در آن وادی أیمسمن کسمه نساگهاه درخسمتي كمسويدت إتسى أنسا الله روا بـــــاند أنـــــا الله از درخـــــتى چمسرا نمبود روا از نمیک بمختی؟ هر آنکس را که اندر دل شکّی نیست يقين دائد كه هستي جيز يكبي نيست كملشن راز. ص ٤١ مطبعة الحيدري ط ــ شيراز.

أن يقول كما قال في آية أخرى ﴿وَنادَيْناهُ مِنْ جَانِبِ ٱلطُّورِ الأَيْمَٰنِ﴾<sup>١</sup>. وقال تعالى: ﴿يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ﴾٢، فعيَّن المراد من دليل خارج، ولقد كان يمكنه أن يقول: ثلاثة أطهار، إلى غير ذلك ممّا لايحصى.

فالحكمة الموجودة فيه هي نفس الحكمة في ذلك، ومن الواضح أنّ مثل ذلك بعد تعيّن المراد بالقرائن الخارجة لايضرّ بحال الدليل، إلّا عند ذي فهمٍ عليل، والله الهادي إلى سواء السبيل.

ثمّ إنّ من العجب أنّد بعد إبطاله ـبزعمه ـالمعنىالذي حكاه عن الشريف المرتضى"، أنّه لايستقيم معنىً سوى «الأولى»؛ للزوم الكذب أو العبث، وكان عليه بـعد ذلك أن يذكر له معنىً مستقيماً؛ ليخرج قول نبيّه عن كونه كذباً أو عبثاً ولغواً وبلا جـدوى. ولايلزم أحد المحذورين في كلام نبيّه، وكانَه أهون عنده من ثبوت إمامة عليّ ﷺ!

بل لعل تأويل الكتاب الكريم وحمله على معنى لايستقيم بل يلزم منه الكذب في كتاب ربّه الذي لايأتيه الباطل من بين يديد ولاين خلفه أهون عنده من ترك التعصّب لمذهبه، وإبطال مذهب الإماميّة بزعمه! فضلاً عن حمل حديث الغدير على معنى غير جدير، كما يشهد له مواضع من التفسير الكبير، ونقتصر منها على ذكر موضعين، وليقس عليه ما لم ننقله.

الموضع الأول: ما ذكر، في تفسير قوله تعالى: ﴿يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدً مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِى اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَـلَى المُؤْمِنِينَ أَعِـزَّةٍ عَـلَى الكافِرِينَ يُجاهِدُونَ فِى سَبِـيلِ ٱللَّهِ وَلا يَخافُونَ لَوْمَةَ لائِمٍ ذَلِكَ فَصْلُ اللَّهِ يُؤْتِـيهِ مَـنْ يَشاءُ وَاللَّهُ واسِعٌ عَلِيمٌ»<sup>1</sup>، قال:

- ٢. البقرة: ٢٢٨.
- ٣. راجع: رسائل الشريف المرتضى، ج٢، ص٢٥٣ وقد تقدّم ذكره. ٤. المائدة: ٥٤.

۱. مريم: ۵۳.

ولنا في هذه الآية مقامات: المقام الأول: أنّ هذه الآية من أدلّ الدلائل علىٰ فساد مذهب الإماميّة من الروافض وتقرير مذهبهم أنّ الذين أقرّوا بخلافة أبي بكر وإمامته كلّهم كفروا، وصاروا مرتدّين؛ لأنّهم أنكروا النصّ الجليّ علىٰ إمامة عليّ ﷺ فنقول: لو كان كذلك لجاء الله بقوم يحاربهم ويقهرهم ويردّهم إلى الدين بدليل قوله: ﴿مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِه فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ يقَوْمٍ ﴾. وكلمة «من» في معرض الشرط للعموم، فهي تدلّ علىٰ أنّ كلّ من صار مرتداً عس دين الإسلام فإنّ الذين نصّبوا أبا بكر الخلافة كذلك، لوجب بحكم الآية أن يأتي الله بقوم يقهرهم ويبطل مذهبهم، ولمّا لم يكن الأمر كذلك، بل الأمر بالضدّ \_فإنّ الروافض هم المقهورون المعنوعون عن إظهار مقالاتهم أبداً منذ كانوا \_علمنا فساد مقالتهم ومذهبهم، وهذا كلام ظاهر لمن أنصف. أنتهي كلامة بألفاظه.

أقول: حذف الجزاء وإقامة العلّة مقامة لا تُحصى كثرة في القرآن وغيره، قال الله تعالىٰ: ﴿وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْـقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسَّـرَّ وَأَخْفَىٰ ﴾ ﴿ وَ إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللّه غَنِيُّ عَنْكُمْ ﴾ ﴿ وَوَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبَّى غَنِيٌّ كَرِيمٌ ﴾ ﴿ وَوَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللّهُ غَنِيٌّ عَنِ العالَمِينَ ﴾ عَنْكُمْ ﴾ ﴿ وَوَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبَّى غَنِيٌّ كَرِيمٌ ﴾ ﴿ وَوَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللّهُ غَنِيُّ عَنِ العالَمِينَ ﴾ وَوَوَقَالَ مُوسى إِنْ تَكْفُرُوا أَنْتُمْ وَمَنْ فِي الأَرضِ جَمِيعاً فَإِنَّ اللّهُ لَغَنِيُّ حَمِيدًا ﴾ والجزاء في الآية محذوف، وهو ما وقع التصريح به في آية أخرى، أعني قوله تعالى: وَوَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرُّ اللّهُ شَيْئاً ﴾ ؟

> ۱. التفسير الكبير، ج۱۲، ص۲۰. ۲. طه: ۷. ۴. الزمر: ۷. ۵. آل عمران: ۹۷. ۲. إبراهيم: ۸. ۷. آل عمران: ۱٤٤.

وقوله تعالى: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِى اللَّهُ ﴿ علَّهُ؛ لعدم الضرر الذي هو الجزاء المحذوف أُقيم مقامه، فمعنى الآية الشريفة: أنّ ارتداد المرتدّين منكم لايضرّ به، ولايوجب محو الدين من أرضه، لأن الله يأتي بقوم مؤمنين متديّنين، مخلصين في الدين، يبذلون أنـفسهم وأموالهم في سبيل الله، فالآية الشريفة نظير قوله تعالى: ﴿فَإِنْ يَكْفُرُ بِها هـُؤُلاءٍ فَـقَدْ وَكَلْنَا بِـها قَوْماً لَيْسُوا بِـها بِكافِرِينَ ؟ .

ولعمري، إنّ هذا الذي ذكرناه من المعنى لظاهر الآية الشهريفة، واضح لأصاغر الطلبة، بل وللعوامّ من أهل اللسان، وليس في الآية وصف القوم بالأوصاف الشلائة \_أعني يحاربهم، ويقهرهم، ويردّهم إلى الدين\_ فكيف قدّرها وصرف كـلام الله عـن وجهه، وبدّل القرآن من تلقاء نفسه؟!

ولعلّه كان مأذوناً في ذلك من عند ربّه لإنبات ما يتوخّاه من خلافة إمامه، لزعمه أنّه قاتل بعد النبيّ تلله طوائف سبع ارتدوا عن الدين حتّى قهرهم وردّهم إلى الدين؛ منها: الطائفة الذين امتنعوا من أداء الزكاة إلى عامله. فتنطبق الآية على إمامه، فيشمله قوله: ﴿يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ﴾ ولو كان ظالماً في دعوى الإمامة لما أحبّه الله، وأنت خبير بأنّ الله نهى نبيّه عن ذلك بقوله: ﴿قُلْ ما يَكُونُ لِــى أَنْ أُبَـدَّلَهُ مِنْ تِلْقاءِ نَفْسِــى ٣، ولعلّه لعدم حاجته تلك إلى ذلك، بخلاف هذا الرجل، فإنّه احتاج إليه، فالحاجة سوّغت له ذلك، أم زعم أنّه لايشمل تبديل المعنى ادّعاه إلى ذلك النفس والهوى، ليردً به أهسل الحقّ الذين ألزمهم ربّهم كلمة التقوى، وكانوا أحقّ بها وأهلها.

مع أنّه بناءً علىٰ تقدير الأوصاف الثلاثة وانطباقها علىٰ من يـريد تـطبيقها عـليه بزعمه، لاينحصر الانطباق عليه؛ ضرورة انطباقها على عـليّ ﷺ أيـضاً؛ لآنــه قــاتل الطوائف الثلاث باتفاق الفريقين في يوم الجمل ونهروان وصفّين. ولو كان ظالماً فــي

۳. يونس: ۱۵.

١. المأئدة: ٤٤.

٢. الأتعام: ٨٩.

دعوى الإمامة لما أحبّه الله، لكنّه صرّح بعدم ارتداد هؤلاء الذين حاربوا عليّاً ﷺ؛ معلّلاً بأنّ اسم المرتدّ إنّما يتناول من كان تاركاً لشرائع الإسلام، وهؤلاء لم يكونوا كذلك في الظاهر !

وكأنّ مسألة الإمامة ووجوب طاعة الإمام وأُولي الأمر الذيـن قـرن الله وجـوب طاعتهم بطاعة نفسه ورسوله في القرآن. ليست عنده من شرائع الإسلام. وتاركه أهون من تارك الزكاة مطلقاً. أو إذا وصلت الإمامة إلى عليّ ﷺ وإن كان في زمن إمامه من قبله من أعظم أركان الدين، ومنكره من أكفر الكافرين!

وكيف كان، فلايغيظني تفسيره برأيه فإنّه دأبه، ولادحضه الحقّ بالباطل فإنّه شأنه، ولا عدم خوفه من الله في تشديد العداوة بين الفريقين بقوله: وتقرير مذاهبهم أنّ هؤلاء الذين أقرّوا بخلافة أبي بكر... الخ، كذباً وافتراءً على الإماميّة، ضرورة أنّ القائلين بخلافة الخلفاء كلّهم ما عدا النواصب والخوارج والغلاة مسلمون عندهم لاكافرون، يجري عليهم جميع أحكام الإسلام. من الطهّارة وحلّ الذبيحة والتوارث... وغير ذلك من أحكام الإسلام، كما هو ظاهر لمن لاحظ كتبهم وسيرتهم في معاشرتهم معهم من زمان أئمتهم إلى يومنا هذا.

وإن شئت قلت: الارتداد عندهم قسمان: ارتداد عن الإسلام، وارتداد عن الإيمان. والثاني لايوجب الكفر عندهم، ولا وجوب القتل، ولذا لايستحلّون شيئاً من دمائهم مع اتّفاقهم على وجوب قتل المرتدّ. نعم، هم قائلون بعذاب غير القاصرين منهم في القيامة ما شاء الله، كما يعذّب تارك الصلاة والحجّ كذلك، كما هم قائلون في حقّنا بذلك! وأين ذلك من نسبة الكفر وعدم الإسلام إليهم؟

مع أنَّ ما ذكره في تقريب دلالة الآية ـلو سلَّمــ يكون معارضاً بمثله، مقلوباً علىٰ رأسه، إذ يصحّ لنا حينئذٍ أن نقول: إنَّ هذه الآية من أدلَّ الدلائل علىٰ بطلان مـذهب

التفسير الكبير. ج ١٢. ص ٢١.

العامّة، وتقرير مذهبهم: أنّ القائلين بإمامة عليّ الله كلّهم كفروا وصاروا مرتدّين؛ لأنّهم رفضوا السنّة، وأنكروا النصّ الجليّ \_أعني ما نسبوه إلىٰ رسول الله تلمل أنّه قال: «لاتجتمع أُمّتي على الخطأ» ـ حتى استحلّ جمع منهم دماءنا، ولو كان كذلك، لجاء الله بقوم يحاربهم ويقهرهم ويردّهم إلى الدين بدليل قوله: ﴿مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ وِينِهِ...﴾ ولمّا لم يكن الأمر كذلك، ضرورة أنّ مجرّد كونهم كاتمين لإيمانهم في بعض الأحيان إذا كانوا في بلاد قسمائهم أو تحت سلطانهم تقيّة، كمثل مؤمن آل فرعون يكتم إيمانه، لايصدق عليه المحاربة والقهر والردّ إلى الدين، سيّما مع كونهم في غالب الأزمان، يعني إذا كانوا في مملكة سلطانهم وبلاد أنفسهم معلنين بدينهم، ومظهرين لإيسانهم في مساجدهم ومنابرهم، وأسواقهم وشوارعهم علمنا فساد مقالتهم ومذهبهم، وهذا كلام ظاهر لمن أنصف على ما زعمه.

وبالجملة: لايغيظني شيء ممّا نسجة في تفسير الآية برأيه، بل الذي يغيظني أنّه لايبالي من لزوم الكذب في كلامة تعالى فإنّه لو حمل الآية علىٰ ما ذكره لزم ذلك بالضرورة، فإنّ في كلّ عصر وزمان جماعة يرتدون عن الدين والإقرار بالشهادتين، ولايبعث الله إليهم قوماً يحاربهم ويردّهم إلى الدين، بل يمهلهم كسائر الكفّار، فيعيشون إلىٰ آخر عمرهم مرتدين، وكسائر الكفّار منعمين، ويموتون مرتدّين، ويحشرون إلىٰ جهنّم مخلّدين.

وهذا أمر محسوس لكلّ أحدٍ بالبصر والعيان، لا بالفكر والوجدان، إلّا أن يـدّعي اختصاص الآية بالطوائف السبع، الذين ادّعى أنّ إمامة قاتلهم وردّهم إلى الدين، لكنّه لميدّع ذلك، بل صرّح بأنّ كلمة «من» في الآية للعموم، فهي تدلّ على أنّ كلّ من ارتدّ عن الإسلام... إلىٰ آخر ما مرّ منه، وحينئذٍ أفلايلزم الكذب الصريح، البيّن المحسوس، المشاهد بالبصر في كلام ربّه بناءً علىٰ ما قدّره من الأوصاف؟!

نعم. الآية الشريفة لاتخلو من الإشارة إلىٰ أنّ القوم الذين يأتي بسهم الله يسقاتلون المرتدين أيضاً، من جهة أنّ مقاتلتهم أيضاً مقاتلةً في سبيل الله، لا أنّ كلّ من ارتـدّ ياًتي الله بقومٍ يحاربه ويقتله حتّى يكون هو جزاء الشرط، بل الجزاء محذوف، وهو ما ذكرناه، كما وقع التصريح به في آيات أُخر، منها: قوله تعالىٰ: ﴿وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَيْ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرُّ اللَّهَ شَيْئاً﴾ وقوله: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ﴾ علّة قامت مقام الجزاء المحذوف، وإلَّا لزم الكذب المحسوس في كلامه تعالىٰ، كما عرفت.

فما ورد في بعض أخبارنا \_لو صحّ الخبر \_ من قول عليّ ﷺ يوم الجمل: «والله، ما قوتل أهل هذه الآية حتى اليوم» <sup>٢</sup> وتلا هذه الآية، محمول علىٰ ما ذكرناه، من الإشارة علىٰ إرادة العموم، كيف وهو منافٍ لإرادة العموم؛ لصراحته في عدم قتال من قبله ﷺ مع المرتدّين، مع وقوع الارتداد من طوائف سبع بزعمهم؟ ثم كيف وهو يستلزم الكذب كما عرفت؟! أو محمول علىٰ إرادة الخصوص من لفظ العموم في الآية الشريفة، ومثله غير عزيز في الكتاب الكريم، فيكون من التأويل الذي علمه مخزون عندهم ﷺ

وكيف كان. فإرادة العموم مع جعل الجزاء نفس المذكور في الآية بقوله: ﴿فَسَوْفَ﴾ الخ، مستلزم للكذب المحسوس، قلابة إنا من جعل الجزاء محذوفاً، وإمّـا مـن إرادة الخاصّ من العام.

وعلىٰ كلَّ تقدير، يبطل استدلال الفخر حتَّىٰ لو صحّ ما زعمه من مقاتلة أبي بكر مع المرتدّين، كما هو واضح، ولذلك التزم بالعموم، وجعل الجزاء نفس المذكور حتّىٰ يتمّ استدلاله وإن لزم ما لزم، فانظر كيف دبّر ويسّر، إنّه فكّر وقدّر فقتل، كيف قدّر ثم قتل! كيف قدّر!

فهل ترىٰ أنّ مثله غفل عن لزوم ذلك، أو عن افتضاح نفسه وكتابه بذلك، أم حسب أنّ الناس لايلتفتون إلىٰ ذلك، فتعمّده ليلبس على الناس دينهم، ويصرف أذهانهم، غفلة عن قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْغَانَهُم﴾؟؟

> ١. آل عمران: ١٤٤. ٢. البرهان في تفسير الفرآن، ج١، ص٤٧٩، ضمن تفسير الآية ٥٤ من سورة المائدة. ٣. محمد: ٢٩.

ثم ما طعن به على الشيعة، من كونهم مقهورين في أيديهم، معنوعين عن إظـهار أمرهم، قد وصف الله به المؤمنين من بني إسرائيل، ولابدً من وقوع جميع ما وقع فيهم، في هذ الأمّة، لإخبار النبيّ ﷺ بذلك، قال تعالى: ﴿فَمَا آمَنَ لِمُوسىٰ إِلّا ذُرًيَّةً مِنْ قَوْمِهِ عَلىٰ خَوْفٍ مِنْ فِرْعَوْنَ وَمَـلَأُهِمْ أَنْ يَقْتِنَهُمْ﴾ \.

ثم قوله: لو كان كذلك لجاء الله بقومٍ يحاربهم ويقهرهم... الخ، بعد الإغماض عمّا مرّ، وتسليم كون المراد ذلك، لم يمض وقته علىٰ مذهب الشيعة، فسوف يأتي الله بهم عند ظهور المهدي ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً، بعد ما ملئت ظلماً وجوراً. ولا ينافيه كلمة «سوف» لأنّ الله أخبر عن القيامة بسوف، قال: ﴿سَوْفَ نُصْلِيهِمْ ناراً﴾ <sup>ت</sup>

الموضع الثاني: ما ذكره ناسباً إلىٰ أصحابه في تفسيره قوله تعالى: ﴿ٱلْيَوْمَ يَسَئِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلإِسْلامَ دِيناًهِ " وهذا لفظه:

المسألة الثالثة: قال أصحابنا: هذه الآية دالة على بطلان قول الرافضة. وذلك لأنه تعالى بيّن أنّ الذين كفروا يأسوا من تبديل الدين. وأكّد ذلك بقوله: ﴿قَلا تَخْشَوْهُمْ وَأَخْشَوْنِ ﴾ فلو كانت إمامة عليّ بن أبي طالب يلي منصوصاً عليها من قبل الله تعالى وقبل رسوله نصّاً واجب الطاعة. لكان متن أراد إخفاءه وتغييره: آيساً من ذلك. بمتتضى هذه الآية، فكان يلزم أن لايقدر أحد من الصحابة إنكار ذلك النص، وعلى تغييره وإخفائه، ولمّا لم يكن الأمر كذلك. علمنا أنّ ادّعاء هذا النصّ كذب

اقول: \_بعد الغضّ عن إشعار هذا الكلام بتسليمهم كون الإمام عليّ بن أبيطالب ﷺ منصوصاً من قبل الله ورسوله، ولكن بنصّ مندوب الطاعة، وهذا المقدار يكفينا؛ لآنًا

- ۲. ألنساء: ٥٦.
- ٣. المائدة: ٣.
- التفسير الكبير. ج١١، ١٣٩.

۱. يونس: ۸۳.

٩٠ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

أطعنا الأمر الندبي وهم خالفوه فيه \_ أوّلاً: إنّه لا دليل علىٰ تقدير لفظ «التبديل» بين (مِنْ) و (دِينِكُمْ)، ومن المحتمل أن يكون المقدّر بينهما لفظ «الخير» و«الأجر» و«الثواب»، فيكون المعنى: اليوم يأس الذين كفروا من خير دينكم وأجره ومثوباته، وعلموا أنّهم لاينالونها؛ لشدّة عنادهم الموجب لإنكار نبوّته ومعجزاته تملي، كما قدّروا كذلك في قوله تعالى: (يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ اَلاَّ خِرَةٍ)، فلاحظ تفسير البيضاوي وغيره ، والتأكيد بالنهي عن الخشية يناسب ذلك أيضاً؛ لأنّ العدو إذا اشتدّ عناده وعداوته ويئس من خير الإسلام، يكون أسعىٰ في إطفائه، فنهىٰ عن خشيتهم، وأمر بخشية نفسه، فإنّ القوّة له جميعاً، والنصرة بيده (كَمْ

وثانياً: ـ بعد تسليم أنّ المقدّر لفظ «التبديل» ـ أنّ اليأس غير عدم القدرة، فربّما يكون الإنسان مأيوساً من شيء، ومع ذلك يقدم عليه ويحصل مقصوده وإن لم يكن راجياً لحصوله، وهذا أمر محسوس، فالإخبار عن اليأس لايستلزم الإخبار عن عدم القدرة، بل يكون إخباراً عن حصول الوهن والضعف في قصدهم إطفاء نور الإسلام، وتبدّل رجاء ذلك في قلوبهم باليأس.

وثالثاً: ـ بعد تسليم دلالته على عدم القدرة على الإنكار والتغيير والإخفاء لشيءٍ من أمر الدين ـ يلزم أن لايقدر أحد على إنكار نبوته ﷺ، وتغييره وإخفائه، فإنّه أعظم من خلافة عليّ ﷺ، مع أنّ جماعةً في كلّ عصر وزمان بعد النبيّ ﷺ إلى يومنا هـذا يرتدون عن الإسلام، وينكرون نبوته، ويرجعون إلى نبوّة عيسى ﷺ بإغواء المبشّرين، وبالشبهات الواهية، أو ببذل العرض والمال، بل وعن التوحيد إلى المادّيّة، وهذا أمر

- ١٢ الممتحنة: ١٣.
   ٢٠ تفسير البيضاوي، ج٤، ص٢٧٢.
   ٣٠٦ منها: تفسير البغوي، ج٤، ص٣٣٦.
  - ٤. البقرة: ٢٤٩.

محسوس مشاهد في كلِّ زمان، سيِّما في زماننا هذا.

كذا الفسّاق من علماء الفريقين يغيّرون في المرافعات حكمه ﷺ عن علمٍ وعـمدٍ بأخذ الرشىٰ من أحد المترافعين، أو بجنوحٍ إلى أحدهما؛ لألفة أو قرابة، ونحو ذلك من الدواعي النفسانيّة، وهذا أيضاً أمر مشاهد محسوس.

والفروع أيضاً من الدين كالأصول. بل المبدع الحادثة بعد النبيّ إلى يومنا هذا في دينه ﷺ ـمن الحكّام والطغاة ولو بفتوى العلماء والقضاة ـ أكثر من أن يـحصى. بـل مذهب أحد الفريقين من وجوب طاعة أبي بكر أو عليّ بعد النبيّ ﷺ بدعة حدثت في دينه لا محالة، وأيّ تغيير أعظم من ذلك في الدين؟!

فيلزم الكذب في كلامه تعالى؛ بناءً على ما زعموا من دلالة الآية على عدم قدرة أحد علىٰ تغيير شيءٍ من الدين، فلابة أن يكون المراد ـبناءً علىٰ تقدير لفظ «التبديل»، ودلالته علىٰ عدم القدرة ـ اليأس عن تبديل الدين بالكليّة، بحيث لايـبقى مـنه فـي الأرض اسم ولا رسم، إمّا بقتل جميع المسلمين أو برد جميعهم عن الدين، لا بعضهم أو أكثرهم، أو بتغيير جميع الأحكام لا بعضها أيضاً.

كيف وهو خلاف المحسوس، وقد أخبر الله عزّ وجلّ عن وقوع الارتداد بعد النبيّ ولو من جمع بقوله: ﴿أَفَإِن ماتَ أَوْ قُتِلَ ٱنْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقابِكُمْ﴾ ، وأخبر النبيّ ﷺ عـن حدوث البدع بقوله: «إذا ظهرت البدع فللعالم أن يظهر علمه، وإلّا فعليه لعنة الله»؟! <sup>٢</sup>.

ئمَّ كيف ولازم ما قاله ارتفاع أحكام الارتداد من القتل وغـيره بـعد النـبيّ؛ لآنـه يحصل بإنكار شيءٍ من أُمور الدين، والفرض عدم قدرة أحد على الإنكار بـمقتضى الآية على ما زعموا. مع أنّها جارية عندهم إلى يوم القيامة.

والحاصل أنَّها لو دلَّت علىٰ عدم قدرة أحدٍ على إنكار شيءٍ من أمور الدين يلزم

۱. آل عمران: ۱٤٤.

۲. أخرجه المتقميّ الهنديّ في كنز العمتال. ج١. ص١٧٩ الرقم ٩٠٣ و ج١٠. ص٢١٦ الرقم ٢٩١٤١ بــلفظ مــقارب وعزّا. إلى ابن عساكر عن معاذ.

🛶 معنىٰ حديث الغدير

الكذب؛ لما نراه من المرتدّين والمنكرين لضروريات الدين. أو على عدم قدرة أحـدٍ على تغيير شيءٍ منه؛ فكذلك لما نراه من البدع ونسبتها إلى الدين حتّى من بعض علماء الفريقين.

كيف ونحن بزعمهم أنكرنا وغيّرنا خلافة أبي بكر ووجوب طاعته بعد النبيّ ﷺ إلى عليّ ﷺ وهو من الدين ولو بحكم «لاتجتمع أُمّني على الخطأ» علىٰ ما رووا، أو بحكم آية «أولي الأمر» على ما زعموا، كما هم أنكروا وغيّروا باعتقادنا، فكيف قدرنا على ذلك أو قدروا، وليس كلاهما من الدين قطعاً بإجماع الفريقين، بل أحدهما حقّ والآخر تغيير وباطل ﴿وَ إِنّا أَوْ إِيّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدىً أَوْ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ﴾ \.

فلابدٌ ـعلىٰ فرض تسليم تقدير لفظ «التبديل» ودلالته على عدم القدرة ـ من أن يكون المراد ما ذكرناه من عدم القدرة على معو الدين بالمرّة، وتغيير الأحكام بالكلّيّة، وعليه، فلاتدلّ على بطلان قول الرافضة، كما قال الفخر في تفسيره.

ورابعاً: \_ بعد الإغماض عن جميع ما ذكرناه، وتسليم دلالة الآية على عدم قدرة أحدٍ علىٰ تغيير شيءٍ من الدين \_ فإنّما تدلّ على عدم قدرة أحدٍ من الآيسين \_ أعني الكافرين ـ لا على عدم قدرة أحدٍ من المسلمين أيضاً، وعدم انقلابه بعد النبيّ عـلى عقبه، فإنّ الآية الشريفة دلّت \_على فرض التسليم ـ على عدم قدرة الكفّار وبأسهم، وهو لايستلزم ذلك، وإلّا فهم آيسون من عود أصحاب القبور أيضاً، فيلزم أن لايقدر عليه أحد، مع أنّ عيسى الله أحيا الموتى، كما نطق به القرآن.

فلايستقيم لهم ردّ الإماميّة بهذه الآية الشريفة علىٰ فرض تسليم الدلالة على عدم القدرة أيضاً، إلّا إذا التزموا بكفر الصحابة المغيّرين؛ لأنّ الله أخبر عن يأس الكافرين لاالمسلمين؛ إذ حينئذٍ يصحّ لهم أن يقولوا: لو كان ما ترونه من إمامة عليّ ﷺ حقّاً، فهؤلاء الكفرة غيّروه، والله يقول بناءً علىٰ ما فهموه: لايقدر الكفرة بـعد اليـوم عـلى

۱. سبأ: ۲٤.

التغيير، فعلم بطلان روايتكم، والإماميّة لم يدّعوا تغيير الكافرين حتّى يكون ردّاً عليهم بناءً على مذهبهم، بل ادّعوا تغيير المسلمين حبّاً للرئاسة والدنيا، كما يغيّر بعض علماء الفريقين حكم الله في مقام المرافعة حبّاً للدنيا.

ونسبة القول بكفرهم إلى الإماميّة كذب وافتراء، وليست إلّا تشديداً للعداوة، بسل الخلفاء والقائلون بخلافتهم جميعاً مسلمون، يجري عليهم جميع أحكام الإسلام عند الإماميّة حسبما مرّ، بل المنافق الذي أقرّ بالشهادتين بلسانه لا بقلبه أيضاً ليس بكافر عندهم، بل هو عندهم مقابل المؤمن والكافر، كما قال تعالى: ﴿أَلَمْ تُسَرَ إِلَى الَّذِينَ نافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخُوانِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ ﴿ إِنَّ اللَّهَ جامِعُ ٱلمُنافِقِينَ وَالكافرِينَ فِس جَمَعًاً بَعِمِيعاً» أَ فَكيف بالذين أقرّوا بهما لساناً وقلباً، وغيّروا حبًّا للدنيا، كبعض علماء الفريقين في مقام القضاء؟!

بل لو فرضنا أنّ الإماميّة قائلون بكفرهم من جهة تغييرهم لم تكن الآية أيضاً ردّاً عليهم؛ لأنّ ظاهر قوله تعالىٰ: ﴿يَــَيْسَ ٱلَّذِينَ كَقَرُوا﴾ حصول الكفر قبل التغيير، لابنفس التغيير، وهذا واضح جدًاً، فكيف وهو افتراء عليهم كما عرفت؟ا

أمًا لو لم يلتزموا بكفرهم. فلا يستقيم لهم ردّ الإماميّة بهذه الآية. كما اتّضح مــمّا قرّرناه.

۱. الحشر: ۱۱.

۲. النساء: ۱٤۰.

## الأدلّة على أولويّة مذهب الإماميّة بالاتّباع

ثمّ لو فرض التزام الفخر وأمثاله من المتعصّبين غير المـنصفين، الطـالبين تشـديد العداوة والبغضاء بين الفريقين بكفر الصحابة المغيّرين، حرصاً علىٰ إثبات عدم النصّ علىٰ إمامة أمير المومنين ﷺ، فقد عرفت جـواب الإمـاميّة عـنه. وقـد صـرّحنا بأنّ الصحابة (رضي الله عنهم) عندهم مسلمون لاكافرون، لكن لو لم يكن لهم هذا الجواب لم يضرّهم شيء، ولكان مذهبهم أيضاً أولى بالاتباع، وذلك من وجوهٍ شتّى نقتصر على ذكر جملةٍ يسيرةٍ منها:

الأول: أنّ الإماميّة حينئذٍ التزموا بإمامة من ليس منصوصاً، وهؤلاء التزموا بإمامة من التزموا بكفره؛ إثباتاً لعدم تغييره، فأيّ الفريقين أحقّ بالحقّ والاتّباع؟

الثاني: أنّهم حينئذٍ التزموا بإمامة من ليس بمنصوص بالخلافة، لكنّه بمنزلة نفس الرسول باتفاق المفسَّرين وأرباب الحديث، كما اعترف بـه الفـخر فـي تـفسير آيـة المباهلة . ومن المعلوم أنّه لو بني عـلى اسـتخلاف رجـلٍ فـي أُمـور رجـلٍ غـاب ولم يستخلف أحداً كان من هو بمنزلة نفسه \_بدلالة ما جاء به من عند ربّه \_ أولى من استخلاف غيره، بحيث يكون التعدّي عنه إلى غيره ظلماً في حقّه وفي حقّ المستخلف عليهم.

التغسير الكبير، ج٨. ص٨٠ ضمن تفسير الآية ٦١ من سورة آل عمران.

الأدلة على أولويَّة مذهب الإماميَّة بالاتَّباع 🔶 90)

وهذا ضروريّ في طريقة جميع العقلاء وإن لم يكونوا من أهل الدين، وعليه بناؤهم في أُمورهم، فلو مات سلطان وأرادوا أن يجعلوا له خليفةً، حافظاً لما أحدثه من البدع أو السنن، لجعلوا من قال في حقّه: هذا أخي وبمنزلة نفسي، بخلاف ما لو أرادوا نصب سلطان مستقلّ لأنفسهم في قبال الأوّل، فإنّهم حينئذٍ يلاحظون في نصبه صلاح دنياهم ومملكتهم بزعمهم فينصبونه، سواء محا سنن الأوّل، وأحدث بدعاً أُخرى أم لم يمح وأبقى.

وكذا لو أرادوا أن ينصبوا خليفةً لتاجرٍ غائبٍ يبيع متاعه وسلعته، ويربح له ويتّجر عنه، وينقده ويحفظه له، بخلاف ما لو أرادوا أن يـنصبوا لأنـفسهم تـاجراً يـبيع لهـم الأمتعة، فإنّهم ينصبون حينئذٍ من هو صالح لهم بزعمهم، سواء باع الأمتعة الموجودة أم تركها وجاء بأمتعةٍ من الأفرنج لنفسه وباع لهم.

وهذا بديهيَّ محسوس في طريقة العقلاء فاطبقًا فعذر الإماميّة في ذلك على فرض عدم النصّ أن لايلبسوا إيمانهم بظلم، فيدخلوا في قوله: ﴿أُولَـٰئِكَ لَسَهُمُ ٱلأَمْــنُ وَهُــمْ مُهْتَدُونَ﴾\.

الثالث: دلالة الآيات الشريفة على وجوب مودّة أهـل البـيت ﷺ، وكـونه أجـراً للرسالة، وعلى طهارته من الرجس وعصمته، وعلى وجوب الكون معه الذي لايـراد منه الكون المكاني بالبداهة، بل إطاعته والانقياد له، والائتمار بأمره، والانتهاء عمّا نهىٰ عنه، والموافقة معه في دينه وفي أفعاله، وسلوك مسلكه، ونصرته في أُموره.

وقد نبّه علىٰ ذلك كلّه مولانا الإمام الصادق ﷺ في أوائل دعاء يوم المباهلة، حيث قال: «الحمد لله الذي عرّفني ما كنت جاهلاً، ولولا تعريفه إيّاي لكنت هالكاً؛ إذ قال وقوله الحق ﴿قُلْ لاأَسْأَلْـكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا المَوَدَّةَ فِي القُرْبِيٰ﴾"، فبيّن لي القرابة، وقال

١. الأنعام: ٨٢.

۲. الشورئ: ۲۳.

سبحانه: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً» ، فبيّن لي أهل البيت بعد القرابة، ثمّ قال تعالى مبيّناً عن الصادقين الذين أمرنا بالكون معهم والردَ إليهم بقوله سبحانه: ﴿يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا آتَـقُوا آللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصّادِقِينَ» ، فأوضح عنهم، وأبان عن صفتهم بقوله جلّ ثناؤه: ﴿فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْسَاءَكُمْ وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ آللَّهِ عَلى الكاذِبِينَ» ، فلك الشكر يا رت. ولك المن حيث هديتني وأرشدتني حتّى لم يخف علي ألاهل والبيت والقرابة، فعرَفتني نساءهم وأولادهم ورجالهم...» إلى آخر الدعاء ؟.

فيا له من دعاءٍ كفى به حجّةً لمن أحتجّ، وداحضاً للأبـاطيل، وقـاطعاً للـمعاذير. يظاهر القرآن لا بتفسير وتأويل. وداعياً إلى الحقّ وإلى طريق مستقيم. وهادياً إليه كلّ من أنصف وجاء بقلب سليم.

وحاصل ما أفاده الإمام في هذا الجعل من الدعاء: أنّ الآيتين الأوليين دلّتا علىٰ أنّ النبيّ ﷺ لم يكن رجلاً مجرّداً، قبل كان له قرابة يجب مودّتهم، وأهل بيتٍ طهّرهم الله من الرجس تطهيراً.

والآية الثالثة دلّت علىٰ أنّ في الدنيا جماعة صادقين لم يكذبوا في عمرهم أبداً. ولم يدخلوا في الكاذبين ولو طرفة عين، يجب اتّباعهم والكون مـعهم، كـما يـحكم بوجوبه العقل أيضاً.

١. الأحزاب: ٢٣.

٢. التوبة: ١١٩.

۳. آل عمران: ٦١.

٤. ويوم المباهلة يوم عظيم الشأن. وهو يوم الرابع والعشرين من ذي الحجّة. وفضله لايقدّر بقدر. لآنه أوّل يوم أظهر الله تعالى لنبيّه تظلير وأهل بيته العزّة والسمو في المقام. وهو أوّل يوم أشرقت شمسه بنور التصديق للنبيّ تظلير. وهو اليوم الذي كشف منزلة أهل بيته عليه الصلاة والسلام عند الله ورسوله. وتبيّن أنّ علياً أمير المؤمنين ظلير هو نفس النبيّ تظلير، ولذا يستحبّ القيام بأعمال عباديّة خاصّة في هذا اليوم مذكورة في كتب الأدعية والزيارات. راجع على سبيل المثال المصباح للكفعمي. فصل أدعية شهر ذي الحجّة، وإقبال الأحمال، ومفاتيح المثال، وغيرها. الأدلة على أولوية مذهب الإماميَّة بالاتَّباع 🔶 ٩٧)

والآية الرابعة بيّنهم وميّز أشخاصهم، وعيّنهم بحيث لم يخف علىٰ أحدٍ غير معاندٍ استرشد من القرآن، مراعياً للإنصاف، وتمسَّك بالكتاب، مجانباً للمناد والاعتساف، بحيث أذعن به ولم يجد مغرًّا من الإقرار به، مثل الخليفة هارون حـين بـيَّنه الإمـام موسىٰ بن جعفر ﷺ مع كونه من أعظم أعدائه، وكونه ﷺ أسيراً له بين يديه. إذ قال له: إنَّى أُريد أن أسألك مسألةً، فإن أجبتني أعلم أنَّك قد صدقتني وخلَّيت عنك، ووصلتك، ولم أُصدّق ما قيل فيك! قال ﷺ: «فقلت: ما كان علمه عندي أجبتك فيه». فقال: لِمَ لاتنهون شيعتكم عن قولهم لكم: يا بن رسول الله، وأنتم ولد عليَّ وفاطمة! إِنَّما هي وعاء، والولد ينسب إلى الأب لا إلى الأمَّ؟ قال ﷺ: «فقلت: إن رأى أمير المؤمنين أن يعفيني عن هذه المسألة فعل». فقال: لست أفعل أو تجيب. قال ﷺ: «فقلت: وأنا في أمانكُ»؟ مُتَكَمَّيْنَ عَنْ أَسْرَكُ قال: لك الأمان. فقلت: «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنْقَ وَيَعْقُوبَ كُـلًا هَدَيْنا وَنُوحاً هَدَيْنا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرَّيَّتِهِ داوُدَ وَسُلَيْمانَ وَأَيُّوبَ وَيُـوسُفَ وَمُوسىٰ وَهُرُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ \* وَزَكَرِيًا وَيَحْيِيٰ وَعِيسىٰ﴾ فسمن أبسو عیسی»؟ فقال: ليس له أب. فقلت: «إنّما ألحق عيسى بذراري الأنبياء من قبل مريم، وأُلحقنا بذراري الأنـبياء من قبل فاطمة، لا من قبل عليّ». فقال: أحسنت أحسنت يا موسى، زدني من مثله.

۱. الأنمام: ۸٤ و ۸۵.

فقلت: «اجتمعت الأُمّة برّها وفاجرها أنّ حديث النجراني حين دعاه النبيّ ﷺ إلى المباهلة لم يكن في الكساء إلّا النبيّ وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، فقال الله تبارك وتعالى: ﴿فَمَنْ حاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ العِلْمِ فَقُلْ تَعالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وتساءنا وَنِساءَكُمْ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ﴾ فكان تأويل «أبنائنا» الحسن والحسين، و«نسائنا» فاطمة، و«أنفسنا» عليّ بن أبي طالب».

فقال: أحسنت. انتهى الحديث الشريف'.

ومراده ﷺ بالتأويل المراد. لا ما هو خلاف ظاهر اللفظ، كما لايخفى. وقد أشـرنا سابقاً إلى أنّ الفخر الرازي ادّعى اتّفاق أرباب التفسير وأصحاب الحديث بمضمون ما ذكره الإمام ﷺ للرشيد. لاحظ تفسيره لآية المباهلة، ففيه غنيّ وكفاية.

ولعمري، إنّ هذا الدعاء لحقيق أن تكتب بالتور عـلى الأحـداق لا بـالحبر عـلى الأوراق.



اعتراف عمر بن الخطَّاب

الوابع: ما خطر ببالي من أنّ عمر ارتبك في الحكم في قضايا شتّى حتّى هداه الإمام عليّ ﷺ إلى الحكم الشرعيّ، ففرح بذلك وأظهر بهجته وشكر نعمته بقوله: «لا أبقاني الله بعدك يا عليّ» وقوله: «لولا علي لهلك عمر» في موارد شتّى وبأمـثال ذلك مـن الكلمات<sup>٢</sup>.

وهذا مشهور في ألسنة الفريقين، مسطور في كتب الطرفين، بل قــد مــلأ أسـماع

- راجع: الاحتجاج، ص ٣٩٦ ـ ٣٩٢، فصل احتجاجات الإمام موسى بن جعفر فلينها.
- ٢. حيث ردّدها بمحضر من الصحابة، وفي أكثر من مقام وحادثة. راجع في الباب: مصنّف عبدالرزاق. ج٧. ص٢٢٧ الرقم ١٣٣٥؛ الاستيعاب، ج٣. ص٣٩، مناقب ٦٦ أبي طالب، ج٢. ص٤٠٤؛ مناقب الخوارزمي، ص ٨٠ ح٦٥؛ الرقم ١٣٣٥؛ الاستيعاب، ج٣، ص١٢٩، مناقب ٦٦ أبي طالب، ج٢. ص٤٠٤؛ مناقب الخوارزمي، ص ٨٠ ح٦٥؛ الرياض كغاية الطالب، ص٢٢٢؛ مطالب السؤل، ج٢، ص١٢٩؛ ذخائر العقبي، ص ٨٠ خ٢٠ وغيرها.

الأدلَّة على أولويَّة مذهب الإماميَّة بالاتَّباع 🔶 ٩٩

الثقلين. فعذر الإماميّة في ذلك على فرض عدم النصّ أن يقولوا لهؤلاء الإخوة: قال الله تعالى في كتابه الحميد: ﴿أَفَمَنْ يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يَـتَّـبَعَ أَمَّنْ لا يَــهِدًى إِلَّا أَنْ يُـهْدىٰ فَما لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ﴾ .

ولعمري إنَّ في ذلك لذكرىٰ لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

الخامس: ما خطر ببالي أيضاً من قوله تلم فيما رواه الفريقان: «أنا مدينة العلم وعليّ بابها» ضرورة أنّه لايدخل المدينة شيء ولايخرج منها إلّا من بابها، ولذا ترى كلّ عاقل قصدها لحاجةٍ ينحو بابها ولو لسؤال مطلب أو إيصال كتاب وأخذ جوابه، ولايتسوّرون جدرانها، ولايثقبون حيطانها، بالمعاول، إلّا أن يكون القاصد سفيهاً أو مجنوناً أو بحبّ من يهويه مفتوناً! فهو ليس بإشارة ولا تلويح، بل كناية، وهي أبلغ من التصريح عن إيداع علومه في صدوره، ووجوب رجوع كلّ مسلم في دينه إلى أمره.

ومع وضوح هذه الكناية لم يكتف بها، وبلغ في تعليم الطريق إلى الغاية القصوى بقولد بعد ذلك: «فمن أراد الحكمة فلياتها من بابها» كما علّمنا القرآن أيضاً ذلك بقوله: ﴿وَأَتُوا اَلبَيُوتَ مِنْ أَبُوابِها﴾ " ونحن محتاجون في الدين إلى علم النبيّ، فأتينا إلى بابه الذي دلّنا عليه وأرشدنا إليه، ومن استغنى في دينه عن علم النبيّ فليذهب إلى من شاء. ولو صحّ ما ألحقه بعضهم بهذا الحديث على ما سمعت من قوله: «وأبو بكر سقفها، وعمر حيطانها» غفلة عن أنّ المدينة لا تُستَّف، وأنّها لو سُقّفت لكان ذلك سبباً لهلاك ما فيها، إلّا أن يتنفّس من الباب، فتكون هذه الزيادة إلى القدح أقرب منها إلى المدح

۱. يونس: ۳۵.

٢. أخرجه الترمذي في سننه، ج٥، ص٦٣٧، ح٢٧٢٣، والطبري في تهذيب الآثار، ج١، ص١٠٤، ح٨، والحاكم في المستدرك على الصحيحين، ج٢، ص١٣٢، والحاكم النيسابوري في شواهد النتزيل، ج١، ص١٨، والخطيب البغدادي في تاريخه، ج٤. ص١٨، والخطيب البغدادي في تاريخه، ج٤. ص١٨، والخطيب البغدادي في تاريخه، ج٤. ص١٨، والخطيب البغدادي المستدرك على الصحيحين، ج٢، ص٢٢، والماكم النيسابوري في شواهد النتزيل، ج١، ص١٠٤، والخطيب البغدادي في تاريخه، ج٤. ص١٩٨، والخطيب الاثنير الجزري في أحد النتزيل، ج١٠ ص٢٤، والخطيب البغدادي ألمستدرك على الصحيحين، ج٢، ص١٢٩، والحاكم النيسابوري في شواهد النتزيل، ج١، ص١٨، والخطيب البغدادي في تاريخه، ج٤. ص١٨، والخطيب البغدادي ألم النيسابوري في أحد النتزيل، ج١٠ ص١٨، والخطيب البغدادي ألمستدرك على الصحيحين، ج٢، ص١٢، والحاكم النيسابوري في أحد النتزيل، ج١٠ ص١٨، والخطيب البغدادي ألم النيسابوري في أحد النتزيل، ج١٠ ص١٨، والخطيب البغدادي ألمستدرك على المحيحين، ج٢، ص١٢٥، والماكم النيسابوري في أحد النتزيل، ج١٠ ص١٨، والخطيب البغدادي في أحد الفرابة، ج٤، ص١٨، والماكم، والمال من المواعن المحوفة، ص١٨٩، وج١١، ص٢٤، وابن الأثير الجزري في أحد الفابة، ج٤، ص٢٢، وابين حجر في المواعن المحوفة، ٢٠ ٢. البقرة: ١٨٩.

۸۰۰ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

لم يضرّنا أيضاً؛لما عرفت، ولأنّالله يقول: ﴿وَلَيْسَ آلَبِوُّ بِأَنْ تَأْتُوا آلبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِها﴾ . نعم في الصواعق المحرقة <sup>٢</sup> لابن حجر روى الحديث هكذا: «أنــا مـدينة العــلم، وأبوبكر أساسها، وعمر حيطانها، وعثمان سقفها، وعـليّ بـابها» فـيدلّ عـلىٰ جــلالة أبيبكر، وكونه أفضل من النبيّ ﷺ؛ لدلالته على كون علمه متلّقاة من أبي بكر، وكون علومه أساساً لعلوم النبيّ! وأنّ النبيّ قد تعلّم عنده، وهو المعلّم له! ضرورة أنّ عـلم المعلّم يكون أساساً لعلوم المتعلّم، دون العكس.

لكنّ مؤونة جوابه ليس علينا، بل على الله عزّ وجلّ يوم القيامة. فسوف يجيب بما أراد ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصادِ﴾".

السادس: ما خطر ببالي أيضاً من أنَّ التأمّل في سورة فاتحة الكتاب يـرشد إلىٰ إمامة عليّ ﷺ.

توضيح ذلك أنّه تعالىٰ في تلك السور، فشر «الصراط المستقيم» بقوله: ﴿صِراطَ الَّذِينَ أَنْعَمتَ عَلَيهِمْ غَيْرِ المَعْضُوَتِ عَلَيْهِمَ وَلاَ شكَ لاَحدٍ منّا ومنهم في كون عليّ من الذين أنعم الله عليهم بالعلم والإيمان، والعمل والزهد، والتقى والورع، وإلّا لم يجعلوه رابع الخلفاء الأربعة.

بل لاشك لأحدٍ من الفريقين في دخوله ﷺ في طوائف ثلاث من الطوائف الأربع الذين فسّر الله المنعم عليهم بها في آيةٍ أُخرى، أعني قوله تعالى: ﴿فَأُولَــٰئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِـيِّينَ وَالصَّـدِّيقِـينَ وَالشَّـهَداءِ وَالصّالِحِـينَ﴾<sup>؟</sup>.

وكما لاشكَ في ذلك لأحدٍ من الفريقين في عدم دخوله ﷺ في المغضوب عــليهم أبدأ ولو طرفة عين؛ لأنّه ﷺ أسلم قبل بلوغه، وبلغ مسلماً، وإليه أشــار ولده الإمــام

- ۱. البقرة: ۱۸۹.
- ٢. الصواعق المحرقة: ١٨٩.

٣. الفجر: ١٤.

٤. النساء: ٦٩.

الأدلة على أولوية مذهب الإماميَّة بالأثباع + (١٠١)

زين العابدين ﷺ في خبر الشام بقوله: «أنا ابن من ضرب خراطيم الخلق حتّى قــالوا: لاإله إلّا الله، أنا ابن من ضرب بين يدي رسول الله بسيفين، وطعن برمحين، وهــاجر الهجرتين، وبايع البيعتين، وقاتل ببدر وحُنَين، ولم يكفر بالله طرفة عين»<sup>١</sup>.

وبعد بلوغه ﷺ لم يفرّ من زحفٍ أبداً، بل ثبت في المواطن كلّها، كما قال الله تعالى: ﴿يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاتْبُتُوا﴾ ` فامتثل أمر الله، واتّبع رضوان الله، ولم يصدر منه ذنب يوجب غضب ربّه عليه، ولا كذلك غيره، بل هو متيقّن الدخول في هـذا العنوان ولو في برهةٍ من الزمان، أعني زمان الجاهليّة وما قبل البعثة من جهة الكفر وهو واضح، بل وبعد البعثة وقبول الإسلام أيضاً؛ بناءً على ما روته رواتهم، ودوّنه في كتبهم أعلامهم، وجرت به أقلامهم لو لم يتعتدوا الكذب على المعنهم.

ففى المناقب ما لفظه:

فصل في غزاة خيبر: أبو كريب ومحمد بن يحيى الأزدي في أماليهما، ومحمد بن إسحاق والعماري في مغاذيهما، والنظري والبلاذري في تاريخهما، والثعلبي والواحدي في تفسيرهما، وأحمد بن حنبل وأبو يعلى الموصلي في مسنديهما، وأحمد والسمعاني وأبو السعادات في فضائلهم، وأبو نعيم في حليته، والاشتهي في اعتقاده، وأبو بكر البيهقي في دلائل النبوة، والترمذي في جامعه، وابن ماجة في سننه، وابن بطّة في إبانته من سبعة عشر طريقاً عن عبدالله بن عبّاس، وعبدالله بن عمر وسهل بن سعد، وسلمة بن الأكوع، وبريدة الأسلمي، وعمران بن الحصين، وعبدالرحمن بن أبي ليلي، عن أبيه،

١. من خطبته ظلم في مجلس يزيد بدمشق لمتا أدخل وباقي الأسرئ عليه. فأوعز يزيد إلى خطيب دمشق أن يصعد المنبر ويبالغ في ذمّ الحسين للله وأبيه للله ، فانبرئ الإمام زين العايدين للله وطلب من يزيد أن يتكلم، فتكلم بهذه الخطبة الرائعة معرّفاً نفسه وأسرته من الفضائل والمكارم. راجع نصّ الخطبة في مناقب 70 أبي طالب، ج٤، ص ١٨١ الخطبة الرائعة معرّفاً نفسه وأسرته من الفضائل والمكارم. راجع نصّ الخطبة في مناقب 70 أبي طالب، ج٤، ص ١٨١ عن كتاب الأحمر، عن كلم بهذه الخطبة الرائعة معرّفاً نفسه وأسرته من الفضائل والمكارم. راجع نصّ الخطبة في مناقب 70 أبي طالب، ج٤، ص ١٨١ عن كتاب الأحمر، عن الأوزاعي، و نفسائل والمكارم. راجع نصّ الخطبة في مناقب 70 أبي طالب، ج٤، ص ١٨١ عن كتاب الأحمر، عن الأوزاعي، و نفسائمهموم، ص٤٤٤ ـ ٥٥٢، والكامل للبهائي، ج٢، ص٢٩٢ ـ ٢٠٢. وانظر: حيات الأحمر، عن الأوزاعي، و نفسائمهموم، ص٤٤٤ ـ ٢٥٤، والكامل للبهائي، ج٢، ص٢٩٢ ـ ٢٠٢. وانظر: عن كتاب الأحمر، عن الأوزاعي، و نفسائمهموم، ص٤٤٤ ـ ٢٥٤، والكامل للبهائي، ج٢، ص٢٩٢ ـ ٢٠٢. وانظر: عن كتاب الأحمر، عن الأوزاعي، و نفسائمهموم، ص٤٤٤ ـ ٢٥٤، والكامل للبهائي، ج٢، ص٢٩٢ ـ ٢٠٢. وانظر: عن كتاب الأحمر، عن الأوزاعي، و نفسائمهموم، ص٤٤٤ ـ ٢٥٤، والكامل للبهائي، ج٢، ص٢٩٢ ـ ٢٠٢. وانظر: حياة الأمم زين العابدين، للقرشي، ١٧٥ ـ ١٧٢، ومنسلة أعلام الهداية (الإمام زين العابدين)، الذي يصدرها حياة المحم الهداية (الإمام زين العابدين)، الذي يصدرها المجمع العالمي لأهل البيت، الرقم: ٦٤ ـ ٢٦.

وأبي سعيد الخدري، وجابر الأنصاري، وسعد بن أبي وقّاص، وأبي هريرة: أنّه لمّا خرج بخيبر بعث النبيّ ﷺ أبا بكر برايته مع المهاجرين في رايةٍ بيضاء، فعاد يؤنّب قومه ويثنّبونه، ثمّ بعث عمر من بعده فرجع يجبّن أصحابه ويجبّنونه حتّى ساء النبيّ ﷺ ذلك، فقال: «لأُعطينَ الراية غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله، كرّاراً غيراً فرّار...» الحديث .

ولابن أبي الحديد <sup>٢</sup> في هذا العنوان بنصّ القرآن قال تعالىٰ: ﴿وَمَنْ يُسُوَلِّهُمْ يَسُوْمَئِذٍ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفاً لِقِتالٍ أَوْ مُتَحَمَّزاً إِلَىٰ فِئَةٍ فَقَدْ باءَ بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ وَمَأُواهُ جَهَنَّمُ وَبِـنْسَ المَصِيرُ﴾ <sup>٣</sup> ودعوى التوبة وإن كانت ممكنة، ولا أقول كما يقول الإماميّة: إنّها تحتاج إلى إثبات، ثمّ قبولها إلىٰ إثبات آخر؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ثُمَّ يَتُوبُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَلَىٰ مَنْ يَشاءُ﴾ <sup>4</sup> وأنّىٰ لنا العلم بمشيئة الله والوحي منقطع؟

بل قد يظنّ بالعدم أو يستدلّ لم يعدم نزول آية في ذلك، فإنّه غسل في كتابه درن الخطأ، أو ترك الأولى عن خلفاتة بعكل قوله في آدم: فنّتابَ عَلَيْهِ وَهَدىٰ وَ وقوله في داود: فَغَفَرْنَا لَهُ ذٰلِكَ ، ونحو ذلك من الآيات النازلة في مثل تلك المقامات. وهما وإن لم يكونا خليفة الله بل خليفة الناس، إلّا أنّهم زعموا أنّ لله فيه رضىً. فلو وقع منهما شيء من ذلك \_أي من التوبة والقبول ـ لكانا أولىٰ قطعاً بنزول آية يغسل عنهما دنس هذا الذنب العظيم من الثلاثة الذين خلّفوا في الأرض وإن لم يكونا أولى من آدم وداود. فعدم نزول شيء في ذلك يورث الظنّ أو الجزم بالعدم.

- ا. مناقب آل أبي طالب، ج۲. ص١٥٢.
- ٢. شرح نهج البلاغة، ج١. ص١٥٧ وما بعده.
  - ٣. الأنفال: ١٦.
  - ٤. التوية: ٢٧.
  - ه. طه: ۱۲۲.
  - ٦. ص: ٢٥.

الأدلة على أولويَّة مذهب الإماميَّة بالأثِّباع + ١٠٣)

وتوهم أنّ غسل درن الأنبياء إنّما احتيج إليه لسبق ذكر درنهم بـالخصوص فـي الكتاب العزيز، وذنبهما لم يذكر في الكتاب بالخصوص حتّى يحتاح إلى غسله بنزول آية في ذلك، بل غاية الأمر دخولهما في عموم الآيات الواردة في الفرار من الزحف.

يدفعه: أنَّ ذنب الثلاثة الذين خلَّفوا في الأرض أيضاً كذلك، فـإنَّه لم يـذكر فـي الكتاب الكريم بالخصوص، بل غاية الأمر دخولهم فـي عـموم الآيـات الواردة فـي التخلِّف عن الجهاد، وإنَّما ذكر ذنبهم، وعلم دخولهم في المتخلِّفين بنفس الآية الواردة في توبتهم وتوبة الله عليهم، وهذا كلام ظاهر لمن أنصف.

وكيف كان، فلا أقول شيئاً من ذلك، كما يقوله الإماميّة، بل أقول بعد ثبوت التوبة والقبول أيضاً: لاشكّ في دخولهما في هذا العنوان في برهةٍ من الزمان، وعدم دخول عليّ الله فيد أصلاً، ولاشكّ في تغاير الصراطين؛ لأنّ صراطهما إمامة أنفسهما، وصراط عليّ إمامته دونهما، فهذا يقول: أنا إمام، لا أنتما، وهما يقولان بالعكس، والإمامة من الدين عند الفريقين، كما يشهد له ما رووه من أنّ «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهليّةً»؛ ولاستحقاق منكرها العقاب بإجماع الفريقين.

ولائنكَ في عدم إمكان دخول الصراطين كليهما في المستقيم، ضرورة استناع دخول المتناقضين؛ ولإجماع الفريقين على استقامة أحدهما، وبطلان الآخر وعدم استقامتد. كما لائنكَ في عدم جواز طرحهما وإحداث إمام آخر، وسلوك صراطٍ غير الصراطين، ولا في بطلان التخيّر بينهما، كما يتخيّر المجتهد عند تعارض الخبرين بإجماع الفريقين، ولا في بطلان التصويب حتّى عند العامّة بأن يكون إمام كلّ فريقٍ من أدّى إليه ظنّه وإن قالوا به في سائر الأحكام، إلّا أنّهم لم يقوموا به في مسألة الإمامة، وإن قالوا به لتركوا لعن الإماميّة وعداوتهم، واعتذروا بأنّ إمامة عليّ على مسألة الإمامة، ظنّهم.

فانظر بعين إنصافك حينئذٍ ماذا ترى؟ وإنّ أيّ الصراطين داخل فيه وأيّهما خارج؟ أوليس العقل والعرف يقضيان حينئذٍ بأنّ الداخل فيه هو صـراط المـنعم عـليه، الذي

عنىٰ حديث الغدير ) 🔸 معنىٰ حديث الغدير

لميدخل في المغضوب عليهم أبداً، فيكون المهديّون إليه أصحاب الصراط السويّ ومن اهتدى؟

وممّا حرّرنا يظهر أنّ ما ورد في عدّةٍ من أخبارنا<sup>١</sup>، وفي غير واحدٍ من أخبار أهل السنّة من تفسير «الصراط المستقيم» بعليٌّ ﷺ أو به وبذرّيته ليس من التأويل الذي لا يعلمه إلّا الله والراسخون في العلم، كالتفاسير الواردة في الآيات المتشابهات، بل ممّا يساعد عليه ظاهر اللفظ الموصوف بقوله: ﴿صِراطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمتَ عَلَيهِمْ غَيْرِ ٱلمَغضُوبِ عَلَيهِمَ بضميمة ما علم من الخارج من دخوله ﷺ في العنوان الأوّل، وعدم دخوله في العنوان الثاني أبداً، كما أنّ ما ورد في بعض أخبارهم "، من تفسيره برسول الله ﷺ وصاحبيه بعده أيضاً كذلك، ولذا قال شيختا العلامة البلاغي ﷺ في تفسيره بعد الإشارة إلىٰ أخبار الطرفين: وكلّما صحّ من ذلك قو من باب النصّ على أحد المصاديق أو أظهرها<sup>٤</sup>.

لكنّك قد عرفت عدم إمكان دُخُول ضراط صاحبيه فيه وإن قلنا: إنّهما أيضاً مـن مصاديق المنعم عليهم، فافهم. فمن فسّره منهم بهما برأيه فقد تنكّب عن لاحب النهج كما هو واضح من البيان الذي قدّمناه، والبرهان الذي أسلفناه، وأنّ المتعيّن للدخول هو

١. راجع: تغسير المياشي، ج١، ص٢٤، ح٢٥، وتغسير القمتي، ج١، ص٢٨ و النبيان، ج١، ص٣٤، ضمن تفسير الآية
 ٦ من سورة الفاتحة. وانظر: معاني الأخبار، ص٢٢، ح٢ و٣، باب معنى الصراط.
 ٢. انظر: شواهد النتزيل، ج١، ص ٥٢ – ٦٦.
 ٣. انظر: تعسير ابن كثير، ج١، ص ٥٤ ضمن تفسير سورة الفاتحة.
 ٣. انظر: تعسير ابن كثير، ج١، ص ٤٤ ضمن تفسير سورة الفاتحة.
 ٣. انظر: تعسير ابن كثير، ج١، ص ٤٤ ضمن تفسير سورة الفاتحة.
 ٣. انظر: تعسير ابن كثير، ج١، ص ٤٤ ضمن تفسير سورة الفاتحة.
 ٣. انظر: تعسير ابن كثير، ج١، ص ٤٤ ضمن تفسير سورة الفاتحة.
 ٣. انظر: تعسير ابن كثير، ج١، ص ٤٤ ضمن تفسير سورة الفاتحة.
 ٣. قال العلامة البلاغي في تفسيره: «إنّ الصراط هو الطريق المستقيم، أي ما لا انحراف فيه ولا اعوجاج. وهو أقرب نهج موصل إلى المقصود، ويكون سالكه أبعد من الضلال وخوفه... وفي تغسير البرهان نقلاً عـن تـفـير وكمع بـن المجراح، مسنداً عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿اهدِنَا المُحرَاطَ المُستَقِيمَ في قال: «قولوا يا معاشر العباد، أرشدنا إلى حبّ محمد وأهل بيته». وعن تغلير التيم المحمد وأهل بيته». وفي روايـات الجراح، مسنداً عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿اهدِنَا المُحرَاطَ المُستَقِيمَ قال: «صراط محمد وأهل بيته». وفي روايـات الجراح، مسنداً عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿اهدِنَا المُحرَاطَ المُستَقِيمَ قال: «مراط محمد وأهل بيته». وفي روايـات الجراح، مسنداً عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿اهدِنَا المُحرَاطَ المُستَقِيمَ عال: «صراط محمد وأهل بيته». وعن تفسير النعبلي، مسنداً عن أبي بردة، قـال: «صراط محمد وأهل بيته». وعن تفسير النعبلي، مسنداً عن أبي بردة، قـال: «صراط محمد وأهل بيته». وفي روايـات الجرامية أنّه أمير المؤمنين، أو أنّه الأمنية، مندأ عن أبي بردة، قـال: العور من باب النصّ على أحد المصاديق أو أظهرها...» راجع: آلام الزمنين، أو أنّه الأمنة، من ٢٠٠ م.
 ٢٢ مالي: الخرمين في تفسير القرآن، ج١٠م. ٢٠ م.

الأدلَة على أولويَة مذهب الإماميَّة بالاتَّباع 🔶 ١٠٥)

صراط عليّ ﷺ فيكون هو الأقوم، و ﴿إِنَّ هـٰذا ٱلقُرآنَ يَهْدِى لِلَّتِى هِيَ أَقُوَمُ﴾ كُلّ من تدبرٌ فيه، إلّا من مال عن الحقّ وهو يعلم.

فإن قلت: ربّما يكون من أذنب ذنباً واحداً بعد ما تاب وأصلح أزهد وأعبد وأتقىٰ وأورع متن لم يذنب، فلعلّهما صارا بعد التوبة كذلك، فيكون صراطهما بعد خروجهما عن العنوان الثاني، ودخولهما في العنوان الأوّل، أولى بالدخول في الآية.

قلت: أوّلاً: إنّ ذلك غير معقول، وكيف يمكن أن يكون من أذنب ولو ذنباً واحداً أفضل ممّن لمن يذنب أبداً وإن عبد ما عبد؟ كيف وهو يقول ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّـهِ أَتْقاكُمْ﴾ ٢ وحقيقة التقوى هو الاجتناب عن الذنوب؟!

وثانياً: بعد تسليم ذلك من المعلوم ضرورة أنّ مجرّد «لعلّ» لايكفي. بل لابدّ من إثباته، ولا سبيل لهم إليه إلّا بأخبار انفردوا بروايتها لو تمّت دلالتها ولا حجّة علينا فيها ـ كما أنّ لنا إثبات عكس ذلك بأخبارنا، لكن لا حجّة عليهم فيها. بل لنا إثبات العكس بأخبار اشترك الفريقان في روايتها وتدوينها، فيكون حجّة عليهم أيضاً.

وقد اعترف جمع من أعيانهم بأفضليّة الإمام عليّ بن أبي طالب الله منهما ومن جميع الأمّة، إلّا أنّهم حمدوا الله على تقديم المفضول على الفاضل، لحكمةٍ علمها ونبّأه بما لايعلم في السماوات ولا في الأرض أم بظاهر من القول، لكنّا تنزّلنا في هذا المقام عن ذلك مماشاةً، وأغمضنا عمّا ورد في فضائل الإمام عليّ الله، وقصدنا الهـدايـة والتمسّك بظاهر آيات الحمد، فهُدينا إلى التي هي أقوم بالبيان الذي تقدّم ﴿ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشاءَ﴾".

فإن قلت: إنّ المشتقّ حقيقة فيما تلبّس بالمبدأ فعلاً، ومجاز فيما انقضى عنه المبدأ. وبعد تسليم التوبة والقبول يدخلان في المنعم عليهم، ويكونان مـن أفـراده حــقيقةً.

٣. الأنعام: ٨٨.

١. الإسراء: ٩.

۲. الحجرات: ۱۳.

🔿 🔸 معنىٰ حديث الغدير

ولايصدق عليهما العنوان الآخر إلا مجازاً؛ لانقضاء المبدأ عنهما. قلت: نعم، بعد التسليم يكون الأمر كما ذكرت، لكنّا ذكرنا الجواب عن ذلك، وهو أنّد عند تعارض صراطي المنعم عليهما، وعدم إمكان دخول الصراطين؛ للـتناقض وللإجماع، وعدم جواز طرحهما وبطلان التخيير بينهما بالإجماع، كان الأولى بالدخول بل المتعيّن هو صراط من لم يتلبّس بالمبدأ الآخر أصلاً، لا من تلبّس وانقضى عقلاً وعرفاً، كما بيّتا، نظير ما قال المولى: أعتق عبداً مؤمناً غير مشرك، ووجد عبدان مؤمنان، أحدهما لم يشرك أبداً، والآخر قد أشرك في زمان، وبطل التخيير بينهما بدليل

موسان، الحديث تم يشرك بدر، والاعر عن المرك في رعان، وبس المعيير بينها، واضح من خارج فاحتجنا إلى التعيين، فإنّ العقل والعرف حينئذٍ يعيّن الأوّل، وهـذا واضـح جداً، فاستقم.

فإن قلت: إنّ سائر المعاصي أيضاً يوجب غضب الجبّار، على ما نطقت به الأخبار وإن لم يكن منصوصاً عليه في الكتاب الكريم، وعلىٰ هذا ففسّاق الشـيعة مـغضوب عليهم وصراطهم إمامة عليّ الله.

قلت: إن أريد من الصراط العقائد خاصّةً، فصراط هؤلاء موافق لصراط المنعم عليه، وآيات الحمد تدلّ على بطلان صراط المغضوب عليهم إذا تغايرا، وهذا واضح. وإن أُريد منه الأعمّ منها ومن العمل، كما هو الظاهر بقرينة قوله تعالىٰ في سورة الأنعام: فوزَكَرِيًا وَيَخْيى وَعِيسىٰ وَ إِلَياسَ كُلُّ مِنَ آلصّالِحِينَ» إلى أن قال: فوهَدَيْناهُمْ إلى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ» والمراد: توفيق الإيمان والعمل؛ لأنّ الصالحين ظاهر فسي فاعلي الأعمال الصالحة، إلى أن قال: فأولَـٰئِكَ آلَذِينَ هَدَى اللهُ فَيِهُداهُمُ اقْتَدِهُ؟ وبقرينة قوله تعالى: حكاية عن عيسى ﷺ ـ فإنَّ اللهُ رَبَّى وَرَبَّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هُسَدًا مِسراطُ مُسْتَقِيمُ» .

١. الأنعام: ٩٠.

۲. آل عمران: ۵۱.

الأدلة على أولويّة مذهب الإماميّة بالاتّباع 🔶 ١٠٧)

كما أنّ الظاهر من إنعام الله أيضاً ذلك بقرينة قوله تعالىٰ في سورة مريم: ﴿أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ﴾ إلى أن قال: ﴿إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمٰنِ خَـرُّوا سُـجَّداً وَبُكِيَّاً ﴾<sup>١</sup>.

ولعلَّه لما ذكرنا فسَر أمير المؤمنين الله على ما رواه في الصافي، قوله تعالىٰ في سورة الحمد: ﴿أَنْعَمتَ عَلَيهِمْ﴾ بقوله: بالتوفيق لدينك وطاعتك، لا بـالمال والصحّة، فإنَّهم قد يكونون كفَّاراً أو فسّاقاً. قال: وهم الذين قال الله تعالىٰ: ﴿وَمَـنْ يُـطِعِ اللَّـهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَـنَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ﴾ إلى قوله: ﴿وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً﴾ <sup>ت</sup>، لا أنّها من التفسير بالباطن الذي علمه مخزون عنده وعند ولده الذه.

فنقول: صراط هؤلاء \_يعني فسّاق الشيعة مركّب، ففي العقائد وبعض الأعمال موافق لصراطهم المنعم عليه، وفي بعض الأعمال مخالف. فآيات الحمد تدلّ علىٰ حقية صراطهم في الموافق، وبطلانه وعدم استقامته في المخالف، كما كان فسّاق المسلمين في عهد رسول الله تتملية قبل نزول الإمامة أيضاً كذلك، ولذا أمره تعالىٰ البراءة من أعمال المُصاة بقوله: ﴿فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِيٌ مِمّا تَسْعَمَلُونَ ؟، ولاتدلّ علىٰ بطلان صراطهم مطلقاً حتّىٰ فيما وافق، وهذا بديهيّ، والله الهادي إلى الحق.

وحاصل هذا الدليل: أنّ الله تعالىٰ أمرنا بتلاوة سورةٍ في كلّ يومٍ عشر مرّات تدلّ آياتها علىٰ طلب الاهتداء من الله إلىٰ إمامة الإمام عليّ ﷺ وخلافته، والتوفيق للثبات عليه، فكيف لاتكون إمامته حقّاً؟

ثمّ لايذهب على إخواننا المسلمين، أنّنا لم نطعن في الخليفتين، ولم نذكرهما بسوء وشين، بل ولم نترك الأدب في مقام البـحث والاحـتجاج، فـإنّا لانـتركه حـتّى فـي الاحتجاج مع الكافرين، فكيف مـع المسـلمين؟! والإشـارة إلى كـفرهما فـي زمـان

٢. نفسير الصافي، ج١. ص٨٦ ضمن تفسير سورة الفاتحة.

٣. الشعراء: ٢١٦.

۱. مريم: ۵۸.

۱۰۸ + معنىٰ حديث الغدير

الجاهليّة، وإلى فرارهما من الزحف في الإسلام، إنّما كان لأجل توضيح دلالة الدليل من ظاهر التنزيل، الهادي كلّ من استرشد إلى سواء السبيل، مع كونه مسلّماً عندهم، وجرت به أقلامهم في كتبهم، فإن كان ذلك يعدّ إساءة فقد سبقونا إليه، وإن كان يعدّ إحساناً فقد أحسنّا إليهما، وعدّ ذلك منّا إساءةً ومنهم إحساناً لايحسب عند المنصف إلّا ظلماً وعدواناً.

وبالجملة، فلم نذكر فيهما إلّا ما هو مسطور في كتبهم، ولم نقل عليهم إلّا آية من كتاب ربّهم؛ لينظر الناظر فيها بعين الإنصاف ماذا يرى، ويحكم فيه بما يرى.

ولو بُني علىٰ ترك مثل ذلك لانسدّت طرق الاستدلال في كلّ باب، وذهبت الحجّة من البين. وكيف يمكن ذلك وهو يقول: ﴿وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ﴾\.

فما أنصفنا من عدّ ذلك منّا إسامةً ومنهم إحساناً، وحسب ذلك منّا كفراً ومنهم حبّاً وإيماناً!

وممًا ذكرنا ظهر صحّة التمسّك لما رضاء باية أخرى أيضاً، وهي قوله تعالى: ﴿أَفَمَنِ ٱتَّبَعَ رِضُوانَ اللَّهِ كَمَنْ بَاءَ بِسَخَطٍ مِنَ ٱللَّهِ ٢، وبآية أُخرى أيضاً وهي قوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ٣؛ فإنّها توجب القطع لكلّ من أنصف ولم يعاند بأنّ رسول الله ﷺ دعاهم إلى إمامة عليّ ﷺ وخلافته بعده ولو في غير يوم الغدير ولو بغير هذا اللفظ أعني «من كنت مولاه»؛ لما عرفت من أنّ إمامته هو الداخل في الصراط المستقيم؛ لدخوله ﷺ في المنعم عليهم، وعدم دخوله في المغضوب عليهم أبداً باتفاق الفريقين، ولو لم يكن دعاهم إليه لم يكن داعياً إلى صراطٍ مستقيم. وهذا واضح جداً وأُنْظُرُ كَيْفَ نُبُيَّنُ لَهُمُ ٱلآياتِ ثُمَّ أَنْظُرُ أَنَى يُؤْفَكُونَهُ ؟

۱. البلد: ۱۰.

۲. آل عمران: ۱۹۲.

٣. المؤمنون: ٧٣.

٤. المائدة: ٧٥.

#### حديث يوم خيبر

السابع: قولهﷺ ـ يوم خيبر في الحديث المتواتر من طرق العامّة، والمستفيض من طرق الخاصّة ــ: «لأُعطينَّ الرايةَ غداً رجلاً يُحِبُّ اللهَ ورسولَه، ويُحِبّه الله ورسولُه» ﴿

فإنّ بعض الإمامية استدلّ به على تطبيق قوله تعالى: ﴿يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ﴾ عـلى عليَّ ﷺ في الآية المتقدّمة التي جعلها الفخر دليلاً عـلى إمـامة خـليفته بـعد تـقدير الأوصاف الثلاثة بفكره، وتطبيقها عليه، فاغتاظ منه، وأخذ في الردّ بعد لعنهم بأنّه من أخبار الآحاد، وبمنع دلالته على انتفاء الأوصاف عن خليفته؛ لأنّه من دليل الخطاب، وبأنّه لو سلّم دلالته فإنّما يدلّ على انتفاء مجموع الأوصاف التي منها كونه كرّاراً غير فرّار، واعترف بانتفاء ذلك الوصف في إمامه، فيكون نفي المجموع باعتباره.

أقول: أمّا دعوى كونه من الآجاد، فالسير بيننا وبينه، فقد نقل في غاية المرام خمسة وثلاثين حديثاً من طرقهم، وثلاثة من طرقنا، فلاحظ. وقد عرفت ما نقله في المناقب في الوجه السابق، مع أنّ الخبر المذكور مفهوماً ومنطوقاً معتضد بالكتاب القطعيّ الصدور، ولاشكَ في حجّيّة الخبر حينئذٍ بين الفريقين وإن كان من الآحاد، قال تعالىٰ: فإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُمْ بُنْيانُ مَرْصُوصٌ وقد التا يعالىٰ ووَمَنْ يُوَلِّهِمْ يَوْمَئِذٍ دُبُرَهُ إِلَا مُتَحَرِّفاً لِقِتَالِ أَوْ مُتَحَيِّزاً إِلَىٰ فِئَةٍ فَقَدْ باء بِيغَضَبٍ مِن اللهِ ٢ ولاشكَ لا من المادين يقاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُمْ بُنْيانُ مَرْصُوصٌ ٢ وقال تعالىٰ:

. .

٣. الأتقال: ١٦.

١. استنفاض الحديث في كتب الجمهور، وتناقله المحدّثون والفقهاء وأرباب المناقب والسير والرجال. عملى سبيل المثال لا الحصر، صحيح مسلم، ج٤. ص١٨٧، ح ٣٢ من كتاب فضائل الصحابة؛ سنن الترمذي .ج٥. ص٢٢٨. ح ٢٢ من كتاب فضائل الصحابة؛ سنن الترمذي .ج٥. ص٢٢٨. ح ٢٢ من كتاب فضائل الصحابة؛ سنن الترمذي .ج٥. ص٢٢٨. ح ٢٢ من ٢٢٢. ح ٢٠ ص٢٢٢. ح ٢٢ من ٢٢٢. ح ٢٢ من ٢٢٢. ح ٢٣ من ٢٢٢. ح ٢٠ ص٢٢٢. ح ٢٠ ص٢٢٢. المثال لا الحصر، صحيح مسلم، ج٤. ص١٨٧، ح ٢٣ من ٢٢٠ من ٢٢٠ من ٢٢٠ من ٢٢٠. ح ٢٢ من ٢٢٢. ح ٢٢ من ٢٢٠ من ٢٢٠ من ٢٢٠ من ٢٢٠ من ٢٢٠. ح ٢٠ ص٢٢٢. ح ٢٢ من ٢٢٠ من ٢٥٠ وج٤. ص٢٥٠ من ٢٢٠ من ٢٢٠ من ٢٢٠. المثال لا الصحابة؛ من ٢٢٠ من ٢٠ وج٤. ص٢٢٠ من ٢٢٠ و٢٢٠ وج٤. ص٢٥٠ من ٢٠ الحبرى، ج٢٠ ص٢٢٠ ود ٢٠ من ٢٠ وج٤. ص٢٢٠ من ٢٠ من ٢٢٠ وج٤. ص٢٢٠ من ٢٠ من ٢٠ وج٤. ص٢٢٠ من ٢٠ المثلم المراجع من ٢٠٠ و٢٢٠ وتابع بغداد، ج٨. ص٥٠ خصائص إمام علي بن أبي طالب، ص٢٢٠ و٢٠، وراجع دلائل النبوة، ج٤. ص٢٠ و٢٠٠ وراجع من ٢٠٠ و٢٢٠ وادث السنة السابعة، فتح خيبر.
 ٢٠ التاريخ والسيرة، حوادث السنة السابعة، فتح خيبر.
 ٢٠ الصف: ٤.

( ۱۱۰ 🔶 معنىٰ حديث الغدير )

أفضل أهل ذلك الصفّ.

وقد عرفت في الوجه السابق اعترافهم بفرارهما في خيبر من الزحف، الموجب للغضب بنصّ الآية، غير المجامع مع الحبّ بالضرورة؛ لاستحالة اجـتماع النـقيضين، وكيف يحبّ الله من يغضب عليه؟! أم كيف يغضب على مـن يـحبّه؟ فـإنّ ذلك غـير معقول، بضرورة جميع العقول.

نعم، يمكن دعوى توبتهما ليدخلا بعد ذلك في من يحبّه الله، لكن من المعلوم أنّه يحتاج إلى إثبات.

وبعده أيضاً لاشك في كون من نصّ عليه رسول الله بأنه متن يحبّ الله ويحبّه الله باتفاق الفريقين، أولى بخلافة الله من غيره كما عرفت نظيره في الوجه السابق، بل هذا يكون دليلاً متقناً علىٰ خلافته ﷺ؛ لأنه اذعى الخلافة لنفسه، وقـد عـلم الربّ أنّـه سيدّعي ذلك ومع ذلك أحبّه، ولو كان كاذباً في ذلكلما أحبّه، كما اعترف به الفخر عند الاستدلال على إمامة إمامه بآية الارتداد بعد تأويلها وتطبيقها عليه، حسبما مرّت الإشارة إليه في الموضع الأول.

وأمّا منع الدلالة. فكأنّه غفل عـن قـرينة المـقام وهـو أنّهما فـرّا فـي اليـومين السابقين، وصارا من المغضوب عـليهم غـير المـحبوبين، فـدلالة الحـديث مـعتضدة بدلالة الكتاب الكريم. كما أشرنا إليه آنفاً. فلاشكّ في حـجّيّته وإن كـان مـن دليـل الخطاب.

وأمّا كون النفي باعتبار المجموع باعتبار أنّ إمامهم لم يكن كرّاراً غير فرّار \_على ما اعترف به\_. ففيه أنّ ذلك يكفينا؛ لأنّ الفرّار لايصلح للـقيادة؛ لأنّـه يـنكس رايـة الإسلام ويلبسها ذلّاً، وإذا فرّ يفرّ القوم، ويهزم الجمع ﴿وَيُوَلُّونَ ٱلدُّبُرَ \* بَـلِ ٱلسّـاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسّاعَةُ أَدْهِىٰ وَأَمَرُّ﴾.\

۱. القمر: ٤٥ و٤٦.

الأدلة على أولوية مذهب الإماميّة بالاثّباع + (١١١

أولى الأهر هم أهل البيت الثامن: ما خطر ببالي أيضاً من دلالة قوله تعالىٰ: ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطَيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِى الأَمْرِ مِنْكُمْ﴾ علىٰ حقّيّة مذهبنا لا من جهة تفسير «أُولي الأمر» في أخبارنا بالأئمّة ﷺ، وفي بعض أخبارهم بعليّ ﷺ، بل بظاهر اللفظ المقرون بالقرينة العقليّة القطعيّة.

توضيح ذلك، من المحسوس بالعيان أنّ لكلّ قومٍ من المسلمين، وكلّ قبيلة وعشيرة منهم رئيس، هو صاحب أمرهم ونهيهم، قد ترأّس عليهم بالوراثة من أبيه، أو بـقوّة ساعده وسيفه، أو بجعل عشيرته وقومه بالرضا والاختيار، لا بالكره والإجبار. فـلو أريد مطلق صاحب الأمر منهم لدلّ على وجوب إطاعة العشائر والقبائل لرؤسائهم، ولم يختص ذلك بالسلطان؛ لأنّ التقييد يحتاج إلى برهان.

وما ورد في بعض أخبارنا من قوله على السلطان فريضة» لا يصلح دليـلاً للتقيّد؛ لعدم التنافي كما هو واضح، مع أنّه معلّل بقوله تلك لأنّ الله يقول: ﴿وَلا تُـلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ لَهُ ، فتختص دلالة الخبر، بمعونة التعليل على وجوب التقيّة من السلطان الجائر، والآية الشريفة ليست في مقام بيان وجوب التقيّة بـاتفاق الفريقين؛ ولقوله تعالى: ﴿مِنْكُمْ ﴾، ووجوب التقيّة لا يختص بما إذا كان التقيّ منه مسلماً، بـل يجري في الكافر أيضاً، بل فيه أوضح، ولذا قال تعالى في آية أخرى: ﴿إِلّا أَنْ تَتَـقُوا

وبالجملة، فإطلاقها يقتضي ما ذكرنا، وهو قبيح بالوجدان، ضروريّ البطلان؛ لآنه يؤدّي إلى الإفساد ونهب الأموال، وهتك الأعراض وقتل النـفوس، والأمـر بـالمنكر

- ۲. البقرة: ۱۹۵.
- ۳. آل عمران: ۲۸.

۱. النساء: ۵۹.

(١١٢ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

والنهي عن المعروف، كما هو محسوس بالعيان، بل ووجوب طاعة سلاطينهم أيضاً كذلك، فربّما يأمرون بالقتل والنهب ظلماً، وربّما يتعدّد السلطان في بعض الأزمان. كما نشاهد في زماننا بالحسّ والعيان، فسلطان في بخارا وسلطان آخر بالقسطنطينيّة، وسلطان بالحجاز وآخر باليمن وكلاهما من أهل السنّة، وربّما يريد كلُّ منهما قـتال الآخر اليأخذ من أرض صاحبه قطعةً ويوسّع في ملكه، ونحو ذلك من الأغراض الفاسدة، فيأمر كلُّ منهما جنوده ورعاياه ـوهم مسلمون ـ بقتال الآخر، و لا يمكن أن يقال: أحدهما باغ والآخر غير باغ، بل كلاهما باغيان؛ للعلم بفساد غرض كلُّ منهما، يقال: أحدهما باغ والآخر غير باغ، بل كلاهما باغيان؛ للعلم بفساد غرض كلُّ منهما، وساوس الشيطان: إذ هو مع كونه قبيحاً من جهة أمر سلطان كلّ فريق به؛ بناءً علىٰ ما وساوس الشيطان: إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ وساوس الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ وساوس الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ وساوس الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ وساوس الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ وساوس الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ وساوس الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ وساوس الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ وساوس الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ ولنا لللهُ لا يَأْمُرُ بِالفَحْسَاءِ» أوقوله: في أسلاطين، وهو كما ترى بديهي البطلان، بل من وهوا ما الشيطان؛ إذ هو مع كونه قبيحاً عقلاً خلاف ما نطق به القرآن بقوله: ﴿قُلْ إِنّ الللهُ لا يَأْمُرُ بالفَحْسَاءِ» أولما في اللهُ في يُقلُمُ ألنّاسَ شيئيًاً» ، والأمر بطاعة أمـثال هؤلاء أمر بالفحشاء، وأمر بالظلم، فالمولاء بحكم هذه القرينة القطميّة من جله الله من المسلمين صاحب الأمر والنهي، وقرن طاعته بطاعة نفسه ورسوله، فيكون خليفة النفسه على عباده في أرضه، فدلَ على أنَّ من المسلمين من جعله الله كذلك.

وإن شئت قلت: الأمر دائر بين أن يراد منه مطلق صاحب الأمر \_وإن كان بجعل المسلمين \_، أو من جعله الله صاحب أمره ونهيه، ولمّا بطل الأوّل تعيّن الثاني، فـدلّ على بطلان مذهبهم من عدم النصب، وحينئذٍ فنقول: قد اتّفقت الأُمّة كلّها علىٰ عدم نصب غيره ﷺ؛ لأنّهم بين قائل بعدم النصب أصلاً، وبين قائل بنصبه ﷺ، فـتعيّن أنّـه المنصوب، وهو المطلوب.

وأيضاً لايعقل من الله إيجاب طاعة أمر ونهي يخالف أمره ونهيه تعالىٰ، فلابدَ أن

۱. كما نشاهد، كلّ يوم. ۲. الأعراف: ۲۸. ۳. يونس: ٤٤. الأدلة على أولويّة مذهب الإماميّة بالاتّباع 🔶 (113

يكون المراد من «أُولي الأمر» أشخاصاً مخصوصين. يوافق أمرهم ونهيهم أمره تعالىٰ ونهيه بحيث يُستكشف بأمرهم ونهيهم أمره ونهيه، كما يُستكشفان بأمر الرسول ونهيه، وذلك يتوقّف على علم تلك الأشخاص بجميع أحكامه تعالى، بل وعلى عصمتهم مع ذلك حتّى عن الخطأ.

فالمراد من «أولي الأمر» بهذه القرينة العقليّة القطعيّة أشـخاص يكـونون كـذلك. لامطلق «أُولي الأمر»، ولا يدّعون ذلك في خلفائهم، بل قد ملأوا كتبهم من زلّاتهم في العلم والعمل. فالمراد: الأئمّة الإثنا عشر؛ إذ لا قول في الأمّة بعصمة أحـدٍ غـيرهم'. ولابعلمه بجميع الأحكام.

- إذن الأمر دائر بين إرادة العامّ أو الخاص، ولمّا بطل الأوّل تعيّن الثاني، ومع قـطع النظر عن تفسيره في الأخبار بالأئمّة الأطهار.
- فإن قلت: لا مانع عقلاً من إيجاب طاعة أولى الأمر مطلقاً غاية الأمر أن يقيّد بمثل قوله: «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق» ، كما في إطاعة الوالدين.

قلت: تقييد طاعتهم بهذا القيد \_مع أنَّهم لايقولون به\_ يوجب على الرعيَّة مخالفة

- ١. ولفهم معنى «العصمة» وعقيدة الشيعة حولها وكيفيّة عصمة الأنبياء والأثمّة الأطهار للبيّلا راجع كتاب الاعتقادات، ص ٩٩. باب الاعتقاد في العصمة، ومنشابهات القرآن ومختلفه لابن شهر آشوب، ج ١. ص ٢٠٤. ومنهاج البراعة في شرح نهج البلاغة للخوثي، ج ٢. ص ٩٧ وما بعده، ط تهران. وأوائل المقالات، ص ٢٩ – ٣٠. ط ٢. والميزان في تنسير القرآن، ج ٢. ص ١٢٨ و ج ٥. ص ٨٠ وما بعده، و بحار الأنوار. ج ١١. ص ٢٢ – ٣٠. ط ٢. والميزان في و ج ٢. ص ١ – ١٨٤. وكتاب تنزيه الأنياء. ص ١٢١، وأصل الشيعة وأصولها، ص ٢٩ م . م ٢٠ م ٢٠ م ٢٠. م ٢٠ ص ٢٠٤ وما بعده.
- ٢. تعدّدت ألفاظ هذا الحديث، فتارة بتقديم وتأخير. وتارة: «لا طاعة في معصية الله إنّما الطاعة...». وتارة: «لا طاعة لأحدٍ في...». وتارة بلفظ «معصية الله» بدل: «معصية الخالق». وكذلك ورد الحديث بلغظ «معصية الله» بدل: «معصية الخالق». وكذلك ورد الحديث بلفظ «لا مع في...». وتارة بلفظ «معصية الله» بدل: «معصية الخالق». وكذلك ورد الحديث بلفظ «لا مع في...». وتارة بلفظ «معصية الله» بدل: «معصية الخالق». وكذلك ورد الحديث بلفظ «لا مع في...». وتارة بلفظ «معصية الله» بدل: «معصية الخالق». وكذلك ورد الحديث بلفظ «لا مع في الله» بدل الماعة لبشر في...». وتارة بلفظ «معصية الله» بدل: «معصية الخالق». وكذلك ورد الحديث بلفظ «لا مع في الله» بله طاعة لبشر في...». وتارة بلفظ «معصية الله» بدل: «معصية الخالق». وكذلك ورد الحديث بلفظ «لا طاعة لمن لم يطع الله».انظر: مسند أحمد، ج١، ص٢٩ و ٢١ و ٢١ و ٣٠؟ و ج٢. ص٢١٢ و ج٤. ص٢٢٢ و ج٤. ص٢٢٢ و ٢٢ ما ٢٢ و ج٤. ص٢٢٢ و ٢٢ في وي بائذ و ما ٢٢ و ٢٢ و ٢٢. و السنن الكبرى للبيهقي. ج٢. ص ١٢٤ و ٢٢ و ج٢. و ٢٢. و السندن الكبرى للبيهقي. ج٢. ص ١٢٤ و ٢٢ و ج٨. ص١٥٦، و المستدرك على و٢٢ و ج٥. ص٢٥٢ و ٢٢. و السنن الكبرى للبيهقي. ج٢. ص ١٢٤ و ٢٢ و ج٨. ص١٥٦، و المستدرك على الصحيحين، ج٣. ص١٥٦ و ٢٦ و٢٢ و٢٤؛ مصنعت ابن أبي شيبة، ج٢٢، ص١٢٥ و ٥٤ و ٥٤ مصنعا معنا جدالوزاق. ولمات من ٢٢٠ و ٢٢، ص١٢٥ و ٢٤٠ و ٢٢، ومن ٢٢ و ج٢. و ٢٢، ومنا ٢٥ و ٢٥.

سلطانهم في بعض الموارد. والفحص عن الحكم الشرعيّ مع الجهل كما هو الغالب۔ حتّى يعلم الموافقة أو المخالفة. وهذا ممّا يوجب اختلال نظام السلطان ونظام الرعيّة، فلابدّ أن يكون طاعته مطلقاً كطاعة الرسول. كما هو مذهبنا ومذهبهم أيضاً. فلايقاس بالوالدين.

وأيــــضاً الأمــر بـــالطاعة إرشـــاديّ. وتأكـــيد لحكــم العـقل بــالنسبة إلى الله ورسوله. لامولويّ. كما هو بديهيّ، فكذا بــالنسبة إلى أُولي الأمـر. ولايـحكم العـقل بوجوب طاعة غير المعصوم حتّى يرشد الله إليه تأكيداً. فلابدّ أن يكون المراد ما ذكرنا. فافهم.

آية التطهير

التاسع: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّذَكِينَ فِبْ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ البَـيْتِ﴾ . فـإنّها نزلت في النبيّ وعليّ وفاطمة والحَسَنَ والحَسِين <sup>ت</sup>على ما رواه الفريقان متواتراً فـي كتبهم، وقد وقفنا من ذلك من طرقنا على ما يزيد علىٰ ثلاثين خبراً، ومن طرقهم على ما يزيد على أربعين، وفيها ما هو من صحيح البخاري ومن صحيح مسلم، فراجع".

فإذا ثبت طهارته ﷺ من الرجس ثبتت إمامته ﷺ، ضرورة أنَّ الظاهر مـن الرجس لايدّعي الإمامة لنفسه كاذباً، ولاينسب من ادّعاه إلى التقمّص لو كان حقّاً، ولايتقاعد

١. الأحزاب: ٣٣.

- ۲. انظر: تغسير الطبري، ج۲۲. ص٥ ـ ۷. ط بولاق.
- ٣. أمّا المصادر التي نقلت ألفاظ حديث التطهير فكثيرة لاتحصى، رواها أرباب العمديث والفقه، وأعملام التمفسير والرجال والتراجم، والتاريخ والسيرة، وأصحاب المناقب والسير؛ كمسلم والترمذي، وابـن أبـي شميبة، والعماكمم، والمعتقي الهندي، والامام أحمد، والطحاوي، والطبراني، والطبري، والتعليم، وابن كمثير، وجملال الديمن السميوطي. والمتقي الهندي، والامام أحمد، والطحاوي، والطبراني، والطبري، والتعليم، وابن كمثير، وجملال الديمن السموطي، والمتعقم المناقب والسير؛ كمسلم والترمذي، وابـن أبـي شميبة، والعماكمم، والمتقي الهندي، والامام أحمد، والطحاوي، والطبراني، والطبري، والتعليم، وابن كمثير، وجملال الديمن المموطي، والمتعقي الهندي، والإمام أحمد، والطحاوي، والطبراني، والطبري، والتعليم، وابن كمثير، وجملال الديمن المموطي، والحاكم الحمكاني، والفخر الرازي، والزمغشري، وابن حجر صاحب الإصابة، وصاحب الصواعق الممحوقة، والحاكم الحمائي، والفخر الرازي، والزمغشري، وابن حجر صاحب الإصابة، وصاحب الصواعق الممحوقة، وابن الأثير الجزري، وابن سعد، والشبلنجي، والحمويني، والخوارزمي، وابن المفازلي، وابن حجر ماحب، وابن المفازلي، وابن عساكر، وابن الموابي، وابن حجر صاحب الإصابة، وصاحب الصواعق المسحوقة، وابن الأثير الجزري، وابن معد، والشبلنجي، والحمويني، والخوارزمي، وابن المفازلي، والمحب الطبري، وابن عساكر، وابن الأثير الجزري، ما يحتاج إلى صفحات بأسماء هؤلاء الأعلام!

الأدلة على أولويَّة مذهب الإماميَّة بالاتَّباع 🔶 (10)

عن بيعتد ما دام مختاراً. فإنّد ﷺ لم يبايع الخليفة إلّا لرعاية مصلحة الإسلام العـامّة <sup>(</sup> على ما نطقت به أخبارهم أيضاً. وقد تقدّمت الإشارة إلى واحد منها. وهو ما روو، عن عائشة من أنّه لم يبايع إلى ستّة أشهر حتّى ماتت فاطمة. فتذكّر وراجع.

وهذا الاستدلال تمسّك بالكتاب بضميمة السنّة القطعيّة، ومركّب منهما، نـظير تمسّكهم في منقبة أبي بكر بقوله تعالىٰ: ﴿إِذْ هُما فِي الغارِ إِذْ يَقُولُ لِصاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللّهَ مَعَنا﴾ ٢. فإنّه تمسّك بالكتاب بضميمة ماعلم من الخارج بالتواتر من أنّ المراد بالصاحب هو أبو بكر وإن كان لنا في دلالته كلام ظاهر، كما ورد في بعض أخبارنا ٣.

بياند أنّ مجرّد الصحبة لايدلّ على الفضيلة، وإلّا لكان كلّ الصحابة أخياراً، وليس كذلك قطعاً، كيف وفيهم المنافقون، كما أخبر الله عـنهم وعـن مـقالاتهم فـي سـورة الأحزاب؟ بل قد جـعل الله نـبيّه صـاحب الكفّار فـي مـواضـع مـن كـتابه، فـقال: ﴿وَمَاصَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ﴾ \* و﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غُوىٰ﴾ \* إلى غير ذلك.

وكذا تسلية النبيّ له بقوله: ﴿لاَتَخَرَّنَ﴾، فإنّه أيضاً لايدلّ على فــضلٍ، ضـرورة أنّ تحرِّن رفيق السفر، سواء كان من الأخيار أو من غيرهم يوجب ملالة الخواطر أو يزيد على ملالته، سيّما في مثل هذا السـفر الحــاصل بــالإخراج والاضـطرار، لا بــالرضا

١. يقول الإمام عليّ ظلّم في كيفيّة بيعته وسببها في إحدىٰ رسائله إلى مالك الأشتر: «فأمسكت يـدي حـتّىٰ رأيت راجعة الناس قد رجعت عن الإسلام، يدعون إلى محق دين محمّد تَقْلَمْ، فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله. أرى فيه تلمأ أو هدماً تكون المصيبة به على أعظم من فوت ولايتكم التي إنّما هي متاع أيّام قلائل» نهج البلاغة، رسالة الرقم 17.

ومن يريد التفصيل في الموضوع فليراجع كتاب المراجعات ، ص ٢٦١ ـ ٢٥٥، وكتاب السفيعة ، فصل عمليّ مع الخلفاء.

- ۲. التوبة: ٤٠.
- ٣. راجع: البرهان في تفسير القرآن. ج٢. ص١٢٥ وما بعده ضمن تفسير الآية ٤٠ من سورة التوبة. تجد طائفة من هذه الأخبار.
  - ٤. التكوير: ٢٢.
    - ٥. التجم: ٢.

والاختيار، ولذا يتصدّى الإنسان بتسليته وإن كان من كان، وهذا من طبيعة البشر كما هو محسوس بالعيان، بل ربّما يؤدّي ترك تسلّيه، ورفع خسوفه وحـزنه إلى التـضجّر والصراخ، فيطّلع عليه العدوّ، أو إلى موته، فيكون ذلك وتجهيزه كلاً عليه، وهذا واضح محسوس.

وأمّا قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَنا﴾، فكذلك؛ ضرورة أنَّ «مع» للمصاحبة، والمراد منه \_في مقام تسلية المحزون\_ هو الحفظ والنصرة، وشيء منهما لايدلّ على الفضيلة.

أمّا الأوّل، فلقوله تعالى: ﴿إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمّا عَلَيْها حافِظُ﴾ وقوله: ﴿وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلُّ شَىءٍ حَفِيظٌ﴾ . وأمّا النصرة، فلقوله تعالى: ﴿لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِي مَواطِنَ كَثِيبَرَةٍ﴾ ، ومن المعلوم عدم كون كلّهم أخياراً، كما تقدّمت الإشارة إليه من القرآن، بل قد ينصر كافراً على كافر، كما أخبر عنه في أوّل سورة الروم، فكيف بنبيٍّ ومسلم على كافر؟ بل قد لايعذَّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ﴾ .

وبالجملة، فالإنصاف عدم دلالة الآية على فضيلةٍ خاصّة. بل قد يقال بأنّ ما بعد، وهو قوله تعالى: ﴿فَأَنْزَلَ اللّٰهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَوَوْها﴾ يدلّ على غميزة! حيث خصّ سكينته برسوله ولم يشاركه معه فيها، كما شارك معه المؤمنين فيها في قوله: ﴿فَأَنْزَلَ اللّٰهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى المُؤْمِنِينَ﴾ ، سيّما مع ماعلم من عـدم إنزالها عليه في خيبر، وإلّا لم يفرَّ قطعاً، مع أنّه كان يومئذٍ أحوج إليها؛ وأفقر من ذلك

- ١. الطارق: ٤.
- ۲. سبأ: ۲۱.
- ٣. التوبة: ٢٥.
- ٤. الأتغال: ٣٣.
- ه التوبة: ٤.
- ٦. الفتح: ٢٦.

الأدلَة على أولويَّة مذهب الإماميَّة بالاتَّباع 🔹 (١١٧)

اليوم، كما هو واضح، فعلم عدم استحقاقه لها؛ إذ لا بخل فيه تعالىٰ.

لكنّ الأنصاف منع دلالة الآية على عدم إيمانه حتّى مع الضميمة المذكورة، وإنّما هو إشعار لايبلغ حدّ الدلالة، وهذا أولى من إساءة الأدب في حقّ النبيّ، كما ارتكبه بعضهم من إرجاع ضمير سكينته إلى صاحبه؛ ليدلّ علىٰ فضيلته، وجـعله البـيضاوي أظـهر؛ لكونه أحوج إليها من النبيّ وأفقر<sup>ا</sup>.

ولايكاد ينقضي تعجّبي منه، كيف غفل عن وضوح سخافة ما استدلّ به على ما استظهره؟! ألم يدر أنّه كان في خيبر أحوج إليها وأفقر، ومع ذلك لم ينزل عليه حتّى فرّ وأدبر؟

أم لم ير بالعين والبصر أنّه تعالى كثيراً ما ينزل فسيضه عسلى غسيٍّ ويسزيد عسلى غناه، ويمنعه عن الفقير والأفقر، فسإنّه فستال لما يشساء، ولايُسأل عسمًا يسفعل وهسم يُسألون؟!

يستون. ألم يدر أنّه تعالى حكيم ينزل فيضه بقدر على محلّ عنده ذي قدر، كما أنزل القرآن على عبده اليتيم، لا على رجلٍ من القريتين عـظيم، وقـال: ﴿أَهُـمْ يَـقْسِمُونَ رَحْـمَتَ رَبُّكَ﴾؟!

ثمّ بعد تسليم رجوع الضمير إليه أيضاً لايدلَّ على فضل فيه لديه؛ لأنَّ وجه إنزال السكينة في المقام غير مذكور في الكلام، كما ذكر في قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى أَنْـزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلمُـوْمِنِينَ لِيَزَدادُوا إِيْماناً مَعَ إِيمانِهِمْ﴾"، فلعلَّ نزول السكينة هاهنا لم يكن لذلك، بل لئلًا يخرج من الغار، فيؤخذ نبيّه، ويُقتل بيد الكفّار.

فالأولى توقير النبيّ ﷺ وترك إساءة الأدب بإرجاع الضمير إلى غيره مع وجوده مع كونه خلاف الظاهر؛ لرجوع الضمائر كلّها إليه وإن استلزم ذلك ترك الاستدلال عـلىٰ

۲. ألزخرف: ۳۲.

٣. الفتح: ٤.

٢. تنسير البيضاوي، ج٢. ص ١٨٤. ضمن تفسير الآية ٤٠ من سورة التوبة، وفيه: «وهو الأظهر لأنه كان منزعجاًا».

فضيلة الخليفة، فلعلّه لايرضى به الخليفة، مع أنّ من همّ بذلك لم ينل ما رامه؛ لعـدم الدلالة على كلّ تقدير، كما اتّضح ممّا ذكرناه غاية الاتّضاح. كما أنّ الأولىٰ لبعض الإماميّة أيضاً ترك الاستدلال به على عدم إيمانه؛ لعدم الدلالة كما عرفت، وإنّما أطلت الكلام في ذلك ليكون شرحاً لمـا ورد فـي بـعض أخـبارنا المذكورة في تفاسير أصحابنا من أنّ الله لم يذكره بخير، وفّقنا الله لفهم كلمات الأئمّة، آمين.

#### حديث الثقلين

العاشو: ما تواتر من طرق الفريقين من قوله ﷺ: «إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا أبداً، ولن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض».

توضيح ذلك أنّه قد علم المراد من أهل بينة في الوجه السابق، والمراد من عدم افتراقهما ليس كون القرآن في جيب أهل البيت، وكونهم فيما بين الدفتين من القرآن بالضرورة، فالمراد أنّ كلّ ما حكم به أهل بيته، وكلّ عملٍ عملوا به فهو حكم القرآن، وإن لم يكن مذكوراً في ظاهره فهو مرموز إليه في باطنه؛ لقوله: ﴿وَلا رَطْبٍ وَلا يابِسٍ إلّا في كِتابٍ مُبِينٍ أ، وقوله: ﴿تِبْياناً لِكُلَّ شَيَّهُ ؟؛ إذ لو حكموا بحكمٍ وعملوا بعملٍ، وكان القرآن على خلافه في ظاهره أو باطنه لحصل الافتراق، فدلّ على حجّيّة أقوالهم وأفعالهم، وعصمتهم حتّى من الخطأ.

وهذا المعنى واضح لكلِّ منصفٍ في غاية الوضوح. بل إرادة ذلك من عدم الافتراق

٢. الأنعام: ٥٩.

۲. النحل: ۸۹.

١. راجع: رسالة الثقلين للشيخ قوام الدين الوشنوي. طبع القاهرة. من منشورات دار التقريب بين المذاهب الإسلاميّة. القاهرة.

الأدلة على أولويّة مذهب الإماميّة بالاتّباع 🔶 ١١٩)

أبده من الشمس، لعدم تعقّل معنىً سواه. ومن هذا شأنه \_روحي فداه\_لايدّعي الإمامة لنفسه كاذباً، ولايكـذّب غـيره إلّا صادقاً، بل هو حكم القرآن ولو باطناً، وإلّا لافترقا، ووجوب اتّباع القرآن ضروري عند الفريقين، فعلم أنّ إمامة عليّ ﷺ هو الحقّ.

بل نزيد علىٰ هذه الجملة ونقول: لو أفتىٰ عليّ ﷺ بحكم وأفتى غيره بخلافه، مثلاً لو أفتى بأنّ التكلّم في التشهّد يبطل الصلاة، وأفتى غيره بأُنّه لايبطل، فترك قوله ﷺ والأخذ بقول غيره يوجب هجره، وهو يوجب هجر القرآن؛ إذ الفرض أنّهما لايفترقان، وهجر القرآن يوجب غضب الديّان، كيف ورسول الله يشتكي إلى ربّه من أُمّته من هجر القرآن، كما أخبر عنه في سورة الفرقان بقوله: ﴿وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَا رَبَّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هٰذا ٱلقُرْآنَ مَسْهُجُوراً» <sup>(</sup>.

ولعمري إنّ هذا لأوضح بيان، وأمتن برهان لمن شمله توفيق المنّان. ومـنه يـعلم صحّة إطلاق القرآن على عليّ ﷺ، كَمَا يَقَالُ: ﴿رَيَدَ عَدَلُ»، وصحّة تـفسيره ﷺ الذي هجر بنفسه الشريفة في خطبته الشريفة المرويّة في كتب أصحابنا<sup>ت</sup>، في تفسير الآية الشريفة، فراجع وافهم!

حديث «عليّ مع الحقّ» الحادي عشر: الخبر المروي في كتب الفريقين من قوله ﷺ: «عليّ مع الحقّ والحقّ

٨. الفرقان: ٣٠.

٢. وهي خطية الوسيلة التي يقول فيها: «في مناقب لوذكرتها لعظم بها الارتفاع فطال لها الاستماع. ولتن تقمّصها دوني الأشقيان. ونازعاني فيما ليس لهما بحق. وركباها ضلالة واعتقداها جهالة. فلبنس ما عليه وردا. ولبنس ما لأنفسهما مهدا. يتلاعنان في دورهما. ويتبرأ كل منهما من صاحبه... فأنا الذكر الذي عنه ضل. والسبيل الذي عسنه سال. والإيمان الذي يمد مال. والسبيل الذي عسنه سال. والإيمان الذي يمد نفي دورهما. ويتبرأ كل منهما من صاحبه... فأنا الذكر الذي عنه ضل. والسبيل الذي عسنه سال. والإيمان الذي عسنه مال. والسبيل الذي عسنه سال. والإيمان الذكر الذي عنه ضل. والسبيل الذي عسنه سال. والإيمان الذي به كفر. والترآن الذي إياه هجر، والدين الذي به كذب، والصراط الذي عنه نفسل. والسبيل الذي عسنه مال. والإيمان الذي به كفر. والترآن الذي إياه هجر، والدين الذي به كذب، والصراط الذي عنه نكب».

مع عليّ، اللّهم! أدر الحقّ معه حيث دار، أو يدور معه حيث دار»<sup>.</sup> ودلالته واضحة ممّا سلف آنفاً.

انقلاب الأمّة بعد النبيّ ﷺ

الثاني عشر: ما خطر ببالي من دلالة قوله تعالى: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَـلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن ماتَ أَوْ تُحَبِّلَ اَنْـقَلَبْتُمْ عَـلىٰ أَعْـقَابِكُمْ وَمَـنْ يَـنْقَلِبْ عَـلىٰ عَـقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئاً وَسَيَجْزِى اللَّهُ الشَّاكِرِينَ﴾ لا على انقلاب معظم الأمّة وأغلبهم، وأنّه سيقع بعد موت النبيّ ﷺ، ولايبقى على دينه إلا قليل شاكرون عـلى هـدايـة ربّـهم والتوفيق لدينه، وهذا لم يقع بعد موت النبيّ إلا على مذهب الإمامية، فدلّ على حقيّة مذهبهم.

توضيح الدلالة أنّ الاستفهام في الآية الشريفة اللتوبيخ قبطعاً؛ ضرورة استحالة الاستفهام الحقيقيّ عليه تعالى، فلن على وقوع المستفهم عنه منهم وتوبيخهم وذمّهم عليه، والخطاب للأمّة بضميري الجمع الراجعين إليهم، ولايكفي هنا أقلّ الجمع وهو الثلاثة فما زاد؛ إذ لايحسن مخاطبة جماعة كثيرة، كمائة ألف أو أزيد وذمّهم ولومهم بفعل ثلاثة أو عشرة منهم مثلاً، بل حينئذٍ لابدّ من تسميتهم أو إتيان لفظ «بعضكم»، وإنّما يحسن لذلك إذا ارتكب الفعل جميعهم أو معظمهم، أو كبراؤهم وأقوياؤهم؛ تنزيلاً للباقي منزلة المعدوم.

وهذا واضح في الغاية. لمىن لاحـظ العـرف ومـحاورات أهـله وخـطاباتهم، بـل وخطابات القرآن المجيد أيضاً. قال تعالىٰ حكايةً عن موسىٰ: ﴿يا قَوْمِ إِنَّـكُمْ ظَـلَمْتُمْ

 ١. تقدم تخريج هذا الحديث، والإشارة إلى استفاضته عند الفريقين، وأنّه ورد بألفاظ متقاربة منا يدلّ على تعدّد موارد ذكره، وأنّه تَعْلَمُهُ فيما يبدو قد تكرّر منه هذا الحديث، فراجع. ويذكر أنّ الهيثمي ذكره في مجمع الزوائد ج ٧: ص ٢٣٤ و ٢٣٥ وفي كشف الأستار الرقم ٣٢٨٢ وزاد: ورجاله ثقات. ٢. آل عمران: ١٤٤. الأدلة على أولويّة مذهب الإماميّة بالاتّباع 🔶 (١٢١

أَنْفُسَكُمْ بِاتِّخاذِكُمُ ٱلعِجْلَ﴾ فخاطب قومه وعاتبهم بعبادة العجل. لصدوره عن أكثرهم تنزيلاً للباقي منزلة المعدوم.

وقال تعالىٰ: ﴿أَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَىٰ نَجُواكُمْ صَدَقاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ﴾ `، فخاطب أصحاب النبيّ بضمير الجمع الراجع إليهم، وعاتبهم لقلّة من لم يشفق من الصدقة.

وقال تعالىٰ: ﴿هَا أَنْتُمْ هَٰؤُلاءٍ تُدْعَوْنَ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخَلُ﴾". فأتى بلفظ «من» للتبعيض؛ لعدم كثرة الباخلين علىٰ وجهٍ يلحق غيرهم بالمعدوم إلى غير ذلك.

ثم إنّ في التعبير عن الممدوحين الثابتين على دين النبيّ بعد موته، غير المنقلبين على أعقابهم بلفظ الشاكرين في آخر الآية الشريفة أيضاً إشارة إلى قلّتهم؛ لقوله تعالى: ﴿قَلِيلُ مِنْ عِبادِيَ الشَّكُورُ﴾<sup>٢</sup>.

﴿قَلِيلُ مِنْ عِبادِى الشَّكُورُ؟<sup>3</sup>.
فهذا ما هداني الله إليه من الدليل من ظاهر التنزيل، ولعسري إنه سمّا يشفي فهذا ما هداني الله إليه من الدليل من ظاهر التنزيل، ولعسري إنه سمّا يشفي العليل ويروي الغليل، ويكفي في اهتداء كلّ منصف إلى سواء السبيل، فلينظر الناظر بعقله، وليحكم بإنصافه وعدله بين استدلالي هذا وبين استدلال الفخر بالآية المتقدّمة على إمامة أبي بكر بعد تأويلها من عنده، وتقدير الأوصاف الثلاثة بفكره، وتطبيقها بقول الكثّاف على إمامه، فهل ترى في دينا استدلال الفخر عند المتقدّمة على إمامة أبي بكر بعد تأويلها من عنده، وتقدير الأوصاف الثلاثة بفكره، وتطبيقها بقول الكثّاف على إمامه، فهل ترى في دليلنا من تأويل؟

والعجب أنَّه بعد تلك الخرافات لعن الإماميَّة في كتابه، ولكنِّي قد تركت لعنه \_وإن

- ١. البقرة: ٤٤.
- ۲. المجادلة: ۱۳.
  - ۳. محمد: ۳۸.
    - ٤. سيأ: ١٣.

(١٢٢ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

لم يكن عليَّ لوم بعده: لقوله تعالىٰ: ﴿وَجَزَاؤُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةً مِثْلُها﴾ ﴿ رَجَاء أَن أَدخَل في قوله: ﴿فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَمَى ٱللَّهِ﴾ ۚ وأعوذ به من العصبيّة العمياء في جـميع الأمور، لاسيّما في أمر الدين، الموجب للتقوّل في السنّة والكتاب المبين، ولاينال دين الله بالعصبيّة.

فلينظر الناظر في هذا المختصر بعين منصف حيادي، ليحكم بين الطرفين، ويميّز بين الحقّ والباطل، ويدّخر لنفسه في العاجل قبل الآجل، فإنّي لم أكتب ذلك لعرق حميّة قرابة بيننا وبين عليّ ﷺ، ولا لسابقة عداوة بيننا وبين غيره، فـنحن وايم الله طالبون لدين الله، فهكذا نفهمه من كتاب الله وسنّة رسوله ﷺ، وننزّه ربّنا بعقولنا من فرض طاعة من يشرب الخمر، ويزني ويفجر على المسلمين، ويضع الخراج على الزنا والخمر فلا يؤاخذ عليهما! كما شوهد من بعض الحكّام الذين هم أولو الأمر عندهم، وخلفاء الرسول بزعمهم، وأن يُقرن طاعته بطاعة نفسه ورسوله ويرضى بخلافته. فانظر بقلبك السليم وعقلك المستقيم ماذا ترى، ثمّ أحكم بما شئت.

ونظير الآية الشريغة في الدلالة على حقّيّة مذهبنا النبويّ المشهور فـي الألسـنة. الدالّ صريحاً علىٰ وقوع مثل جميع ما وقع في بني إسرائيل في أمّته<sup>٣</sup>، وانقلاب قوم موسى بعد غيابه عنهم، واستضعافهم خليفته هارون، وكادوا يقتلونه، ممّا أخـبر عـنه صريح القرآن حيث إنّه لم يقع مثله في هذه الأمّة إلّا على قول الإماميّة، فدلّ عـلى صدقهم.

١. الشورى: ١٠.
٢. الشورى: ١٠.
٢. الشورى: ١٠.
٢. الشورى: ١٠.
٢. يريد قوله تَبْلَنْهُ: «سيأتي على أمّتي ما أتى على بني إسرائيل مثلاً بمثل، حدو النعل بالنعل حتّى لوكان فيهم من نكح
٣. يريد قوله تَبْلَنْهُ: «سيأتي على أمّتي ما أتى على بني إسرائيل مثلاً بمثل، حدو النعل بالنعل حتّى لوكان فيهم من نكح
أمّه علانية كان في أمّتي مثله». أو قوله تَبْلَنْهُ: «لتسلكن سنن من قبلكم حدو النعل بالنعل، ولتأخذن مثل أخذهم، إن شيراً فشير، وإن ذراعاً فذراع وإن باعاً فياع حتى لو دخلوا جعر ضب دخلتم فيه». انظر ما أخرجه الحاكم في شيراً فشير، وإن ذراعاً فذراع وإن باعاً فياع حتى لو دخلوا جعر ضب دخلتم فيه». انظر ما أخرجه الحاكم في شيراً فشير، وإن ذراعاً فذراع وإن باعاً فياع حتى لو دخلوا جعر ضب دخلتم فيه». انظر ما أخرجه الحاكم في الستدرك على المتيرة من 100، إلى المالية ال ومالية المالية الم الأدلَّة على أولويَّة مذهب الإماميَّة بالاثِّباع 🔶 ١٢٣

وإنّما لم نذكر ذلك دليلاً مستقلّاً؛ لأنّا لم نتحقّق سنده من طرقهم، ولايسعنا الوقت لمراجعة كتبهم، فراجع.

ومن ذلك يرتفع الاستبعاد من أنّ تلك الجماعة الكثيرة كيف تركوا نصّ رسول الله بعد ما سمعوه، وارتدّوا عن وصيّه وخليفته بعد ما علموه، فإنّ ارتداد قوم موسى أعظم من ذلك؛ لآنهم ارتدّوا عن التوحيد، وعبدوا العجل من بعدما رأوا الآيات بأعينهم، من العصا، واليد البيضاء، وانفلاق البحر، وغير ذلك مع ما رأوا أنّ العجل لايرجع إليهم قولاً، ولايملك لهم نفعاً ولا ضرّاً، ودلّتهم الضرورة والعقول على استحالة الحلول، وبطلان قول السامريّ: ﴿هٰذا إِلٰهُكُمْ وَإِلَٰهُ مُوسىٰ فَنَسِيّ)<sup>1</sup>.

وانقلاب هذه الأُمّة، واستضعافهم خليفة نبيهم تلك ليست بتلك الشناعة، بـل فـعل أولئك أشنع من فعل هذه الأُمّة؛ لأنّ خليفة هذه الأُمّة كان يرجع إليهم قولاً، ويملك لهم ضرّاً ونفعاً، ولم يدّع حلول ربّه فيه، ولاخرجت هذه الكلمة من فيه، فمن كذّب دعوى الإماميّة في انقلاب الأُمّة بعد نبيّهم للاستبعاد يلزمه أن يكذّب ارتداد قوم موسى لمثله، بل ولابعد منه مع أنه صريح القرآن، والله المستعان.

على أنّا نرى بالعيون والأبصار أنّ جماعةً من الذين يتلون القرآن يمنعون مساجد الله أن يذكر فيها اسمه، ويسعون في خرابـها، ويسكت البـاقون خــوفاً مــن سـيوفها وعقابها، ونصّ النبيّ ﷺ لايكون أعظم مـن القـرآن، ونـحن نــرى بــالعيان أنّ قــومه ﴿اتَّخَذُوا هـٰذا القُـزآنَ مَــهْجُوراً﴾ فكيف بترك نصّه وجعل وصيّه مقهوراً؟!

ولقد مررت بعد تحرير المقام على أخبارنا الواردة في تفسير الآية الشريفة، فـإذا هي تنطق بما فهمت من تفسير «الشاكرين» بعليٍّ ﷺ وسلمان وأبي ذرّ ومقداد، الذين ثبتوا معه ﷺ حتّى خرج إلى البيعة مكرهاً، والمنقلبين بالجماعة الذين رغبوا عنه ﷺ إلىٰ إمامة غيره. وممّا ذكرنا يعلم أنّه ليس من التفسير الذي علمه مخزون عـندهم ﷺ، بـل مــمّا يساعد وينطبق عليه ظاهر اللفظ، ولابأس بذكر رواية واحدة منها مع شرحها.

فعن الكاني بإسناده عن ابن محبوب، عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبيه قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: إنّ العامّة يزعمون أنّ بيعة أبي بكر حيث اجتمع الناس كانت رضا الله عن ذكره، وما كان ليفتن أمّة محمّد من بعده.

فقال أبو جعفر: «أو ما يقرأون كتاب الله، أو ليس يقول: ﴿وَما مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن ماتَ أَوْ قُتِلَ آنْقَلَبْتُمْ عَلىٰ أَعْقابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئاً وَسَيَجْزِى اللَّهُ آلشّاكِرِينَ﴾\».

قال: فقلت له: إنَّهم يفسَّرون علىٰ وجه آخر.

فقال: «أوليس قد أخبر الله عزّ وجلّ عن الذين من قبلهم من الأمم أنّهم قد اختلفوا من بعد ما جاءتهم البيّنات حيث قال: فو آثينا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ البَيْنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ القُدُسِ وَلَوْ شاءَ اللهُ ما أَقْتَتَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ ما جاءَتْهُمُ البَيْنَاتُ وَلـٰكِنِ إِنْقُدُسُ وَلَوْ شاءَ اللهُ ما أَقْتَتَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ ما جاءَتْهُمُ البَيْنَاتُ وَلـُ أَخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ وَمِنْهُمْ مَنْ كَفَرَ وَلَوْ شاءَ اللهُ ما أَقْتَتَلُوا وَلـٰكِينَ

ورواه العياشي بزيادة قوله: «ففي هذا ما يستدلّ به على أنّ أصحاب محمّدﷺ قد اختلفوا من بعده، فمنهم من آمن ومنهم من كفر»<sup>٤</sup>.

أقول: أمّا الاستدلال بالآية الأخيرة، فهو مبنيّ علىٰ ما ورد في أخبارنا في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ﴾° من أنّه إشارة إلى أنّ ما وقع في الأُمم السابقة

- ۱. آل عمران: ۱٤٤.
  - ٢. البقرة: ٢٥٣.
- ۳. الکافی ۸: ۲۷۰ ح۲۹۸.
- ٤. تفسير العياشي، ج١. ص٢٢٣ الرقم ١٥١. ضمن تفسير الآية ١٤٤ من سورة آل عمران.

ه. الانشقاق: ١٩.

الأدلَة على أولويَّة مذهب الإماميَّة بالاتَّباع 🔶 ١٢٥

سيقع في هذه الأمة وهم يرتكبون مثل ما ارتكبوا. والأحاديث بذلك \_مع قطع النظر عن الآية ـ مستفيضة عندنا وعندهم مذكورة في الصحاح والمسانيد.

وأمّا قول الرازي حكايةً عنهم: «وما كان ليفتن أمّة محمّد ﷺ» فكانَهم لم يـقرأوا أوائل سورة العنكبوت الصريحة في افتتان هذه الأُمّة، وقوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجَنَّةَ وَلَمّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ اَلَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ اَلبَأْساءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الجَنَّة وَلَمّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ اَلَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ البَأْساءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الجَنَّة وَلَمّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ البَأْساءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتى نَصْرُ اللَّهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَمِرِيبٌ ؟ تعالىٰ: ﴿ماكانَ اللَّهُ لِيَذَرَ السُؤْمِنِينَ عَلَىٰ ما أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَىٰ يَمِيزَ الخَبِيثَ مِنَ اللهِ

والعجب متن زعم ذلك (أي عدم افتتان أَمّة محمّدﷺ من بـعده) وزعــم ارتــداد طوائف سبع بعده. ومقاتلة أبي بكر إيّاهما فكيف يجتمعان. أوليس ذلك تناقضاً؟

وأمّا قول الرازي: «إنّهم يفسّرون على وجد آخر، يعني آية ﴿أَفَإِن ماتَ أَوْ قُتِلَ» الخ»، فلعلّ مقصوده من ذلك ما عُتُرَتَ عليه في تفسير البيضاوي، قال: وصرخ صارخ - يعني يوم أُحد ـ ألا إنّ محمّداً قد قُتل! فانكفأ الناس، وقال ناس من المنافقين: لو كان نبيّاً لما قُتل! ارجعوا إلى أخوانكم ودينكم! فقال أنس بن النضر: يا قوم! إن كان قُتل محمّد، فإنّ ربّ محمّد حيّ لايموت، وما تصنعون بالحياة بعده؟ فقاتلوا على ما قاتل عليه، فقاتل حتى قُتل، فنزلت الآية الشريفة<sup>7</sup>. ثم إنّه مثّل للشاكرين بأنس وأضرابه. فلعلّ مراد الرازي أنّهم أرجعوا الضمير في ﴿أَنْقَلَبْتُمْ» إلى المنافقين لا إلى جميع

١. وهو قوله تعالى: ﴿الم أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتُوكُوا أَن يَتُولُوا آمَنًا وَهُمْ لَا يُلْتَثُونَ وَلَقَدْ فَتَنًا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنُ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَّقُوا وَلَيَعْلَمَنُ الْكَافِهِينَ﴾ الآيات: ١ ـ ٣.
 ٢. البقرة: ٢١٤.
 ٣. البقرة: ١٧٩.
 ٣. آل عمران. ١٧٩.
 ٢. آل عمران. ١٧٩.
 ٥. آل عمران. ١٤٤.
 ٢. تفسير البيضاوي، ج١. ص٢٠٧. ضعن تفسير الآية ١٧٩ من آل عمران.
 ٣. آل عمران. ١٤٤.
 ٣. آل عمران. ١٢٤.
 ٣. آل عمران. ٢٠٢
 ٣. آل عمران. ٢٠٢
 ٣. آل عمران. ٢٠٤
 ٣. آل عمران.

أصحابه، كما هو ظاهر الآية. ولكنّك خبير بفساد ذلك، مع قطع النظر عمّا قدّمناه؛ إذ لايستقيم إرجاع الضمير إلى خصوص المنافقين الذين قالوا: لو كان نبيّاً لما قُتل، لآنهم انقلبوا عن إسلامهم الظاهري يومنذ قبل وفاة النبيّ تَتَلاً، فكيف يقول لهم: ﴿أَفَإِن ماتَ أَوْ قُتِلَ ٱنْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ﴾ ولا إلى مطلق المنافقين بقرينة قوله: ﴿وَسَيَجْزِى ٱللَّهُ السَّاكِرِينَ﴾؛ ضرورة أنّ الباقين منهم مبعد وفاة النبيّ على إسلامهم الظاهري غير داخل في الشاكرين، ولايجزيهم الله خيراً، بسل ﴿وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلمُنافِقِينَ وَالمُنافِقاتِ وَالكُفّارَ نارَ جَسَهَنَّمَ خالِدِينَ فِيها» أ، فلابد أن يرجع إلى أصحابه المؤمنين بلسانهم وقلوبهم، فيدلّ على أنّ منهم من يرتد بعد وفاة النبيّ تَتَلاً، ومنهم من يبقى شاكراً على دينه ويجزيه الله أحسن الجزاء.

بل ويدلّ مع ذلك على قلّة الباقين. وكثرة المنقلبين على أعقابهم. بالتقريب الذي قدّمناه. والبيان الذي أسلفناه.



## كلمة الخليفة في البيعة

الثالث عشو: قول عمر فيما رواه الفريقان عنه: «كانت بيعة أبيّ بكر فلتةً وقى الله شرّها».

وفي بعض رواياتهم زيادة قوله: «فمن عاد إلى مثلها فاقتلوه». فانظر من ذا الذي يقول؟ وماذا يقول؟ وعلى من يقوله؟ أجدًاً يقول ذلك أم خليفة يهزأ على خليفة؟

فانظر وتفكّرا أحقّ يقول حقّاً على حقّ أوجب الله طاعته عليه بعدما جعلو. من أولي الأمر، أو باطلاً على حقّ. أو باطلاً علىٰ باطل. أو باطل يقول حقّاً علىٰ حقّ. أو حقّاً على باطل. أو باطلاً على باطل؟ ثمّ احكم بما شئت!

۱. التوبة: ۱۸.

الأدلة على أولويّة مذهب الإماميّة بالاثباع 🔶 ١٢٧

أليس ذلك صريحاً في أنّ بيعته كانت بآرائهم من دون تروّ، ومن دون دلالة وإشارة إليه من الله ورسوله. وأنّها كانت مظنّة الفتنة والشرّ للإسلام والمسلمين. كما يكون كذلك كلّ أمرٍ صدر لا عن تدبّر وتفكّر، إلّا أنّ الله وقى شرّها؟

وليت شعري. كيف أقدم هو وأمثاله على مثل هذا الأمر العظيم من غير تدبّر في صلاحه وفساده؟!

ولو قيل: إنّه من إشفاقه على الأمّة عجّل إليه. كي لايبقوا بلا رئيس. ويختلّ أمورهم ولو أيّاماً عديدة يتفكّر فيها في مثل هذا الأمر.

قلنا؛ فكيف غفل الله ورسوله عن لزوم الرئيس واختلال الأُمـور بـدونه، فأهـملا تعيينه؟ أم كان أشفق للأمّة منهما؟!

أم كان موسى أشفق على قومه من نيتنا على أمّته حيث أراد الذهاب للمناجاة مع ربّه أيّاماً واستخلف أخاه هارون في قومه ولم يتركهم بلا رئيس ولو شـهراً واحـداً، والنبيّ ﷺ أراد سفر الآخرة ولم يستخلف؟! و هذا كلّه ممّا يستحيله العقل، ولاينكره إلّا مكابر<sup>ا</sup>.

١. كان الرسول الأعظم علي يفكر دوماً ومنذ بداية البعثة في أمر الاستخلاف... ويشهد بذلك حديث يوم الدار. وآية الإيذار... وقد ذكر. الدكتور حسين هيكل في كتابه حياة محمد عن مصادرهم كما يلي:

... بعد ثلاثة سنين من حين البعث أمر الله رسوله أن يظهر ما خفي من أمره، وأن يصدع بما جاءه منه ونزل الوحي: «أن أنذر عشيرتك الأقربين، وأخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين، وقل: إتّي أنا النذير المبين، فاصدع بما تؤمر واعرض عن المشركين». ودعا محمّد عشيرته إلى طعام في بيته، وحاول أن يحدّثهم داعياً إيّاهم إلى الله، فقطع عمّد أبو لهب حديثه واستنفر القوم ليقوموا، ودعاهم محمّد في الفداة كرّة أخرى، فلما طعموا قال لهم: «ما أعلم إنساناً في العرب جاء قومه بأفضل ممّا جنتكم به. قد جنتكم بخير الدنيا والآخرة، وقد أمرني ربّي أن أدعوكم إليه. فأيّكم يؤازرني على هذا الأمر، وأن يكون أخي «أنا يا رسول الله، عنه على من حيثه ومتوا بتركه، لكن عليّاً نهض وما يزال صبياً دون العلم، وقال: يتنقّل من أبي طالب إلى ابنه، ثم انصروا عنه وهموا بتركه، لكن عليّاً نهض وما يزال صبياً دون العلم، وقال: عنتقل من أبي طالب إلى ابنه، ثم انصروا مستهزئين... ثمّ العجب من إيجاب قتل من عاد إلى مثلها \_لو صحّت الرواية \_ولعلّه لدخوله في المفسدين في الأرض مع أنّه هو الذي أسّس بنيانها، وشيّد أركانها، كما هو معلوم من كتب الفريقين.

وأعجب من ذلك أنّ قول المؤسّس مع كونه حجّة عندهم لم يذهب بذلك الأساس من بينهم، وبقي فيهم إلى الآن، وزعموا وجوب الاعتقاد بإمامة من لم يتدبّروا في نصبه إماماً، ولم يتفكّروا في كونه صلاحاً للإسلام والمسلمين أوّلاً، إلّا أنّه وقع الاتّفاق أنّ الله وقى من شرّها على اعتقاد المؤسّس.

الوابع عشر: ما تواتر من طرق الفريقين من قوله ﷺ للإمام عليّ ﷺ: «أنت مـنّي بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنّه لا نبيّ بعدي»<sup>ا</sup>.

وجه الدلالة أنّ منزلة هارون من موسى هو أنّه خليفته في قومه بـمقتضى قـوله

← عن كتاب حياة محمد الطبعة الأولى. القاهرة. تطبعة مصر عشارع تؤبار باشا. ١٣٥٤ه. صفحة ١٠٤. ومن الغريب أنّ الدكتور هيكل قد انحرف عن طريق الباحث المنصف. والمؤرّخ المحقّق. وحذف جملة «أن يكون أخي ووصيّي وخليفتي فيكم» من خوف بعض المتعصّبين، في الطبعة الثانية من كتابه!! وقد بعث إليه العلّامة السيّد هبة الدين الشهرستاني من العراق الشعر التالي:

> يسا هسيكل التسزوير شـلَت يسبينك التي حـذفت نـصّ النـبيّ عـلى عـليّ أخسي ووصسيّي ثـمّ فـبيكم خـليفتي وفي الطبعة الأولى أتت لا التــي تــلي

ويسرّنا أن نطلع القرّاء الكرام بأنَّه قد طبع الكتاب وفق الطبعة الأولى بالأفست مرة أخـرى. ويـوجد فسي جـميع المكتبات، وقد قمنا بنشره باللغة الانجليزيَّة أيضاً لنعمّ الفائدة.

 ١. تقدم تخريج الحديث، وأشرنا أن له طرقاً عديدة. أخرجه أعلام الصحاح، وأكبابر المحدّثين، وفحول الرجبال والتراجم، وأرباب السيرة والتاريخ مما يغني عن إعادته. وذكرنا عن الاستيعاب، ج٣. ص٣٤. قوله: «هو من أثبت الآثار وأصحّها».

ويجدر هذا ذكر ما قاله الحاكم الحسكاني في شواهد النتزيل، ج١، ص١٥٢، الرقم ٣٠ بعد أن سرد ما رواه القوم في تفسير «أولي الأمر منكم» أنّ المراد به عليّ ظلىًا. ثم قال: «وهذا حديث المنزلة الذي كان شيخنا أبو حازم الحافظ يقول: خرّجته بخمسة آلاف إسناد». وأبو حازم هذا هو الحافظ عمر بن أحمد بن إبراهيم العبدوي (١٧ هـ) الإمام في صنعة الحديث. الثقة الأمين. أثنىٰ عليه الخطيب البغدادي في تاريخه. ج١١، ص ٢٧٢ ووصفه بالصادق العارف الحافظ الثقة. وأطراء صاحب تذكرة الحفاظ، ج٢، ص١٠٧. الأدلة على أولوية مذهب الإمامية بالاثباع 🔶 ١٢٩

تعالى: ﴿وَقَالَ مُوسىٰ لِأَخِيبِهِ هـٰرُونَ آخْلُفْنِي فِي قَوْمِي﴾ ﴿ ووزيره بمقتضىٰ قوله تعالى: ﴿وَاَجْعَلْ لِي وَزِيراً مِـنْ أَهْلِي \* هـٰرُونَ أَخِي﴾ ﴿ ووجوب رجوع الرعيّة في الأُمور إلىٰ أمر الوزير في غياب السلطان بديهيّ، كالمحسوس بالعيان في طريقة العقلاء قاطبةً، وفي جميع الأزمان حتّىٰ كانَه جبلّيَّ وفطريَّ في الإنسان فلايحتاج إلى بيان.

وعضده علىٰ إقامة الدين، وشريكه في أمره بمقتضى قوله تعالىٰ: ﴿أَشْدَدُ بِهِ أَزْرِى \* وَأَشْرِكُهُ فِيأَمْرِى﴾ إلى قوله: ﴿قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُـؤْلَكَ يَا مُوسىٰ﴾".

ومن أمر موسى الرئاسة العامّة، ووجوب الطاعة على جميع الأمّة، والخلافة من الله لقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِـيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّـمِ﴾<sup>٤</sup> والنـبوّة. خـرج الأخـير بالاستثناء وبقي الباقون.

فحاصل معنى الحديث يا عليّ، أنت خليفتي في قومي، وجعلك الله وزيراً لي من أهلي. شدّ بك أزري. وجعلك شريكي في أمري وهـو الرئـاسة العـامّة. والمـطاعيّة. والخلافة من الله إلّا أنّه لم يجعلك مُبِيَّاً مَنْ مِنْ مُنْ مُ

وبالجملة، فدلالة الحديث ــبمعونة الآيات التي أشرنا إليها ــ على خلافته للله من الله ورسوله، ووجوب طاعته على جميع الأمّة، ورئاسته العامّة مــمّا لايـخفى عــلى ذي مسكة غير أنّ الإنسان إذا جعل في قلبه العصبيّة غطّت بصره، فلايرى البديهيّات، فضلاً عن دلالة الأخبار والآيات، فإنّها للقلوب أقفال، وللأبصار غشاوة.

دعاء النبيّ لعليٌّ يوم الغدير.

الخامس عشر: دعاء النبيَّ ﷺ المرويَّ في كتب الفريقين بعد قولُه في يوم الغدير:

- ١. الأعراف: ١٤٢.
- ۲. طه: ۲۹ و ۳۰.
- ۳. مله: ۳۱ ـ ۳۱.
  - ٤. النساء: ٢٤.

«من كنت مولاه فعليّ مولاه» بقوله: «اللّهم والِ من والاه وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله».

فقد دعا لناصريه بقولٍ مطلقٍ، ولم يخصّه بأمرٍ من أموره أو حالٍ من أحواله، فيشمل نصره في جميع أموره وجميع أحواله في عمره ودهوره، فلو لم يكن ناصر الله من جهة كونه خليفة الله لايعمل ولايأمر إلا بأمر الله، لم يكن للحتّ على نصره في جميع الأُمور وتمام الدهور، وللدعاء لناصره بقولٍ مطلقٍ، وعلى خاذله بأن لايـوقَق، وجه إلا اتّباع الهوى متن لاينطق عن الهوى! فإنّ الله يقول: ﴿يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصارَ اللَّهِ﴾، فأمر بنصره بقولٍ مطلقٍ، فكيف يأمر رسول الله بنصر غير الله، ويحتّ عليه بـقولٍ مطلقٍ لو لم يكن خليفة الله لايـعمل ولايأمر إلا برضى الله كنفس رسول الله بيقيًا؟

فمن العجب ما زعمه بعضهم من كون هذا الدعاء قرينة على إرادة المحبّ أو الناصر من لفظ «المولى» في حديث العدير؛ إذ قد عرفت أنّه ينفسه أدلّ على الخلافة وأولى، فكان اللازم عليه أن يجعله قرينةً للمراد، ومؤكّداً لدلالة «المولى» لا أن ينقب به وجه «المولى».

وقد غفل ـعمّا ذكرنا ـ بعض الإماميّة، فأجاب بأنّ الدعاء أعمّ، يجتمع مـع إرادة «الأولىٰ» أيضاً وإن كان الجواب متيناً بعد الغضّ عمّا ذكرناه من كونه بنفسه دليلاً، كما لايخفى على ذي فهمٍ سليمٍ، وفكرٍ مستقيم.

فهذه الوجوه الخمسة عشر لعلّها كافية للبشر، لمن شاء منكم أن يتقدّم أو يتأخّر، نرجو من الله أن يقبل اليسير ويعفو عن الكثير، ويشكر القليل، ويجازي بالجليل<sup>٢</sup>.

۱. الصف: ۱٤.

٢. هذه أدلَة ذكرها المؤلّف الراحل في إثبات أولويّة مذهب الإماميّة بالاتّباع. ولاشكّ أن الأدلّة أكثر بكثير، ولاتريد الإطالة في هذا المختصر.

بسم الله الرحمن الرحيم نصّ الفتوى التي أصدرها السيّد صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ محمود شلتوت شيخ جامع الأزهر في شأن جواز التعيّد بمذهب الشيعة الإماميّة. قيل لفضيلته:

إنَّ بعض الناس يرى أنَّه يجب على المسلم لكي تقع عباداته ومعاملاته على وجوٍ صحيحٍ أن يقلَّد أحد المذاهب الأربعة المعروفة، وليس من بينها مذهب الشيعة الإماميَّة. ولا الشيعة الزيـديَّة، فـهل تـوافـقون فضيلتكم على هذا الرأي على إطلاقه. فتمنعون تقليد مذهب الشيعة الإماميَّة الإثني عشريَّة مثلاً؟ فأجاب فضيلته:

١. إنَّ الإسلام لا يوجب على أحد من أتباعه اتباع مذهب معيّن، بل نقول: إنَّ لكلَّ مسلم الحقّ في أن يقلّد بادئ ذي بدء أيَّ مذهبٍ من المذاهب المنقولة نقلاً صحيحاً، والمدوّنة أحكامها في كتبها الخــاصّة، ولمن قلّد مذهباً من هذه المذاهب أن ينتقل إلى غيره، أيَّ مذهبٍ كان، ولا حرج عليه في شيء من ذلك. ٢. إنّ مذهب الجعفريّة المعروف بمذهبٍ الشيعة الإماضيّة الإثني عشريّة مذهب يجوز التعبّد به شرعاً،

كسائر مذاهب أهل السنَّة.

فينبغي للمسلمين أن يعرفوا ذلك، وأن يتخلّصوا من العصبيّة بغير الحقّ لمذاهب معيّنة، فماكان دين الله. وماكانت شريعته بتابعة لمذهبٍ، أو مقصورة على مذهب، فالكلّ مجتهدون مقبولون عند الله تعالى، يجوز لمن ليس أهلاً للنظر والاجتهاد تقليدهم، والعمل بما يقرّرونه في فقههم، ولا فرق في ذلك بين العمبادات والمعاملات.

حولكته جدير بالذكر أيضاً أنّ بعض فقها، العامّة قد أفتوا بجواز التعبّد بمذهب الشيعة، ونهوا عن المصبيّة الصمياء، والتفيّد باتّباع مذهب معيّن! بل لكلّ مسلم أن ينتقل إلى غيره، ولاحرج عليه في شيء من ذلك. يقول الإمام الأكبر الشيخ معمود شلتوت. شيخ جامع الأزهر: «إنّ مذهب الجعفريّة المعروف بمذهب الشيعة الإماميّة الإتني عشريّة، مذهب يجوز التعبّد به شرعاً، كسائر مذاهب أهل السنّة، فينبغي للمسلمين أن يمرفوا ذلك، وأن يتخلّصوا من العصبيّة بغير الحقّ لمذاهب معيّة...». والنسخة الأصليّة للفتوى الموقّعة بإمضاء الشيخ محمد شلتوت أهديت إلى مكتبة الإمام الرضا ظلّة في منسهد، والنسخة الأصليّة للفتوى الموقّعة بإمضاء الشيخ محمد شلتوت أهديت إلى مكتبة الإمام الرضا ظلّة في مشهد، ومنحد نسخة فتوغرافيّة منها عندنا. ونثبت الآن الصورة الكاملة لتلك الفتوى في الصفحة التالية من هذا الكتاب.

(١٣٢ + معنىٰ حديث الغدير

السيّد صاحب السماحة العلّامة الجليل الأستاذ محمد تقي القمّي السكر تير العامّ لجماعة التقريب بين المذاهب الإسلاميّة

سلام الله عليكم ورحمته أمّا بعد، فيسرّني أن أبعث إلى سماحتكم بصورةٍ موقّع عليها بإمضائي من الفتوى التي أصدرتها في شأن جواز التعبّد بمذهب الشيعة الإماميّة. راجياً أن تحفظوها في سجلّات دار التقريب يين المذاهب الإسلاميّة التي أسهمنا معكم في تأسيسها، ووفّقنا الله لتحقيق رسالتها.

والسلام عليكم ورحمة الله

شيخ جامع الأزهر محمود شئتوت ١٧ ربيع الأوّل ١٣٧٨هـ



# حديث في فضل الغدير

ولنذكر هنا روايةً واحدةً من طرقهم واردة في فضل يوم الغدير.

قال في غاية المرام: الثامن والعشرون: يعني من الأخبار الواردة من طريق العامّة : أبو الحسن المغازلي الشافعي، قال: أخبرنا أبو بكر أحمد بن محمّد بن طاوان، قال: أخبرنا أبو الخير أحمد بن الحسين بل الستاك، قال: حدّثني أبو محمّد جعفر بن نصير الجلدي، قال: حدّثني عليّ بن سعيد بن قتية الرملي، قال: حدّثني حمزة بن ربيعة القرشي عن ابن شوذب، عن مطر الورّاق، عن شهر بن حوشب، عن أبي هريرة، قال: «من صام يوم ثماني عشر من ذي الحجّة، كتب له صيام ستّين شهراً، وهو يوم غدير خمّ، لمّا أخذ النبيّ تمليً بيد عليّ بن أبي طالب، فقال: «ألستُ أولى بالمؤمنين»؛ قالوا: بليٰ يا رسول الله.

قال: «من كنت مولاه فعليّ مولاه».

فقال عمر بن الخطَّاب: بخَ بخَ لك ياابن أبي طالب، أصبحت مولاي ومولى كلَّ مؤمن ومؤمنة.

فأنزل الله تعالى: ﴿ ٱليَّوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾، انتهىٰ.

فإن كنت تعمل بأخبار أبي هريرة، فانظر إلى ما يرشدك هذا الخبر. فاعمل به ينجك من خطر. والله الهادي وإليه المستقرّ.

خاتمة

### البحث حول رواية موضوعة

كلَّ ما ذكرناه من الوجوه ـ بعد فرض النص ـ إنّما كان مماشاة مع القوم، وإلزاماً لهم بما ألزموا به أنفسهم، بل جميع ما في هذا المختصر من البدء وإلى الختم كذلك، ولذا لمنذكر فيه لغةً ولا خبراً إلّا من كتبهم، أو ما اشترك الفريقان في تدوينه في زُبرهم، أو آية من كتاب ربّهم، وإلّا فمن المعلوم لكلَّ أحد أنَّ الإماميّة يستندون في إمامة أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب وأولاده الطاهرين (صلوت الله عليهم أجمعين) إلى النصوص الكثيرة المتواترة، القطعيّة سنداً ودلالةً، المشتملة جملةً منها على تصريح رسول الله تميناً بعددهم الإثني عشر، بل وبأسمائهم نفراً بعد نفر، المرويّة عن طرق الفريقين، وقد نقل من ذلك في غاية المرام شطراً وافياً، وقدراً كافياً من أراد الوقوف عليها فعليه بمراجعته .

١. والأحاديث المروية التي تدلّ على أنّ أئمّة أهل البيت المي من أبناء عليّ وف اطمة المنتي هم أوصياء النسبيّ وخلفائه تَبْتَلْمُ كثيرة جداً، كرواية فوائد السمطين، ج٢، ص٢١٢، ح٢٢ مع ابن عياس قال: قال رسول الله تَتَلَلْهُ: «إنّ خلفائه تَبْتَلْمُ كثيرة جداً، كرواية فوائد السمطين، ج٢، ص٢١٢، ح٢٢ مع ابن عياس قال: قال رسول الله، ومن أخوك؟ خلفائي وأوصيائي وحجج الله على الخلق بعدي إثنا عشر، أولهم أخي وآخرهم وتدي» قيل: يا رسول الله، ومن أخوك؟ خلفائي وأوصيائي وحجج الله على الخلق بعدي إثنا عشر، أولهم أخي وآخرهم وتدي» قيل: يا رسول الله، ومن أخوك؟ فالذ «السميني وأوصيائي وحجج الله على الخلق بعدي إثنا عشر، أولهم أخي وآخرهم وتذي» قيل: يا رسول الله، ومن أخوك؟ فالذي وأوصيائي وحجج الله على الخلق بعدي إثنا عشر، أولهم أخي وراخرهم وتدي من عياس قال: يا رسول الله، ومن أخوك؟ فال: «المهديّ الذي يملأها قسطاً وعد لأكما ملئت جوراً وظلماً».

ومن جملة تلك النصوص حديث الغدير، فإنّه من المتواتر القطعيّ سنده. حتّىٰ عند العامّة أيضاً. إلّا أنّهم شكّكوا في دلالته بما عرفته مع ما فيه. وقد اتّضح بما أســلفناه كونه قطعيّ الدلالة ولو بمعونة القرائن القطعيّة المتقدّمة. والظنّيّة المتراكمة.

وقد روى الإماميّة خطبةً طويلةً خطبها رسول الله ﷺ في غدير خمّ، مشتملة على زيادات على اللفظ المتقدّم المتّفق عليه، وذكر شطراً مـن مـناقب عـليّ ﷺ، وعـلى التصريح بإمامته وإمامة ولده حتّى المهديّ ﷺ.

وعلى قوله بعد أن رفعه في أثناء الخطبة حتّى صارت رجله مع ركبة رسولالله ﷺ: «معاشر الناس؛ هذا أخي، ووصيّي، وواعي علمي، وخليفتي على أُمّتي، وعلى تفسير كتاب الله».

وهي خطبة لطيفة شريفة لعلّ المتأمّل في فقرائها وخصوصيّاتها وبياناتها يجزم بعدم قدرة غير المعصوم، المؤيّد من عند ربّه بالعلوم على إنشائها. فلاحظ الحديث الأربعين من طرق الخاصّة في غاية المرأم، فقد نقل فيّد من طرق العامّة تسعة وثمانين حديثاً، والخاصّة ثلاثة وأربعين، معترفاً في آخره بأنّ أخبار الغدير من طرق الطرفين لاتُحصى كثرةً، معتذراً عن اقتصاره بذكر هذا القدر بالتجنّب عن الإطناب، أسكنه الله بحبوحة جنانه في يوم الحساب.

بل وفي بعض أخبار الغدير من طرق أهل السنّة أيضاً زيادات تدلّ علىٰ وجوب اتّباع أمره. والتمسّك به وبكتاب الله، وأنّه لايضلّ من تمسّك بهما. فلاحظ.

وبالجملة، فلاشكّ لأحدٍ في أنّ الإماميّة يستندون في ذلك إلى النصوص، وهؤلاء الإخوة لايدّعون وجود نصّ على خليفتهم وإن روىٰ الشيخ عبدالرؤوف المناوي في كنوز الدقائق في حرف الخاء، عن الحكيم الترمذي في النوادر «الخليفة بعدي أبو بكر

حن ابن بريدة. عن أبيه.
 وراجع من طرق الإماميّة: كمال الدين، ص ٢٨٠. ح٢٢ و٢٩. وأمالي الصدوق، ص ٢٤٥. ح٢٢؛ بشارة المصطلى،
 ص ٣٤. وعيون أخبار الرضا للثلية, ج١، ص ٢٤. ح ٣١ وغيرها.

ثمّ عمر. ثمّ يقع اختلاف»! إلّا أنّد لم يستند إليه أحد منهم فيما أعلم، ولعلّه لضعف سنده عندهم، أو لوضوح عدم دلالته على استخلاف الله ورسوله، بل على استخلاف الناس، ضرورة أنّه لايقع في من استخلفه اختلاف، بل يكون هو خليفة الله لا غير، سواء قبله الناس أم لم يقبلوه، ورضوا به أم قتلوه.

أو لوضوح كذبه وجعله؛ لأنّه منافٍ لما رووه عن أبي بكر من أنّه قال في مرضه الذي توفّي فيه: «ثلاث وَدِدتُ أنّي سألتُ رسولَ الله عنهنّ: وَدِدتُ أنّي سألته في من هذا الأمر فكنّا لاننازعه أهله، ووَدِدتُ أنّي سألتُه عن ميراث العمّة وبنت الأخت، فإن في نفسي منها حاجة <sup>(...»</sup> ضرورة أنّه لو صحّ هذا الحديث أو لم يتأخّر وضعه وجعله عن زمان خلافته، لسمعه بجميع أسماعه، بل وبجوانبه وأطرافه، ولم يتمنّ سؤاله بنفسه وبلسانه، ولم ينسب المنازعة في هذا الأمر إلى نفسه، ولأنه لم يقع اختلاف بعد عمر، بل بعد عثمان.

وتوهّم وقوعه في المكالمات في دار الندوة ومجلس الشورئ يدفعه، وقوع ما هو أعظم منه في «السقيفة» بين المهاجرين والأنصار حتّىٰ قالوا: منّا أمير ومنكم أمير! فهو بيّن الضعف، واهي الدعائم، نظير ما مرّ من قوله: و«أبو بكر سقفها، وعمر حيطانها...» حسبما مرّ بيانها.

ثم إنّي لم أفهم معنى قوله: «وَدِدتُ أنّي سألته في من هذا الأمر، كيف صدر عنه؟ وكيف يفرض» وليت شعري، ما هو معنىٰ قوله؟

إذ لو فرض غفلة الخليفة في مدَّة حياة رسول الله ﷺ عن ســوَّال ذلك، ولم يكــن رسول الله ليغفل عن بيانه ابتداءً من دون سؤال، كسائر الأحكام التي هي دون هذا الأمر

١. الخبر بطوله نجد. في كتاب الإمامة والسياسة. ج١. ص٢٦ ـ ٢٧. ونقله ابن سعد مختصراً في الطبقات الكبرى. ج٣. ص١٩٣. وابن عبد ربّه في العقد الفريد. ج٤. ص٢٦٨. خاتمة: البحث حول رواية موضوعة 🔶 ١٣٧

في اللزوم والاهتمام بمراتب، مع كمال رأفته، ونهاية عطوفته على أمّته، وهذا بديهيّ. ثمّ لايخفى على المتفطّن دلالة كلامه هذا على شكّه في حقّيّة خلافة نفسه، وأنّه هل كان أهلاً لذلك، وكان تسلّمه عرش الخلافة صواباً أم كان له عند الله ورسوله أهل مخصوص، يكون جلوس غيره مكانه بـاطلاً وحـراماً؟ ولذا ودّ أن يكـون قـد سأل رسول الله عن ذلك، ولو كان جازماً بعدم ذلك \_أي بعدم أهل مخصوص له عـند الله ورسوله كما جزم به أتباعه ـلم يتمنّ السؤال عن رسول الله في ذلك، وهذا واضح. بل التأمّل في كلامه يطمانً أنّه كان جازماً بأن المؤال الأمر عند الله ورسوله رجـلاً

واحداً معيِّناً، لو سأل رسول الله عن ذلك لدلَّ عليه بعينه، ولم يقع منازعة.

إذ لو لم يكن كذلك لم يكن سؤاله وجوابة وافعاً للمنازعة؛ إذ يـحتمل أن يـجيب حينئذٍ بأنّه لهذا الأمر رجل معيّن، وإنّما تعيينه على عهدة المسلمين.

وهذا الجواب لايرفع المنازعة بالضرورة؛ لأنه على هذا التقدير أيضاً كان يدّعي كلَّ من كبراء المسلمين أولويّته بهذا الأمر فتقع المنازعة قطعاً. كيف ومع عدم السؤال وعدم هذا الجواب وقعت المنازعة بين المهاجرين والأنصار حتّىٰ قالوا: منّا أمير ومنكم أمير؟ فكيف لو سئل وأجاب هذا الجواب؟!

فالكلام يدلّ على أنّه كان جازماً بما ذكرنا، وأنّه لو سئل لأجاب بتعيين رجل معيّن من عند الله؛ إذ لاينطق عن الهوى، وحينئذٍ ينقطع النزاع ولذا تمنّى أن يكون قد سأل عن ذلك في حياة رسول اللهﷺ.

ولازم ذلك أن يكون رسول الله ﷺ قد قصّر في تبليغ من عيّنه الله من جهة تـرك أبيبكر السؤال عنه، وأنّ قعوده للخلافة إنّماكان لعدم علمه بمن هو معيّن لذلك عند الله ورسوله، الذي كان يزول عنه لوكان قد سأل، ولم يدّع الأولويّة حـينئذٍ، ولم يـنازع أهله، ولذا تمنّىٰ أن يكون قد سأل.

إلّا أن يقال: إنّ الخليفة قد تكلّم بهذا الكلام ولم يلتفت إلى مداليل كلامه، فلاينافي جزمه بما جزم به أتباعه، أو يقال: لابدٌ من تقدير جملة إصلاحاً لكلام الخليفة وإن كان

( ۱۳۸ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

الأصل عدم التقدير، فكأنّه قال: حتّى لاننازع أهله لو كان له أهل!! لكنّه مـع كـونه خلاف الأصل، إنّما يدفع ما ذكرناه ثانياً، لا ما ذكرناه أوّلاً من الدلالة علىٰ كونه شاكّاً، كما هو واضح.

وكيف كان. فهؤلاء الإخوة لايدّعون استخلاف رسول الله تظلّا لخليفتهم، وإنّـما يدّعون أنّه لم يستخلف أحداً، وإنّما استخلف القوم أبا بكر فصار وليَّ الأمر بجعلهم، فوجب طاعته لقوله تعالى: ﴿وَأُولِى الأَمْرِ مِنْكُمْ﴾ ، وقد عرفت معناه، مع قطع النظر عمّا ورد في أخبار العامّة والخاصّة من تفسيره بأمير المؤمنين عليّ بن أبسي طالب وأولاده الطاهرين ، ثمّ استخلف هو عند موته عمر، وحمله على الصحّة يقتضي كونه أرأف للأُمّة من نبيّها!! ثم جعله عمر عند موته شورى!! ولعلّه لقوله تعالىٰ: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورىٰ بَيْنَهُمْ﴾ وهو يقتضي كونه أعلم بكتاب الله من نبيّه أو أعمل به، حيث جعله شورى ولم يجعل، فيكون من نبيّه أفضل!!

فنقول: لاشكَ لأحدٍ، مسلماً كانَ أو كافراً في أنه لا حقّ لأحدٍ أن ينصب على ملك الغير ورعيّته قيّماً ومباشراً إلا أن يكون الغير ميّتاً أو قاصراً، ولايشكَ في قسب ذلك أحدٌ. فلو نصب رجل أو رجال كثيرون قيّماً على قرية رجلٍ حيٍّ غير قاصرٍ من جهة الصغر والسفه ونحوهما، عدّ ظالماً، ولم يجب علىٰ أهل القرية طاعة ذلك المنصوب، بل يجب عليهم مخالفته مع القدرة في حكم العقلاء قاطبةً وإن فرض أنّ المالك لم ينصب مباشراً، وهو قادر علىٰ نصبه، وترك قريته ورعيّته مهملتين، وهذا بديهيّ، كالمحسوس بالعين.

فتراهم لو اعتذر الناصب بأنَّه ترك ملكه بلا صاحب يردّون عليه عذره. ويحكمون

٢. راجع: كتاب شواهد النتزيل. ج١. ص١٤٨ وما بعده الرقم ٣٠. وما نزل من القرآن في عليّ، ص ٢٣٠. فصل سورة النساء.

۲. الشورئ: ۲۸.

۱. النساء: ۵۹.

خاتمة: البحث حول رواية موضوعة 🔶 ١٣٩)

بظلمه وغدره بقولهم: ما لك ترك أمر ملكه، أأنت على ملكه أشفق من نفسه؟ أم طالب حثيث؟ ويحكمون بظلم من ارتكبه بهوئ نفسه.

ولاشكَ لأحدٍ في أنّه تعالىٰ حيّ لايموت، وأنّ الأرض ثله، وأنّ الناس كلّهم عبيده، كما نطق بذلك كلّه صريح القرآن، ويحكم به صريح الوجدان، من دون حاجة إلىٰ بيان وبرهان.

فليت شعري، بأيّ حقّ نصب هؤلاء الصحابة واختاروا لأرضه وعبيده خليفةً؟ مع أنّه قال: ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ ما يَشاءُ وَيَخْتارُ ماكانَ لَهُمُ ٱلْخِيَرَةُ﴾ ، ومع قدرته علىٰ نصب الخليفة في الأرض، وقال: ﴿إِنَّى جاعِلٌ فِسى الأَرضِ خَلِيفَةً﴾ " وقال: ﴿يا داوُدُ إِنَّا جَعَلْناكَ خَلِيفَةً فِسى الأَرْضِ﴾ " وقال: ﴿إِنَّى جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً﴾ <sup>ع</sup>، فكيف يكون ذلك؟

وهل يجب اتّباع مثله من منصوب؟! فقل بنسما يَأْمُرُكُمْ بِـهِ إِيـمانُـكُمْ إِنْ كُـنْتُمْ مُؤْمِنِـينَ﴾°.

أم فرضوا الله تعالى قاصراً؟! سَبْحَانَة وتعالى عمّا يُصفون، ولكن عذرهم في ذلك واضح! وهو ما أشار إليه الغزالي في بقية كلامه المتقدّم عن سرّ العالمين:... فإنّ حبّ الشيء يعمي ويصمّ!!

وبالجملة، فالحقّ عند المنصف مشاهد بالوجدان، محسوس بالعيان، والله المحوقَق وهو المستعان.

وفي هذا المختصر غنىً وكفاية لمن أراد الله له الهداية، ومن لم يكفه هذا المختصر وأراد لهداية نفسه وذخيرة يوم رمسه أن يلاحظ مجموع الأخبار الواردة. فعليه بكتاب

- ۱. التصص: ۱۸.
  - ٢. البقرة: ٣٠.
    - ۳. ص: ۲۱.
- ة. البقرة: ١٢٤.
- ٥. البقرة: ٩٣.

معنىٰ حديث الغدير ) 🔹 الفدير

السبّد الجليل، والعلم النبيل، المؤيَّد بالتأييد السبحاني: السيّد هاشم البحرانـي، أعـني كتاب غاية المرام حشره الله مع الأئمّة الكرام. فقد عقد لكلَّ بابٍ من كتابه بابين: الأوّل: فيما ورد من طرق أهل السنّة. والثانى: فيما ورد من طرق الشيعة.

واقتصر بنقل الأخبار من دون تصرّف واختيار، فلينظر الناظر فيه بإنصافه، وليحكم بفهمه وعقله، وليدخّر لنفسه في العاجل قبل الآجل من غير استعمال لجاج وعناد حتّى يكون معذوراً لو أخطأ، ومأجوراً لو أصاب، والله الهادي إلى الصواب.

ولو لم يكن في كتابنا هذا فائدة إلا الدلالة والإرشاد إلى هذا الكتاب، لكفى به فائدة عند ذوي الألباب، فإنّه لم يعمل في جمع أخبار الولاية والإمامة من الطرفين كـتاب مثله' فشكّر الله سعيه، وطيّب الله رمسية.

ولم يكن غرضي في هذا المختصر ذكر الأخبار ونقل الآثار، بل مجرّد الإشارة إلى خطأ الرازي فقط في معنى «المولى». وتأويل أقوال أئمّة اللغة، وضعف دليـله، وأنـه لايليق به كجملة من تفاسير، للكتاب العزيز وتأويله، وقد وفّقنا لذلك بحمده.

وإنّما دعاني إلىٰ تأليفه عدم تعرّض أحد إلى ردّ كلام الفخر، والتنبيه على اشتباهه فيما راجعته من كتب أصحابنا مع أنّه ما من رطب ولا يابس في مسألة الإمـامة إلّا وهو مذكور في كتبهم، ولعلّهم تعرّضوا له فيما لم أراجعه من زبرهم.

رضوان الله عليهم أجمعين، وصلَّىٰ الله علىٰ محمد وآله الأطيبين، ورزقنا شفاعتهم بحقَهم، آمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

\* \* \*

ولمّا انتهى القلم إلىٰ هنا أمرني بعض من لايسعني إلّا إجابته بإلحاق أوراق عديدة

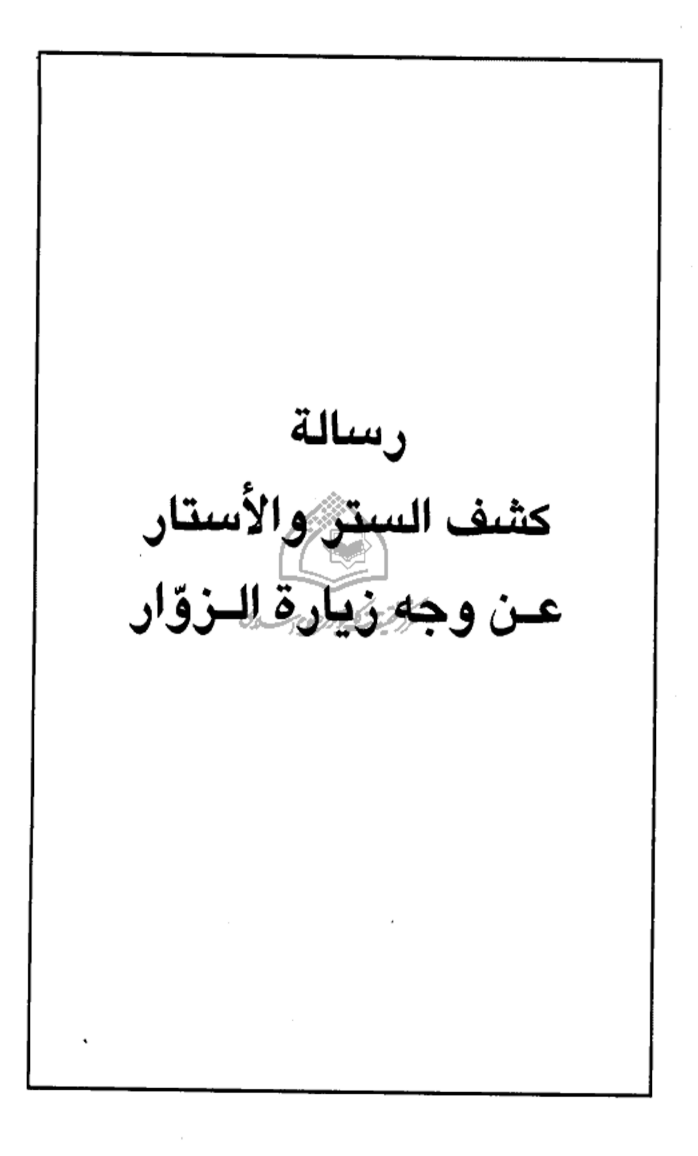
١. ولاشكَ أنَّ للعلَّامة مير حامد حسين الهندي، مؤلَّف كتاب حِمَّات الأنوار، وللحجّة العـلَّامة الشـيخ عـبدالحسـين الأميني صاحب كتاب الغدير في الكتاب والسنة والأدب فضلاً كبيراً في هذا الميدان. فالذين يبغون الحقّ لوجه الحقّ ان يراجعوا هذين الكتابين القيّمين. ليجدوا ما يغنيهم في الموضوع. والله يهدي من يشاء إلىٰ سواء السبيل. خاتمة: البحث حول رواية موضوعة 🔶 ١٤١)

بهذا المختصر تبحث في استحباب زيارة القبور، فأجبته إلى ذلك، رجاء أن يصلح الله بيننا وبين فرقة من إخواننا، أعني معشر الوهابيّة من معاشر المسلمين، الذين ينكرون زيارة الشيعة قبور النبيّ والأثمّة ﷺ، ويرونها بدعة!

ولأجل هذا الرجاء سمّيت تلك الأوراق الملحقة بكشف الستر والأستار عن وجـه زيـارة الزوّار وجعلتها هديةً لحضرة الملك الجليل المعظّم، المنوّه باسمه في آخر تلك الأوراق، والله المرتجىٰ في يوم التلاق، فنقول وبالله التوفيق:









## زيارة القبور

إنّ الوقوف على قبور المؤمنين والصلاة عليهم، بمعنى طلب الرحمة لهم من الله، كان من سيرة النبيّ تلله بدلالة القرآن حيث نهاه الله عن ذلك في حقّ المنافقين، فقال تعالىٰ: ﴿وَلا تُصَلَّ عَلىٰ أَحَدٍ مِنْهُمْ ماتَ أَبَداً وَلا تَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِهِ ﴿، فتصرّح الآية الكريمة على أنّ القيام عند قبور المؤمنين والدعاء لهم والصلاة عليهم، كان من سيرة النبيّ تلله، وليس المراد بالقيام هو خصوص القيام عند الدفن حتّى لايشمل القيام للزيارة؛ لعدم الدليسل على التقييد، واللفظ مطلق.

ولأنّ المعنى بحكم واو العطف: لاتقم على قبره أبداً، يعني فسي جـميع الأزمـان، فيشمل ما بعد الدفن أيضاً، كما إذا قيل: ما جاءني زيد قطّ ولا عمرو، أو قيل: لاتطعم زيداً أبداً ولاتسقه، وهذا واضح.

ولعلّه لما ذكرنا فسّره في الجلالين بقوله: «لدفـن أو لزيـارة» ّ ولا مـن الصـلاة خصوص صلاة الميّت؛ إذ لو أُريد ذلك لم يكن وجه لقوله: ﴿أَبَداً﴾ ضرورة أنّ الصلاة على الميّت تجب مرّةً واحدةً، ولايتكرّر حتّى يقول: أبداً.

٢٠٢ في ٢٦٦. ضمن تفسير الآية ٨٤ من سورة التوبة.

٦. التوبة: ٨٤.

وليس المراد به إفادة الاستغراق الأفسرادي، وبسيان شسمول الحكسم لجسميع أفسراد المنافقين؛ لسبق الدلالة علىٰ ذلك بقوله: ﴿عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْهُمْ﴾، ولأنّ ظاهر لفظ «أبداً» هو بيان استمرار الحكم في الأزمان، لا الاستغراق في الأفراد، قال تعالى: ﴿وَلا أَنْ تَنْكِحُوا أَزُواجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً﴾ أيعني ولو بعد عشر سنين أو عشرين سنة، إلى آخر الأبد، فدلً علىٰ أنّ المراد بالصلاة مطلق طلب الرحمة، الذي يكرّر في مدّة العسمر، لا خسموص صلاة الميّت.

> نعم، هي أيضاً داخلة في عموم الآية، وهو واضح. فإذا كان ذلك من سيرة النبيّ تَلْمَة بدلالة القرآن. فكيف يكون بدعة؟ بل يكون حينئذٍ سنّةً قطعاً. بدلالة القرآن.

وأيضاً قال تعالىٰ: ﴿لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوةً حَسَنَةً﴾ ` وقال: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُخْبِنُكُمُ ٱللَّهُ﴾ ` فإذا استحتت زيارة قبر المؤمن أعني القيام عند قسره؛ لسيرة النبيّ، فكيف بقبر النبي ﷺ وقد بور الأشتة ﷺ وهـم أركـان الديـن، ورؤسـاء المؤمنين، وأكملهم وأفضلهم وسادتهم أجمعين؟ <sup>1</sup>.

- ١. الأحزاب: ٥٣.
- ٢. الأحزاب: ٢١.
- ۳. آل عمران: ۳۱.
- ٤. إنّ زيارة قبور الأولياء والشهداء حكما قال المؤلّف ـ سنّة سنّها الرسول تَنْتَلْمُ ويكفيك شاهداً ما في كـتب التـأريخ لجميع فرق المسلمين أنّ النبيّ تَنْتَلْهُ مع أصحابه زاروا شهداء أحد، وفي أيّ فرصةٍ تسنع لهم كانوا زائـرين لقـبور هؤلاء الشهداء.

و روى مسلم في صححه، في حديث أبي بريدة، أنَّ النبيَّ تَتَكَلَّهُ أَتَىٰ إلىٰ رسم قبر فجلس وجلس الناس معه حوله. فجعل يحرّك رأسه كالمخاطب، ثمّ بكىٰ، فقيل: ما يبكيك يا رسول أله؟ قال: «هذا قير آمنة بنت وهب. فقد استاذنت ربّي في زيارة قبر أمّي فأذن، فزوروا القبور، تذكّركم الموتىٰ» نقل الحديث ابن أبي الحديد في المجلّد الثاني من شرح النهج.

وقال محمّد بن عمر الواقدي: كان رسول الله ﷺ يزور قتلى أُحد في كلّ حول. وكان يرفع صوته ويقول: «السلام +

ثناء الأصغياء والإشبارة إلى شبهادتهم

وأمّا الثناء عليهم وذكر مصائبهم الواردة عليهم في سبيل الله واللعن علىٰ قاتليهم وظالميهم والراضين بفعلهم والتسليم عليهم مع كونهم أمواتاً، فلإنّ الله قد فعل ذلك كلّه في كتابه في حقّ الأصفياء من عباده، فأثنىٰ عليهم بمثل قوله: ﴿إِنَّـهُمْ كَانُوا يُسارِعُونَ فِي الخَيْراتِ وَيَدْعُونَنا رَغَباً وَرَهَباً وَكَانُوا لَنا خَاشِعِـينَ﴾ .

ونحن نفعل مـثل ذلك فـي زيـارة الحسـينﷺ، ونـقول: أشـهد أنّك قـد أقـمت الصلاة، وآتيت الزكاة. وأمرت بالمعروف ونهيت عـن المـنكر، وعـبدت الله مـخلصاً

← عليكم بما صبر تم فنِفْم عقبى الدار» وكان أبو بكر يعلى متل ذلك، وكذلك عمر بن الخطّاب، ثمّ عثمان.... قال: ومرّ رسول الله تتَبَيْرُهُ على قبر مصعب بن عُلير، فوقف عليه ودعا. وقرأ: ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالَ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَتَنظِرُ وَمَا بَدْلُوا تَبْدِيلاً»، ثمّ قال: «إنّ هؤلاء شهداء عند الله يوم القيامة. فأتوهم، فزوروهم، وسلّموا عليهم، والذي نفسي بيد، لا سلّم عليهم أحد إلى يوم القيامة إلا ردّوا عليه». وكان أبو سعيد الخدري يقف على قبر حمزة فيدعو ويقرأ، ويقول مثل ذلك.

وكانت ام سلمة امّ المؤمنين تذهب فتسلم عليهم في كل شهر. وجاءت يوما ومعها انبهان فلم يسلم. فقالت: والله لايسلَم عليهم أحد إلاّ ردّوا عليه إلى يوم القيامة.

وقال المؤرّخون أيضاً: أنّ النبيّ تَكَلَّلُهُ وقف يوم بدر على قتلى أعدائه في القليب. وناداهم رجلاً رجلاً: «يا عتية ين ربيعة، يا شيبة ين ربيعة، ويا أميّة بن خلف ويا... هل وجدتم ما وعد ربّكم حقّاً؟...» فقال بعض الصحابة: يا رسول الله. أتنادي قوماً قد ماتوا؟ فقال: «لقد علموا أنّ ما وعدهم ربّهم حقّ» وفي رواية: «أنّهم يسمعون ولكـن مـنعوا مـن الجواب».

ولاشكَ أنَّه إذ اجاز أن يعلموا وهم موتىٰ. جاز أن يسمعوا وهم موتىٰ.

وبقول العلّامة السيّد هبة الدين الشهرستاني في هذا الموضوع؛ إذا كان النبي تَتَبَيَّةُ يخاطب قتلى الكفّار في قليب بدر. ويشهد بأنّهم يعلمون ويسمعون خطاب النبيّ تَتَبَيَّةُ إليهم وهم جنائز. فإنّ جنائز أولياء الله وشهداء الجهاد في سبيله، أحقّ بالأولويّة القطعيّة بأن يسمعوا الخطاب. ويفهموا كلام الزائرين والأحباب. فيفرحون بما آناهم الله من فـضله. ويطلبون من الله الخير والبرّ والاحسان لمن سرّ أرواحهم.... راجع الدلائل والمسائل: المجلد الخامس. طبع العراق. ولمزيد من الله الخير والبرّ والاحسان لمن سرّ أرواحهم.... راجع الدلائل والمسائل: المجلد الخامس. طبع العراق. ولمزيد من الأطلاع. راجع كتابنا: أهل البيت في مصر حيث تجد آراء عظماء من علماء السنّة والأزهر الشريف حول هذا الموضوع.

١. الأنبياء: ٩٠.

حتّى أتاك اليقين.

وأشار إلىٰ قتلهم مظلومين، وصبرهم علىٰ الأذى في سبيل الله بمثل قوله: ﴿وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقَّ﴾ وقوله: ﴿وَكَأَيَّنْ مِنْ نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيَّونَ كَثِيرً فَما وَهَنُوا لِما أَصابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَما ضَعُفُوا وَما أَسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الصّابِرِينَ﴾ .

ونحن نفعل مثل ذلك في زيارات الأئمة ﷺ ونقول: أشهد أنّك قُتلت في سبيل الله مظلوماً، وصبرت على الأذى في جنبه محتسباً.

ولعن قاتليهم وظالميهم والراضين بفعلهم، بمثل قوله: ﴿وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرضِ أُولَـٰئِكَ لَهُمُ اللَّغْنَةُ وَنَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ٣ ولائنك لأحدٍ في كون الأنبياء جميعاً متن أمر الله بصلتهم, كما لائنكَ في كون قرابة نبيّنا وأهل بسيته كذلك، لقوله: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُـُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا المَوَدَّةَ فِي القُرْبِيُ ٤ ، ولا في كون القستل والظلم والرضا قطعاً للصلة كما هو بديهي، ولا في كون الحسين ﷺ من قرابة النبيّ تَظ

ونحن نفعل مثل ذلك في زيارته، ونقول: لعن الله أُمَّةً قتلتك، ولعن الله أُمَّةً ظلمتك، ولعن الله أمَّةً سمعت بذلك فرضيت به.

فنحن التابعون لكتاب الله، والعاملون به بتوفيق الله، والمهتدون به بمشيّة الله، ونحن اللاعنون الذين ذكرهم الله في كتابه بقوله: ﴿أُولَـٰئِكَ يَلْعَنُـهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنُـهُمُ ٱللّاعِنُونَ﴾<sup>٥</sup>، نلعن من لعنه الله، ونصل من أمر الله بصلته، ونحبّ قرابة نبيّه أجراً لرسالته.

وكذلك سلَّم على الأصفياء من عباده في كتابه، معلَّلاً بكونهم من المحسنين

- ۱. آل عمران: ۲۱.
- ۲. آل عمران: ۱٤٦.
  - ٣. الرعد: ٢٥.
  - ٤. الشورئ: ٢٣.
  - ه. البقرة: ١٥٩.

رسالة كشف الستر والأستار عن وجه زيارة الزوَّار 🔶 ١٤٩

والمؤمنين، بمثل قوله: و﴿سَلامٌ عَلَىٰ إِبْـراهِـيمَ \* كَـذَلِكَ نَجْزِى ٱلمُحْسِنِـينَ \* إِنَّـهُ مِنْ عِبادِنا ٱلشَّوْمِنِينَ﴾ ، ﴿سَلامٌ عَلَىٰ مُوسىٰ وَهَـٰرُونَ إِنّـاكَذَلِكَ نَـجْزِى الشُحْسِـنِينَ \* إِنَّـهُما مِـنْ عِبادِنَا ٱلمُؤْمِنِـينَ﴾ ؟ و﴿قُـل الحَمْدُ لِلَٰهِ وَسَلامٌ عَلىٰ عِـبادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَتْ﴾ ؟ إلىٰ غير ذلك من الآيات المشتملة علىٰ أمثال ذلك.

ونحن نفعل مثل ذلك في زيارات الأئمة ﷺ، من قرب أو بعد، فنقول: السلام عليك يا بن رسول الله، السلام عليك يا وليّ الله وابن وليّه، السلام عليك يا من اصطفاه الله... وأمثال ذلك من الفقرات المشتملة على ثنائهم وذكر مصائبهم.

الشفاعة والاستشفاع

وأمّا الاستشفاع بصاحب القبر، فلأن الله حَتْ عليه في القرآن بقوله: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ \* فَبيّن رفيع درجة النبيّ عَللّا. وقرب منزلته من الله، بحيث لايعذّب المذّنبين وهو فسهم؛ لكون وجوده الشريف وجلالته واحترامه وقرب منزلته، وقد جبّل في طبيعة الإنسان إذا كان مقصّراً عند أحد، وعلم من أمنائه من هو بهذه المنزلة عنده، يستشفع به لديه، ويسقول: أسألك وأقسم عليك بحرمة فلأنّ أن تعفو عن تقصيري! كما نقول نحن: اللّهم إنّي أسألك بنبيّك نبيّ الرحمة أن تعفو عن تقصيرنا، وتغفر ذنوبنا.

فإن جحد جاحد حتّ الآية الشريفة على الاستشفاع بالنبيّ ﷺ، فسليجحد حـتّها على الاستغفار أيضاً، وهو كما ترئ!

وأيضاً فقد استشفع ولد يعقوب إلى الله في غفران ذنوبهم بأبيهم، لعلُّهم بقرب منزلته

- ۱. الصافات: ۱۰۹ ـ ۱۱۱.
- ۲. الصافات: ۱۲۰ ـ ۱۲۲.
  - ٣. النمل: ٥٩.
  - ٤. الأنفال: ٢٣.

من الله، فقالوا: ﴿قَالُوا يَا أَبَانَا آَسْتَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّاكُنَّا خَاطِئِـينَ﴾ ﴿ وَقَبِل ذلك منهم أبوهم، ولم يردّهم بأنّ الاستشفاع غلط، بل وعدهم ذلك وقال: ﴿قَـالَ سَـوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُـمْ رَبِّي﴾ `.

فكيف لانسأل ذلك من رسول الله وهو أعظم منزلةً عند الله من يعقوب، وأرأف بنا من يعقوب بولده، قال تعالى: ﴿حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْسُؤْمِنِينَ رَؤُفٌ رَحِـيمٌ﴾؟؟

وأوضح دلالة من ذلك على الاستشفاع والتوسّل بالنبيّ ﷺ وأعظم في الحتّ عليه من الآية السابقة: قوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْـفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَـاسْتَغْفَرُوا اللّــة وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُول لَوَجَدُوا ٱللَّهُ تَوَاباً رَحِـيماً﴾ <sup>٤</sup> أليس مجيء العذنب إلى الرسول. وسؤاله منه أن يستغفر له ربّه توسّلاً منه واستشفاعاً بالنبيّ إلىٰ ربّه؟ أم ليس مـغفرة الربّ بعد استغفار الرسول، كما هو صريح الآية قبولاً منه لشفاعة نبيّه؟

فعلم أنّه داخل في المستثنى في قولة تعالى وما مِنْ شَفِيعٍ إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَنِهِ﴾ وأنّه كان مأذوناً في الشفاعة من ربّه في الدَّيا قبل الآخرة، وزقنا أله شفاعته وشفاعة أهل بيته.

كما أنّه علم دخول بيته ﷺ في البيوت التي أذن الله أن تُرفع ويُذكر فيها اسمه، حيث حتّ المذنب على أن يجيء إلىٰ بيته، ويلتمس منه أن يستغفر له، ويستغفر المـذنب أيضاً عنده، والاستغفار منه أو من الرسول يستلزم ذكر اسم الله، كما هو واضح.

فقد أذن الله في ذلك في بيته ﷺ، بل يظهر من بعض الآيــات أنّ الاســتشفاع بــه ــليستغفر هو ربّهــكان أمراً شائعاً بين المسلمين بحيث يدعو بعضهم بعضاً إلىٰ ذلك،

- ۱. بوسف: ۹۷.
- ۲. پوسف: ۹۸.
- ٣. التوبة: ١٢٨.
- ٤. النساء: ٢٤.
  - ه. يونس: ۳.

رسالة كشف الستر والأستار عن وجه زيارة الزؤار 🔶 ١٥١

ولايأبي عنه إلّا المنافق. قال تعالى في سورة المنافقين: ﴿وَ إِذَا قِــيلَ لَهُمْ تَعَالُوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُؤُسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ ﴾ \.

وتوهم اختصاص ذلك بحياة النبيّ ﷺ، لأنّ الميّت لايقدر على الكلام والسؤال والدعاء والاستغفار سخيف جداً؛ لأنّه حيّ عند ربّه مرزوق، ومن كان كذلك يقدر على الكلام، كما قال تعالى: ﴿فَرِحِينَ بِما آتاهُمُ ٱللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ لَهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا لاتخف ولاتحزن يقدر على أن يقول: اللّهم اغفر لفلان، وهذا بديهيّ، والآية نازلة في الذين استشهدوا بين يديه، فكيف به وهو سيّدهم ونبيّهم؟!

وكذلك توهم أنّه لايسمع نداء أمّته ومخاطبتهم إيّاه، ولايعلم بكلامهم وسؤالهم عنه حتّىٰ يشفع ويستغفر لهم، سخيف أيضاً، ضرورة أنّ من كان حيّاً عند ربّه يُرزق، ويفرح ويبشَّر من لم يلحق به، يسمع ويرئ ويعلم، بل النبي تَنْلَّ يعلم جميع ما يصدر عن أُمّته من الأفعال والأقوال في حياته وموته وإن كنّا لاتعلم طريق علمه، ضرورة أنّه لو لم يعلم لم يصح له أن يشهد بما لم يعلم، وهو شهيد على أُمّته يوم القيامة بنصّ القرآن، قـال تعالى: ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِنْنَا مِنْ كُلَّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِنْنَا بِكَ عَلىٰ هـنؤلامِ شَهِيداً \* يَوْمَئِذٍ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا النَّسُولَ لَوْ تُسَوّىٰ بِهِمُ الأَرضُ وَلا يَكْتُمُونَ اللّهُ حَدِيئاً \* وقـال

ولو ادّعىٰ مدّعٍ اختصاص شهادته بالموجودين في حياته، فليدّع اختصاص بشارته وإنذاره أيضاً بهم، وهو كما ترى. فعلم بذلك أنّ قول الشيخ محمّد بن عبدالوهاب على ما حُكي عنه، مشيراً إلى عصاه: عصاي هذا أفضل من محمّد، لآنه ينفع ويضرّ، ومحمد

- ۲. آل عمران: ۱۷۰.
- ٣. التساء: ٤١ و ٤٢.
  - ٤. الأحزاب: ٤٥.

۱. المنافقون: ۵.

لاينفع ولايضر ! شطط من الكلام، نشأ من عدم التأمّل في الآيات. فـإنّا أثـبتنا بـها قدرته ﷺ على الشفاعة والاستغفار لذنوب أُمّته ولو بعد موته. وأيّ نفعٍ أعظم من ذلك وعصاه لاينفع إلّا في دنيا دنيّة؟!

وأمّا تقبيل القبر والجدران والضريح والباب ومسح اليدين به. فهو تعظيم لصاحب القبر عند العرف والعقلاء. وقد حتّ الله على تعظيمه في القرآن بقوله: ﴿فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَـزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ﴾ ` والتعزير هو التعظيم والتوقير، وليس في التعظيم حقيقة شرعية. بل هو أمر عرفيّ.

وتقبيل ما ذكر تعظيمٌ لصاحب القبر، كما أنَّ تقبيل غلاف القرآن الذي هو من مقولة الكلام، الذي يحكي عنه الخطوط وأوراقه وخطَّه، ومسح العينين به، يعدّ عرفاً تعظيماً للقرآن، فهو عند العرف كتقبيل يد النبي الذفي حياته، تعظيم وإكرام له، فتقبيل الجدران بدل عن تقبيل يده لمن لم يصل يده إلى يده، ونعم ما قال مجنون العامريّ: أمرّ على الديار ديار ليلي وما حبّ الديار شغفن قلبي ولكن حبّ من سكن الديارا"

خفض الجناح لصاحب القبر وأمّا الخفض الجناح والتذلّل لصاحب القبر، فلأنّ الله أمر به في حقّ الوالدين، فقال تعالىٰ: ﴿وَاَخْفِضْ لَهُما جَناحَ الذَّلّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ أَرْحَمْهُما كَما رَبَّيانِي صَغِيراً﴾<sup>٤</sup>.

 ١. تقل الكلام السيد محسن الأمين في كشف الارتياب، ص١٢٧ نقلاً عن كتاب خلاصة الكلام. ص ٣٢٠. وراجع كتاب هذي هي الوهابية لمحمد جواد المغنية. ص٣٧ وأعقب مستنكراً: «وإذا كانت العصا خيراً من محمد تتجللاً. فلماذا يجب حبّه وطاعته والإيمان به؟!».
 ٢. الأعراف: ١٥٧.

- ٣. ديوان مجنون ليلي. (قيس بن نُريح). ص٥٣.
  - الإسراء: ٢٤.

رسالة كشف الستر والأستار عن وجه زيارة الزؤار 🔶 ١٥٣

فما بالنا نخفض جناح الذلّ للوالدين، ونـقول: ربّ ارحـمهما كـما ربّـياني صـغيراً، ولانخفض لمن حقّد أعظم علينا من الوالدين بمراتب، بل هو أولى بـنا مـن أنـفسنا، ولانقول: اللّهم صلّ علىٰ نبيّك بنيّ الرحمة، كما هدانا من حيرة الضلالة، وأرشدنا إلى توحيدك، وعلّمنا معالم دينك، وأنقذنا من الشرك والجهالة، وعلّمنا الكتاب والحكمة؟!

ولو كان مطلق التعظيم والتذلّل عبادةً وشركاً بالله، لما أمر الله به في حقّ النبيّ ﷺ والوالدين في كتابه، ضرورة حرمة عبادة غير الله ولو كان نبياً أو والداً أو صنماً أو غير ذلك، كيف وكلّ فرقةٍ حتّى الوهابيّة يعظّمون سلطانهم ويتذلّلون له، أترى ذلك عبادةً منهم للسلطان؟

بل قد أمر الله الملائكة بتعظيم آدم بقوله: ﴿أَسْجُدُوا لِآدَمَ﴾ أُترى أَنَّه أمرهم بعبادة آدم؟!

وبالجملة، فنحن لانصلّي على النبليّ تَقَدَّلُيقَرَطَ إلى الله زلفيٰ، كما قال عَبَدة الأصنام: ﴿ما نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِـيُقَرِّبُونا إِلَى اللَّهِ زُلْفَيْ مَ وَكِما أَمَر فَرْعَون قومه أَن يعبدوا الأصنام التي جعلها لهم وأمره بعبادتها، وقال: هذه آلهتكم فاعبدوها ليقرّبوكم منّي، وأنا ربّكم الأعلىٰ!! علىٰ مارواه بعض المفسَّرين من العامة في تفسير قوله تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِنْ قَوْمٍ فِرْعَوْنَ أُتَذَرُ مُوسىٰ وَقَوْمَهُ لِـيُفْسِدُوا فِي الأَرضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهِتَكَ؟ •

بل نحن لانعبد إلّا الله، غير أنّا نعتقد حياة النبيّ ﷺ، وأنّه مزروق عند ربّه، وأنّه يعلم بما تفعله أُمّته، ونعظّمه ونخفض له جناح الذلّ، ونعتقد أنّ ذلك عبادة لله؛ لإنّ الله حتّ على تعظيمه في القرآن.

ونعتقد قدرة النبيِّ ﷺ على أن يصلِّي علينا، ويستغفر لنا، ونتَّخذ صلوات الرسول

- ١. البقرة: ٣٤.
  - ۲. الزمر: ۳.
- ٣. انظر: الجلالين، ص٢٢٧، وتغسير البيضاوي. ج٢. ص١٠٤. ضمن تفسير الآية ١٢٧ من سورة الأعراف.

٤. الأعراف: ١٢٧.

علينا قربات عند الله، ونرجو أن يدخلنا الله بذلك في رحمته، كما قال تعالى: ﴿وَمِـنَ اَلأَعْرابِ مَنْ يَـتَّخِذُ» إلىٰ قوله: ﴿ما يُنْفِقُ قُرُباتٍ عِنْدَ اَللَّهِ وَصَلَواتِ اَلرَّسُولِ» ﴿ إِلَّا أَنَها قربة له سيدخلهم الله في رحمته، ولو كان ذلك عبادةً وشركاً، فكيف مدحهم الله وأثنىٰ عليهم؟

فلا وجه لأن نكون أدون من الأعراب، وأنقص فهماً وإدراكاً منهم، ونحن سكّان الأمصار، وقد منّ الله علينا بالفهم والإدراك، والعقل والاعتبار، وسليم الذهن وعـميق الأفكار!

#### بناء الحرم والقبّة في المشاهد

وأمّا بناء الحرم والقبّة على القبر الشريف. وعمارته عند الخراب. فلا بـدعة فـيه. وذلك من وجوه:

الأول: أنّا قد أثبتنا بالآيات الكريمة استجراب زيبارة قسره الشسريف، والدعاء والاستغفار عنده، وهو يتوقّف على بقاء أثر القبر، المتوقّف على العمارة عند الخراب، ومقدّمة المستحبّ مستحبّ بضرورة حكم العقل، كما أنّ مقدّمة الواجب واجب كذلك، ولذا نحكم بوجوب عمارة البيت؛ لقوله تعالىٰ: ﴿وَلَيَسطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ ٱلعَتِمِيقِ﴾ <sup>ت</sup>.

ولو قيل: إنّ دليل استحباب زيارة القبر إنّما يدلّ عليه ما دام باقياً لا مطلقاً وأبداً حتّى يستلزم استحباب عمارته وإبقاء أثره.

قلنا: فكذلك دليل وجوب الطواف. لكنَّه كما ترى!

الثاني: قوله تعالى: ﴿فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُـذَكَرَ فِـيها أَسْـمُهُ﴾ " وقد بـيّنا سابقاً دلالة الآيات علىٰ كون بيت النبيّ ﷺ مِن جملة تلك البيوت التي ندب الله إلى

۲. الحجّ: ۲۹.

۲. التور: ۲٦.

۱. التوبة: ۹۸ و ۹۹.

رسالة كشف الستر والأستار عن وجه زيارة الزؤار 🔶 100

ذكر اسمه فيها ولو من جهة كونه عند النبيّ ﷺ، وكون النبيّ فيه، وعلى عدم الفرق بين حياة النبيّ ومماته، فلانطيل بالإعادة.

وأيضاً الظاهر أنّ المراد بتلك البـيوت غـير المسـاجد، لأنّـها تسـتحبّ عـمارتها مكشوفة غير مسقّفة، وأفضلها في وجه الأرض المساجد الأربـعة وقـد بُـنيت غـير مسقَّفة، وأفضل الأربعة: المسجد الحرام ونراه بالحسّ والعيان قد بُني مكشوفاً.

والبيت لايُطلق حقيقةً على المكان المكشوف، بل هو عبارة عن المكان الذي يكون له سقف وظهر، قال تعالى: ﴿لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمَـٰنِ لِـبَيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَّةٍ﴾ قال: ﴿وَلَيْسَ البِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا البُيُوتَ مِنْ ظُهُورِها﴾ أوهذا واضح، بملاحظة العرف أيضاً، فإنّه يُطلق بيوت الأعراب على خيامهم الموجودة في البادية، ولايُطلق على نفس البادية؛ لكونها مكشوفة، بخلاف الخيام فإنّها مستَقَقَ

ولأجل ما ذكرنا لاتكاد تجد في القرآن موضعاً أُطلق فيه البيت عـلى المسـجد. بخلاف الكعبة فإنّها حيث كانت مسقّفة أُطلق عليها البيت في مواضع شتّىٰ، منها: قوله: ﴿وَطَهَرْ بَيْسَتِيَ لِلطَّائِفِيينَ﴾". وقوله: ﴿جَعَلَ اللَّهُ اَلكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرامَ قِـياماً لِـلنّاسِ﴾ وقوله: ﴿ثُمَّ مَحِلُّها إِلى اَلبَيْسَتِ اَلعَتِيقِ﴾".

فإذا ثبت أن يكون المراد بها غير المساجد، بل بيوت الآدميِّين. فــلابدٌ أن يكــون المراد من تلك البيوت المشرّفة التي أذن الله أن تُرفع ويُذكر فيها اســمه هــي بــيوت الأنبياء بمعنىٰ أنّها المتيقّن بالإرادة.

وأولى بالدخول فيها من الجميع بيت نبيَّنا ﷺ؛ لما خصّ الله هذا البيت وأهله بمزيد

- ۱. الزخرف: ۳۳.
  - ۲. البقرة: ۱۸۹.
    - ٣. الحجّ: ٢٦.
  - ٤. المائدة: ٩٧.
  - ٥. الحجّ: ٢٣.

(١٥٦ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

العناية والشرف، حيث قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِـيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ﴾<sup>(</sup>، ثمّ بيت إبراهيم لمثل ذلك أيضاً، حيث قالت الملائكة لامرأته: ﴿أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْـرِ اللَّـهِ رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ البَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدُ مَجِيدُ﴾<sup>(</sup>.

فإذا ثبت دخول بيت نبيّنا تلك في تلك البيوت قطعاً، فحين ذي نقول: إمّا أن يكون المراد برفع تلك البيوت التي أذن الله أن تُرفع البناء والعمارة، كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْراهِيمُ القَواعِدَ مِنَ البَيْتِ» "بل هو الظاهر من نفس اللفظ، فإنّ رفع البيت ظاهرٌ عرفاً في بنائها وعمارتها وإعلائها، وإمّا أن يكون المراد التعظيم والتوقير. وعلى الأول يكون نصاً في المطلوب، وعلى الثاني يكون نصاً في كون بيته تلك ممّا أمر الله بتعظيمه وتوقيره، فدلّ علىٰ دخوله في حرمات الله وشعائر الله، وقد ندب الله إلى تعظيمها بقوله: في نبيه مِنْ يُعَظِّمُ خُرُماتِ اللهِ فَهُوَ حَيْرَ لَهُ عِنْدَ رَبْعَهُ ، وقوله: ﴿وَمَنْ يُعَظِّمُ شَعائِرَ اللهِ

ومن المعلوم أنّ تعظيم كلّ شيء بحسبه، ويدخل في تعظيم البيت عمارته، وصونه ومن المعلوم أنّ تعظيم كلّ شيء بحسبه، ويدخل في تعظيم البيت عمارته، وصونه عن الخراب، وفرشه بالسجاجيد، والإسراج فيه، وتقبيله، وتزيينه بغير ما نُهي عسه، والمدافعة عمّن قصد تخريبه، وغير ذلك.

ألا ترى أنّ ستر الكعبة بالأستار تعظيم له عرفاً؟ وتعظيم البُدن ــالتي هي من شعائر الله ــ يحصل بالمواظبة علىٰ تعليفها وسقيها، وترك الركوب عليها، ونحو ذلك. وقد ذكرنا سابقاً التعظيم أمر عرفي، ليس فيه حقيقة شرعية.

والحاصل أنَّه بناء على الثاني علىٰ كون المراد من الرفع في قوله تعالىٰ: ﴿أَذِنَ اللَّهُ

- ١. الأحزاب: ٢٣.
  - ۲. هود: ۷۳.
  - ٣. البقرة: ١٢٧.
  - ٤. الحجّ: ٣٠.
  - ه. الحجّ: ٣٢.

رسالة كشف الستر والأستار عن وجه زيارة الزؤار 🔶 107

أَنْ تُرْفَعَ﴾ التعظيم، يدلّ على استحباب العمارة. وعـلىٰ أزيـد مـن ذلك، يـعني عـلى استحباب أُمور أُخر، يعدّ عرفاً تعظيماً للبيت.

ويزيد في الاستدلال حينئذ الآيتان الواردتمان في تعظيم الحرمات والشعائر بالتقريب الذي بيّناه، بل يزيد أنَّ فيه على الأول أيضاً، لكن لا من جسهة قموله: ﴿أَنْ تُرْفَعَ» بل من جهة قوله: ﴿وَيُمَذْكَرَ فِيها اَسْمُهُ﴾ ضرورة أنّ البيت الذي ندب الله إلى ذكر اسمه فيه يكون من شعائر الله، كما كانت المساجد منها لأجل ذلك، وهذا واضح جداً.

الثالث: قوله تعالى: ﴿فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَـزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ﴾ نــدب الله إلى تــعزيره، وهو التعظيم والتوقير حيّاً وميّتاً، فإن أدّعى مدّع اختصاصه بحياته، فليدّع اختصاص الإيمان والنصرة أيضاً بحياته، وهو كما ترى

وتوهم أنَّ الميَّت جماد غير قابل للنصرة والتعظيم، سخيفٌ جدًّا.

أمّا أوّلاً: فلأنّه منقوض بالإيمان به، فإنّ الجماد غير قابل للإيمان به، فكيف يؤمن به وهو ميّت؟! وكذلك ينصر ويعظّم.

وأمّا ثانياً: فلآنك قد عرفت أنّ تعظيم كلّ شيء بحسبه، وكذلك نصرته، ألا ترى أنّ عَبَدة الأصنام مع بداهة كمونها جماداً قمالوا: ﴿حَرَّقُوهُ وَأَنْصُرُوا أَلِمَهَتَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ فاعِلِينَ﴾ ، فعدّوا تحريق إبراهيم نصرةً لتلك الجمادات؟! فأولى منه بمصدق النصرة والتعظيم للميّت.

فلو دفع إنسان من أراد نبش قبر ميّت أو الإفساد في دينه أو تغيير أحكامه، صدق عليه أنّه نصر ذلك الميّت. كما أنّه لو عمّر قبره، وزيّنه بالأستار شبه الكعبة، وكــنس الغبار عنه، وحضر لزيارته وقبّله وسلّم عليه، صدق عليه أنّه عظّم ذلك ووقّره.

- ١. الأعراف: ١٥٧.
  - ۲. الأنبياء: ۱۸.

وهذا كلَّه بديهيّ، ولايشكّ في صدقه العرفي أحد، كما لايشكّ في صـدق نـصرة الأصنام بتحريق إبراهيم.

الوابع: أنَّه يظهر من بعض الآيات الشريفة أنَّ بناء المعبد عند مـراقـد الصـالحين ليصلّىٰ ويُعبد فيه، كان من دأب المؤمنين الماضين أيضاً.

فإنّ قوم أصحاب الكهف لمّا اطلعوا عليه وعلى حالهم وقصّتهم، تنازعوا بينهم، فقال الكافرون: نبني عليهم بنياناً ونسدّ باب الكهف، وقال المؤمنون: بل نبني عليهم مسجداً لشرف هذا المكان برقودهم فيه، ونصلّي ونعبد الله فيه، وغلبوا في ذلك على الكافرين، كما حكى الله ذلك عنهم في القرآن من غير نكير، قال تعالى: في سورة الكهف: ﴿إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِمْ بَيْيَاناً رَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالُ الَذِينَ غَلَبُوا عَـلَيْ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِداً﴾ ، أفأصحاب الكهف أفضل عند الله من نبيّنا؟ أم كهفهم ومحلّ رقودهم أشرف من مرقد نبيّنا ومذهبه الشريف؟

فما بالنا لانتّخذ عليه مسجد*اً فزورة فيو ونصلي وتعب*د الله فيه. أم أنّ فهمنا وإدراكنا وجبلّتنا أقلّ من أولئك؟

ثم جميع ما أثبتنا. في حقّ النبيّ ﷺ بالآيات الشريفة يـثبت فـي حـقّ خـليفته عليّ ﷺ بقوله تعالىٰ: ﴿وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ﴾ ٢ حيث عدّ. الله نفس النبيّ. واتّفق الأُمّة على أنّ المراد به الإمام عليّ ﷺ حسبما مرّ بيانه في طيّ مباحث هذا المختصر.

نعم، بعض الزائرين يضع جبهته على العتبة شبه الساجد. فإن كان يقصد السجود لله شكراً على توفيق الزيارة فهي سجدة الشكر لله تبارك وتعالىٰ. وإن كان يقصد السجود لصاحب القبر فهو محرَّم عند الإماميّة بلا خلاف فيه". وحينئذٍ فيجب النهي عنه. لا عن

۲. آل عمران: ٦١.

٣. وأمّا التحرّن والبكاء عند القبر فلأحد الأمرين: إمّا من إخبات القلب وتخشّعه لله تعالىٰ في مقام طلب الحموانسج. مه

۱. الکهف: ۲۱.

رسالة كشف الستر والأستار عن وجه زيارة الزؤار 🔶 109 )

كلَّ الزيارة، كما أنَّ من زاد في صلاته زيادةً مبطلةً يُنهىٰ عنه لا عن مطلق الصلاة. ولو جهل القصد فحُمل فعل المسلم على الصحيح، يـقتضي الحـمل عـلى الأول، ومقتضىٰ قوله تعالىٰ: ﴿وَلا تَجَسَّسُوا﴾ ترك التفتيش، كما في سائر أفعال المسلم إذا كان للفعل وجهان: صحيح، وفاسد. وهذا كلّه واضح لاياًبىٰ عن قبوله كلّ من أنصف، وأخلىٰ قلبه من الحميّة، ولم يتعسّف.

وإنّما اقتصرنا في إثبات هذا المرام بذكر الآيات الشريفة، ولمن نتعرّض لذكر خبرٍ من الأخبار، لئلًا يطول الاحتجاج، ولايكثر القيل والقال، فإنّ باب الخدشة في الأخبار واسع، من جهة الطعن في السند، أو وجود المعارض، والاحتياج إلىٰ علاج التعارض. وهذا كلّه ساقط في الآيات، ضرورة كوين جميعها قـطعية الصـدور، ولايـعارضها

وهذا كله ساقط في الآيات، صرورة دون جميعها فتطعيه الصندور، وديتغارصها شيء.

ومنه يعلم أنّ النهي عن عمارة القبور، أو التنظليل عليها في بـعض الأخـبار لايشمل قبر النبيّ ﷺ، ولو فرض قيد عموم وجب تخصيصه بـه. بـل لو ورد خـبر خاص ينهى بالخصوص عن عمارة بقعته الشريفة، وجب طرحه إن لم يمكن تأويله، ضرورة أنّ كلّ حديث لايوافق كتاب الله فهو زخرف، وقد عرفت دلالة القرآن عـلى الإذن في رفع بيوت النبيّ ﷺ وذكر اسم الله فيها بالدعاء والاستغفار، وعلى الاستشفاع

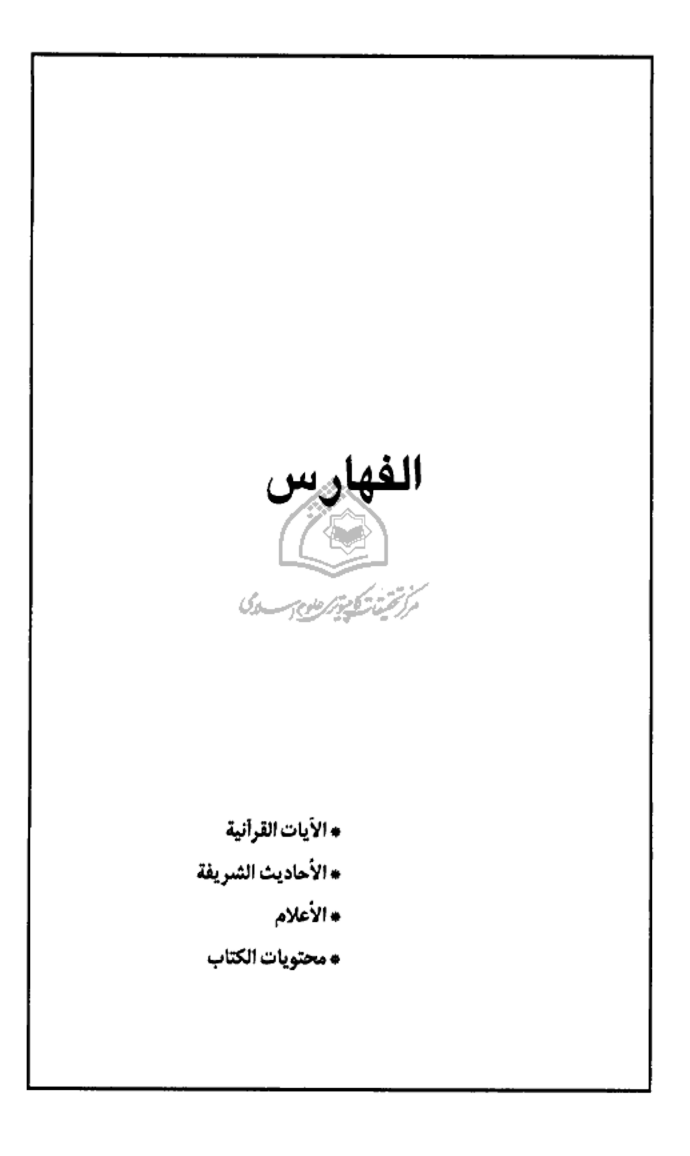
حوكشف الكربات. وتذكر الذنوب والاستغفار منها، مستشفعاً بصاحب القبر. ومن المعلوم أنّه لا بدعة في الإخبات، بل هو عبادة ليس كمثلها عبادة. بل هو روح كلّ عبادة. قال الله تبارك وتعالى: فإنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَبِلُوا العُسَالِحَاتِ وَأَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ وقال: فَفَتَخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وقال: فَوَبَشِر اللَّمُوبِينَ وقال: فَتَرَى أَعْيُنَهُمْ تَغِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِئًا عَرَقُوا مِنَ الْحَوَّ فَوقال: فوقتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وقال: فوَبَشِر اللَّمُوبِينَ وقال: فترَى أَعْيُنَهُمْ تَغِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِئًا عَرَقُوا مِنَ الْحَوَّ فوقال: فوقتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وقال: فوبَشِر المُعْبِينَ وقال: فترَى أَعْيُنَهُمْ تغيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِئًا عَرَقُوا مِنَ الْحَوْبَ وقال: فوقتُخْبِتُ لَهُ قُلُوبُهُمْ وقال: فوقية عُشُوعاً».

لصاحب القبر حيّاً وميّتاً.

فنحن الآن نرجو من حضرة سلطان الوهابيّة، المحافظ للحرمين: مسجد النـبيّ، والمسجد الحرام، أعني صاحب الجلالة ابن السعود أن يأمر قضاتهم وعلماءهم بأحد الأمرين: إمّا أن يجيبونا عن ذلك، مقتصرين بآيات القرآن كما اقتصرنا، ويـهدونا إلى الحقّ لو كنّا قد غفلنا في ذلك عن شيء، أو ينصفونا بحسن القبول، ورفع المنع عسن عمارة القبور، قبور أولاد النبيّ ﷺ والإمام عليّ ﷺ وفاطمة ـأئمّتنا المدفونين بالبقيع ـ وعن زيارتهم، لندخل بذلك ويدخلوا في من وصل قرابة نبيّهم الذين أمر الله في كتابه بودّهم وصلتهم.

فنحن ــوايم الله ــ طالبون لدين الله، وهكذا نفهم من كتاب الله وسنّة رســوله، ولا حول ولا قوة إلّا بالله، وأفوّض أمري إلى الله، إنّ الله بصير بالعباد، وصلّى الله على محمد وآله الأمجاد، وليكن آخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

مرز تحت تكموتر المع بمرحل





# الآيات القرآنية

إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ. ١٠٥ إِنَّ اللَّهَ جامِعُ ٱلْمُنافِقِينَ. ٩٣ إِنَّ اللهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ. ١٠٦ إِنَّ الله لا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ، ١١٢ مركزهمة تستكيبي المشاللة معتاك ١١٦ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُعَاتِلُونَ. ١٠٩ إِنَّ أَوْلِي النَّاسِ بِإِبْراهِيمَ لَلَّذِينَ، ٧٩ إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ. ٨٤ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ. ١٠٠ أَنْظُرْ كَيْفَ نُبَيَّنُ لَهُمُ الآياتِ، ١٠٨ إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمّا عَلَيْها حافِظٌ، ١١٦ إِنَّما يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنْكُمُ. ٩٦. ١٥٢. ١٥٦ إِنَّ هَـٰذَا ٱلْقُرآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ. ١٠٥ إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ، ٨٢ إِنَّهُما مِنْ عِبادِنَا ٱلمُؤْمِنِينَ، ١٤٩ إِنَّسَهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ، ١٤٧

أَأَشْغَثْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَىٰ. ١٢١ اتَّخَذُوا هنذا ألقُرْآنَ مَهْجُوراً، ١٢٣ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَةُ ٱللَّهِ. ١٥٦ أَتِنْ أَمْرُ اللهِ، ٨٢ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ، ١٥٧ إذ هُما فِي الغارِ إِذْ يَقُولُ لِصاحِبِهِ. ١١٥ إِذْ يَسْتَنازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ. ١٥٨ أُشْدُدْ بِهِ أَزْرِي. ١٢٩ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطْيعُوا الرَّسُولَ، ١١١ أَفَإِن ماتَ أَرْ قُتِلَ ٱنْقَلَبْتُمْ. ٩١. ١٢٥. ١٢٦ أَنْمَن أَتَّبَعَ رِضُوانَ اللَّهِ كَمَنْ، ١٠٨ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ، ٩٩ إِلَّا أَنْ تَتَّـقُوا مِنْهُمْ تُقَاةُ ١١١ أَلَمْ تَسَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا. ٩٣ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ، ٨٨ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا ٱلجَنَّةَ. ١٢٥

معنىٰ حديث الغدير ) 🔶

ذَٰلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ، ١٠٥ سَلامٌ عَلَىٰ إِسْرَاهِـيمَ، ١٤٩ سَلامٌ عَلَىٰ مُوسىٰ وَهَـٰرُونَ إِنَّاكَذَٰ لِكَ. ١٤٩ سَوْفَ تُصْلِيهِمْ ناراً، ٨٩ صِراطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمتَ عَلَيهِمْ، ١٠٤، ١٠٤ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْهُمْ. ١٤٦ فَاتَّبعُونِي وَأَطِيعُوا أَمْرِي، ٦٤ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَـزُرُوهُ. ١٥٢. ١٥٧ فَالْيَوْمَ لا يُسْؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةً. ٣٩ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ، ١١٦ فَأَثْرُلُ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ، ١١٦ لَنْبَإِنْ عَصْدُوكَ فَعَلْ إِنِّى بَرِئٌ، ١٠٧ فَإِنْ يَكْنُرُ بِهَا هَنُؤُلاءٍ فَقَدْ. ٨٥ فَاوَلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ. ١٠٠ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدِيْ. ١٠٢ فَرْجِينَ بِما آتَاهُمُ ٱللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ. ١٥١ فَسَوْفَ يَأْتِي اَللَّهُ، ٨٥. ٨٨ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ. ١٠٢ فَقُلْ تَعالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ. ٩٦ فَكَيْفَ إذا جِنْنَا مِنْ كُلُّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ. ١٥١ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَأَخْشَوْنِ. ٨٩ فَمْنَا آمَنَ لِمُوسىٰ إِلَّا ذُرَّ يَّةً. ٨٩ فَمَنْ حاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ. ٩٨

إِنَّـهُ مِنْ عِبادِنا ٱلسُؤْمِنِينَ. ١٤٩ إِنِّي جاعِلٌ فِسي الْأَرْضِ خَلِيفَةً. ١٣٩ إِنِّي جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إماماً، ١٣٩ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ أَنَّعَمَ اللَّهُ، ١٠٧ أُولنَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُداهُمُ. ١٠٦ أُولنَئِكَ لَهُمُ ٱلأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ. ٩٥ أُولَنِيْكَ يَلْعَنْسَهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنُّسُهُمُ ١٤٨ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبُّكَ، ١١٧ ٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ آمَنُوا. ٦٧ ٱلنَّبِيُّ أَوْلِيٰ بِالسُّؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ، ٤٣ آلِيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ. ١٣٣. ١٣٣ ٱلْيَوْمَ يَسِبْسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا. ٨٩ بَل ٱلسّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسّاعَةُ، ١١٠ تِسْيَاناً لِكُلُّ شَي، ١١٨ ثُمَّ زُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاهُم. ٤٧ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِالَّذِينَ هُمْ. ٣٩ ثُمَّ مَعِلُها إلى ٱلبَيْتِ ٱلعَتِيق، ١٥٥ ثُمَّ يَتُوبُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ، ١٠٢ جَعَلُ ٱللَّهُ ٱلكَعْبَةَ ٱلبَيْتَ ٱلْحَرامَ قِياماً. ١٥٥ حَتَّىٰ إذا جاءَ أَحَدَّكُمُ ٱلمَوْتُ تَوَفَّتُهُ. ٤٧ حَرِّقُوهُ وَٱنْصُرُوا آلِـهَتَكُمْ إِنْ. ١٥٧ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْشُؤْمِنِينَ رَؤُفٌ. ١٥٠ ذَٰلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَرْلَى ٱلَّذِينَ. ٦٩. ٧٨

الآيات القرأنية 🔶 ١٦٥

ماكانَ اللهُ لِيَذَرَ السُؤْمِنِينَ عَلَىٰ. ١٢٥ ما مِنْ شَفِيع إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ. ١٥٠ ما نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَعْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ. ١٥٣ مأواكُمُ ٱلنَّارُ هِيَ مَوْلاكُمْ، ٦٩ ما يُنْفِقُ قُرُباتٍ عِنْدَ ٱللَّهِ وَصَلَواتٍ، ١٥٤ مَنْ يَرْتَدُ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ. ٨٤ ٨٧ نُودِيَ مِنْ شاطِعيءِ الوَادِ الأَيْمَنِ، ٨٢ رَآتَيْنا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ٱلْيَبْتَاتِ، ١٣٤ وَأُثُوا ٱلبُيُوتَ مِنْ أَبُوابِها. ٩٩ وَإِذَا فِسِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ. ١٥١ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ ٱلْقُواعِدَ، ١٥٦ وَأَشْرِكْهُ فِيأْمْرِي. ١٢٩ وَأَمْرُهُمْ شُورِيْ يَئِنَّهُمْ ١٣٨ رَإِنَّا أَرْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدَىٍّ. ٥. ٩٢ وَإِن ٱسْتَنْصَرُوكُمْ فِي ٱلدِّين فَعَلَيْكُمْ. ٥٧ وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْـقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٨٤ رَإِنْ طَائِغَتَانٍ مِنَ ٱلسُوْمِنِينَ، ٥٧ رَأَنْفُسَنا رَأَنْفُسَكُمْ. ١٥٨ رَ إِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَىٰ صِراطٍ، ١٠٨ وَإِنِّي خِفْتُ ٱلتوالِيَ مِنْ وَرَائِي، ٦٩ وَأُولُوا ٱلأَرْحام بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ. ٤٥. ٤٧ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ. ١٣٨

فَمَنْ عَدًا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ. ١٢٢ فِي بَيُوتِ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُسْذَكَرَ، ١٥٤ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي، ١٥٠ قالَ قَدْ أُوتِيتَ سُـوْلَكَ يَا مُوسىٰ. ١٢٩ قالُوا يا أبانًا أَسْتَغْفِرْ لَنا ذُنُوبَنا. ١٥٠ قُبل الحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامٌ عَلَىٰ عِبادِهِ، ١٤٩ قُلْ إِنَّ اللَّهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ. ١١٢، ١١٢ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ، ٦٤، ١٤٦ قُلْ بَنْسَما يَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيمانُـكُمْ. ١٣٩ قُلْ لا أَسْأَلْنُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا. ٩٥. ١٤٨ قُـلْ لا تُسْأَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنا وَلانُسْأَلُ، ٥ قُلْ ما يَكُونُ لِمي أَنْ أُبَدْلَهُ مِنْ. ٨٥ مَرُكَمَ مَكَمَ عَلَيْ وَإَنَّ وَاجْدُ أُمُّهَا تُهُمْ. ٦٢ تُسلْ يَجْمَعُ بَيْتَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَخْتَعُ. ٥ قَلِيلٌ مِنْ عِبادِيَ الشَّكُورُ، ١٢١ كَـذَلِكَ نَجْزِى ٱلمُحْسِنِينَ. ١٤٩ كَمْ مِنْ فِنَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ، ٩٠ كُونُوا أَنْصارَ الله، ٧٣ لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيُّ إِلَّا أَنْ. ٦٩ لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ، ١٣٤ لَجَعَلْنا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمَـٰنِ لِـبْيُوتِهِمْ. ١٥٥ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةً. ٦٤ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةً. ١٤٦ ما ضَلَّ صاحِبُكُمْ وَما غَوىٰ، ١١٥

(١٦٦ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

وَلَوْ أُرادُوا ٱلْخُرُوجَ لَأَعَـدُوا لَهُ عُدَّةً. ٥٨ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْغُسَهُمْ. ١٥٠ وَلَيْسَ ٱلبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا ٱلبِيُوتَ. ١٠٠. ٥٥٥ وَلِيَطُوْفُوا بِالْبَيْتِ ٱلْعَبْدِيق، ١٥٤ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلَّا، ١٢٩ ١٢٩ رَما صاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ. ١١٥ وَماكانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ. ١١٦، ١٤٩ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ. ١٢٠، ١٢٠، ١٢٤ وَمِنَ أَلأَعْرَابٍ مَنْ يَتَّخِذُ. ١٥٤ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ ، ٨٤ وَعَنْ لَعْلِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ. ١٠٧ ورَحَنْ يُصْطَلَّى حُرُماتِ ٱللهِ. ١٥٦ وَمَنْ يُعَـظُمْ شَعَائِرَ ٱللهِ. ١٥٦ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ. ٨٤. ٨٨ وَمَنْ يُوَلِّهُمْ يَوْمَئِذٍ دُبُرَهُ ١٠٢، ١٠٩ وَنادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبٍ ٱلطُّورِ الأَيْمَنِ. ٨٣ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحِنْقَ وَيَغْتُوبَ. ٩٧ وَوَهَبْنا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ. ٤٢ وَهَدَيْناهُ أَلَنَّجْدَيْنِ. ١٠٨ وَهَدَيْناهُمْ إِلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ. ١٠٦ وَيُنذَكَرَ فِيها أَسْمُهُ، ١٥٧ وَيَقْتُلُونَ النَّبِشِينَ بِغَيْرٍ حَقٍّ. ١٤٨ وَيَقْطَعُونَ ما أَمَرَ اللَّهُ بِهِ. ١٤٨

وَأَجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ أَهْلِي، ١٢٩ وَأَخْفِضْ لَهُما جَناحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ، ١٥٢ وَجاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا. ٦٥ وَجَزَّاؤُ سَيِّنَةٍ سَيِّنَةً مِثْلُها. ١٢٢ وَحَسُنَ أُولَٰئِكَ رَفِيعًاً. ١٠٧ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلُّ شَيءٍ حَفِيظُ، ١١٦ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ ما يَشاءُ وَيَخْتَارُ. ١٣٩ وَزُكَرِيًّا وَيَحْيِيٰ وَعِيسَىٰ، ٩٧، ١٠٦ وَسَيَجْزِى ٱللَّهُ ٱلشَّاكِرِينَ. ١٢٦ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلاً رَجُلَيْنِ أَحَدُهُما، ٤٧ وَطَهَّرْ بَيْسَتِيَ لِلطَّائِفِينَ، ١٥٥ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلمُنافِقِينَ وَالمُنافِقاتِ. ٢٦ كُلُّ وَعَصَىٰ أَدَمُ رَبُّهُ فَغُوى. ٦٤ وَقَالَ أَلْرَّسُولُ يَا رَبُّ إِنَّ قَوْمِي، ١١٩ وَقَالَ أَلْمَلَأُ مِنْ قَوْمٍ فِرْعَوْنَ، ١٥٣ وَقَالَ مُوسىٰ إِنْ تَكْفُرُوا أَنْنُمْ. ٨٤ وَقَالَ مُوسىٰ لِأَخِيهِ هِـُرُونَ أَخْلُفُنِي، ١٢٩ وَكَأَيُّنْ مِنْ نَبِيٌّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ. ١٤٨ وَلا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْواجَهُ. ١٤٦ وَلا تُصَلٍّ عَلىٰ أَحَدٍ مِنْهُمْ ماتَ أَبَداً. ١٤٥ وَلا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ. ١١١ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ، ١١٨ وَلِكُلٍّ جَعَلْنا مَوالِيَ مِمّا تَرَكَ. ٤٥. ٦٩ الأيات القرأنية 🔶 ١٦٧

يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ. ١٣٠ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَوَلُّوا قَوْماً. ٩٠ يا أَيُّها النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْناكَ، ١٥١ يا داؤدُ إِنَّا جَعَلْناكَ خَلِيفَةً. ١٣٩ يا قَوْمٍ إِنَّـكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ. ١٣٩ يا قَوْمٍ إِنَّـكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ. ١٣٩ يَتَرَبَّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَة قُرُوهٍ. ١٣٩ يَتِرَبُّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَ ثَلاثَة قُرُوهٍ. ١٩٩ يَوْمَ لِا يُغْنِي مَوْلَى عَنْ مَوْلَى. ١٥٩ يَوْمَ لا يُغْنِي مَوْلَى عَنْ مَوْلَى. ١٩٩ وَيُوَنَّوُنَ الدَّبَرَ، ١١٠ هَا أَنْتُمْ هُؤُلاءِ تَدْعَوْنَ لِتَنْفِقُوا، ١٢١ هٰذا إِلٰهُكُمْ وَ إِلَٰهُ مُوسىٰ فَنَسِىَ، ١٢٣ هُنالِكَ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسٍ ما أَسْلَقَتْ، ٤٧ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ، ١١٧ يَشِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا، ٩٣ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِذا لَقِيتُمْ. ١٠١ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِذا لَقِيتُمْ. ١٠١ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِذا لَقِيتُمْ. ١٠١

## الأحاديث الشريفة

أيَّها الناس! من أولَى الناس بالمؤمنين، ٢٨ بِخٌ بِخٌ لِكَ ياابِن أبي طالبٍ، أصبحت مولاي، ١٣٣ مِحْ بِعُ لك يا على، أصبحت مولاي، ٥٦ بَعْ بِعْ يا أبا الحسن، لقد أصبحت مولاي، ٦٠ المطاعة السلطان فريضة. ١١١ عليَّ مع الحقِّ والحقَّ مع على، اللَّهم! أدر، ١٢٠ عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ يدور معه. ٥٤ فانظروا كيف تخلَّفوني في الثقلين. ٢٧ كانت بيعة أبي بكر فلتةً وقى الله، ١٢٦ لاتجتمع أُمتي على الخطأ. ٨٧ لأُعطينُ الرايةَ غداً رجلاً يُحِبُّ اللهُ ورسولُه، ١٠٩ لو أنَّ البحر مداد، والرياض أقلام. والإنس. ٣٤ من كنت مولاه فعليّ مـولاه، ٢٨، ٣٣. ٣٨، ٤٠، ۲۵.۳۵،۴۰، ۰۲. ۲۲. ۵۲. ۲۲. ۱۳۰ ۲۰۱، ۳۲۲ هنيئاً لك يابن أبي طالب. أصبحت مولاي، ٥٦

إذا ظهرت البدع فللعالم أن يظهر علمه، ٩١ الثقل الأكبر: كتاب الله طرف بيد الله وطرف. ٢٧ الله أكبر، والحمد لله على إكمال الدين، ٢٨ اللَّهم اشهد، ۲۷ اللَّهم وال من والاه وعاد من عاداه. ٢٠٠ إنَّ الله مولاي وأنا مولى المؤمنين، ٢٨ إِنِّي أُوشِكُ أَنِ أَدْعَوَ فِأَجِيبَ، ٢٧ إِنِّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، ١١٨ إِنِّي تارك فيكم الثقلين، ما أن تمسَّكتم، ٤٤ أقضاكم علىّ. ٥٤ ألست أولىٰ بالمؤمنين من أنفسهم، ٥٢، ٦٦، ١٣٣ ألستم تشهدون أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمداً، ٢٧ أما والله؛ لقد تقمّصها فلان. ٦٣ أنا أولى بالمؤمنين، من مات وترك مالاً، ٥٠ أنا مدينة العلم وعليَّ بابها. ٩٩ أنت منّى بمنزلة هارون من موسىٰ. ٥٤. ١٢٨

## الأعلام

این عساکر، ۲۹ ابن عقدة الهمداني، ٣١ ابن قتيبة، ٢٩ اين كثير الشامق. ٢٩. ٣٠ البن ماجة. 101. این محبوب، ۱۲٤ ابن مسندة الأصفهاني، ٢٩ الاشتهي، ١٠١ الآلوسي، ۳۰ الإمام الباقر 機، ١٢٤ الإمام الحسن بالله. ٩٨. ١١٤ الإمـــــام الحســين 20، ١١، ٩٨، ١٤٤، ١٤٧، ١٤٧، 188 الإمام الصادق 🗱 ، ٩٥ الإمام الكاظم الله م الإمام المهدي 🗱 ، ١٣٥

آدم. ۷۲، ۲۰۲، ۱۵۳ آذربایجان. ۱۵، ۱۷، ۳٤ ابن الأثير، ٢٩. ٣١ ابن الشيخ البلوي. ٢٩ ابن الصبّاغ المالكيّ، ٢٩ ابن المغازلي، ٢٩ ابن أبي الحديد، ٢٩، ١٠٢، ١٠٢ ابن بطَّة، ١٠١ ابن حجر العسقلاني، ٢٩ ابن حمزة الدمشقي. ٣٠ ابن خلدون، ۲۹ ابن خلُکان، ۲۹ ابن دريد محمّد بن الحسن، ٣١ ابن زولاق الليثيّ، ٢٩ ابن شوذب، ۱۳۳ ابن عبدالبّر، ۲۹

( ۱۷۰ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

الإمام زين العابدين ﷺ، ١٠١ الحمويّ، ٣١ الإمام عليّ بسن أبسي طالب ﷺ، ٨. ١٣. ١٩، ٣٣. الحموينيّ، ۳۰ ٨٣. ٣٥. ٤٥. ٧٥. ٩٥. ٠٢ ـ ٣٢. ٥٢. ٢٢. ٨٢. الخطيب الخوارزمي. ٢٩ الخطيب الشربينيّ، ٣٠ ·Y. AY \_ · A. TA\_FA. AA. · P. YP. AP. الدارقطني. ٣٢ .... ٦٠٢. ٥٠١\_٩٠١. ٩١٢. ٦٢٢. ٦٢٢ الدولابيّ. ٢٩ 17. 071. 101. 171 الذهبي. ۳۰ الأميني. ٢١، ٢٨، ٣١، ٣٢ البغداديّ. ٢٩ الزبيديّ، ۳۱ البغويّ. ٢٩ الرجّاج. ٤٠ البقيع، ١٢، ٢١، ٢١، ١٦٠ السمعاني. ١٠١ الشافعي، ٢٩ البلاذريّ، ٢٨، ١٠١ البلاغت. ١٠٤ المرتبة كالمتراط الشيلنجي ٦٦. ٢٠. ٧٠ البيضاويّ. ٣٠. ٣٩. ٤٧. ٢٢. ٢٢. ١١٧. الشريف المرتضي، ٤٠، ٢٠، ٨٣ الترمذيّ. ٢٩، ١٠١. ١٣٥ الشهرستاني. ٢٩ التفتازاني. ۳۰ الشيخاويّ القادريّ. ٣٠ الثعلبتي. ١٠١،٣٠ الصافى، ٤٣، ١٠٧ الجرجاني. ۳۰ الطبرست. ۳۹ الجزريّ. ۳۰ الطبريّ. ۲۹ الطحاوي. ٢٩ الجلالين. ٢٩. ٤٢. ٢٧. ١٤٥ الحائريّ اليزديّ. ١٤ الطهراني. ٣٣ الحاكم، ٢٩. ٧٣ العراق. ١١. ١٤. ٢١. ٣٤ الحجاز. ٢٠. ١١٢ العماري. ۱۰۱ الحسن اللكنهوري، ٣٢ الغزالي. ٦٠. ١٣٩

أبو الحسن الأنكجي. ١٤ الفخر الرازيّ، ٨. ١٩. ٢٠. ٣٠. ٣٩. ٤٠٠ ٤. ٥٤. ٨٥، أبو الحسن المغازلي الشافعي، ١٣٣ ٦٦ أبوالخير أحمد بن الحسين بن السمّاك، ١٣٣ الفرّاء، ٤٠ أبوالسعادات، ١٠١ القرطبيّ، ۳۰ أبوالسعود، ۳۰. ۱٦٠ القرماني الدمشقيّ. ٢٩ أبوالفتح الكراجكتي. ٣٢ القسطلانيّ. ۳۰ أبوالفضل محمّد بن عبدالله بن مطَّلب الشميباني. القوشجيّ، ۳۰ الكنجيّ الشافعيّ. ٢٩ ۳۲ أيوالقاسم الجواهريّ، ١٤ المتقى الهنديّ. ٣٠ أبو القاسم عبيدالله بن عبدالله الحسكاني. ٣٢ المجلسيّ. ٣٩ ابو یکر، ۹۹، ۱۱۵، ۱۳۵، ۱۳۲ المدينة. ١٢. ٩٩ مركز شي تشكيني أبو يكو الباقلاني، ٣٠ المظفّر، ٢٨ أبو بكر البيهقي. ١٠١ المقريزي، ٢٩ أبو بكر أحمد بن محمّد بن طاوان، ١٣٣ النبهاني، ۳۱ أبو بكر محمّد بن عمر الجعابيّ. ٣١ النجف، ٢١\_٢٤، ٢٢\_٢٢ أبو حفص، ٣٤ النجم محمّد الشافعيّ. ٣٠ أبو سعيد السجستاني، ٣٢ النسائي. ٢٩ أبو طالب عبيدالله بن أحمد بن زيد الأنباريّ النظريّ. ١٠١ النويريّ. ٢٩ الواسطيّ. ۳۱ أبو عبدالله الحسين بن عبيدالله الغفائريّ. ٣٢ النيشابوريّ. ٣٠ أبو عبدالله محمد بن إدريس الشافعيّ، ٢٩ الواحديّ. ١٠١، ٢٠ أبو غالب أحمد بن محمّد بن محمّد الرازيّ. ٣٢ الهيثمتي، ۳۰ أبوكريب، ١٠١ ايران، ١٢، ١٤، ٣٤

\_\_\_\_\_

(١٧٢ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

أبو محمّد جعفر بن نصير الجلديّ. ١٣٣ PY. 1 A. 6 A. YA. PA\_YP. TP. AP. •• 1. 11. 3.1. 1.1. 1.1. 1.1. 111. .11. أبو نعيم، ١٠١ أبو هريرة، ٥٠، ١٠٢، ١٣٣ أيي المعالى، ٣٣ 12. 124. 101\_301. 101. 101 سعد بن أبي وقًاص، ١٠٢ أبي حامد الغزالي. ٣٣ سلمة بن الأكوع. ١٠١ أبي سعيد الخدري، ١٠٢ سليمان الحنفي، ٢٣ أحمد بن حنبل، ۲۹، ۱۰۱ أمير المومنين. ٩٤ سمنان، ١٥ باكثير المكتى. ٣٠ سهل بن سعد، ۱۰۱ بالا آقا (الميرزا رضا). ١٤ شرف الدين. ٢٨ شمس الدين الأصفهاني، ٣٠ بريدة الأسلمي، ١٠١ المنتقيس الدين الذهبي، ٢٩ بغداد، ۳۳ تاج الدين المناوي، ٣٠ شمس الدين محمّد بن محمّد الدمشقيّ المقريّ. تبريز، ١٢، ١٥ ـ ١٧ ٣٢ جابر الأنصاري. ١٠٢ شهر بن حوشب، ۱۳۳ طهران. ۱۷ جلال الدين السيوطيّ، ٢٩. ٣٠ حامد بن عليّ المعماريّ. ٣٠ عائشة، ٥٩، ٦١\_٦٣، ٢٥، ١١٥ حسّان بن ثابت، ٥٥. ٨١ عبّاس القمَّق. ٣٢ عبدالحسين الأميني. ٢١ حمزة بن ربيعة القرشيّ. ١٣٣ عبدالرحمان الإيجيّ الشافعيّ. ٣٠ خیبر، ۱۰۱، ۲۰۲، ۱۰۹، ۱۱۰، ۱۱۲، ۱۱۷ عبدالرحمن بن أبي ليليٰ. ١٠١ داودى، ۲۰۲ عبدالرؤوف المناويّ. ١٣٥ رسول اله باله، ۷، ۱۹، ۲۷، ۲۵، ۳۵، ۴۵، ۵۰، عبدالله بن شاہ منصور القزوينی، ۳۲ 10\_00. Y0\_TT. FF. AF. IV. YY. AY.

محمّد عليّ الأردوباديّ. ٢١ عبدالله بـن عـبّاس، ٤٠، ٤٢، ٤٨، ٥٠، ٥١، ٧٦، محمد محسن (آغا بزرگ الطبهرانسی)، ۱۲، ۱۳، 1.1 عبدالله بن عمر، ۱۰۱ ۲۰ مرتضى الأنصاريّ، ١٢، ١٣ عليّ بن بلال المهليق، ٣٢ مرتضى حسين الخطيب الفتحيوري، ٣٢ عليّ بن حسن الطاهريّ، ٣٢ عليّ بن سعيد بن قتيبة الرمليّ. ١٣٣ مريم 👾 ۱۷ عليّ عبدالرحمان بن عيسي الجرّاح القتانيّ. ٣٢ مصر، ٥٢ مطر الورّاق، ۱۳۳ عمران بن الحصين. ١٠١ عمر بن الخطَّاب، ٣٤، ٥٦، ٦٠، ٩٨، ١٣٣ مِلَا عليَّ الخياباني التبريزيِّ، ١٢ 🗸 منصور اللاتي الرازي. ۳۲ عمرو بن أبي المقدام، ١٢٤ مسوسی 🕸، ۷۰، ۸۲، ۲۲، ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۷، عیسی ﷺ، ۹۰، ۹۲ 119.114 فساطمة الزهبراءي، ١٢، ٥٨، ٩٧، ٨٨، ٢٢ مهدي الغريغيّ، ٣٢ 120.110 میر حامد حسین، ۲۸، ۳۲ قم، ۲۰، ۱۷، ۲۲، ۳٤ ميرزًا محمد حسين النائينيّ، ١٤ مجنون العامريّ. ١٥٢ نورالدين الحلبي. ٢٩ محبّ الدين الطبريّ. ٢٩ وأبو يعلى الموصليّ، ٢٩ محسن بن الحسين النيشابوريِّ الخزاعيِّ، ٣٢ ولى الله السرابق. ١٦ محمد بن إسحاق، ۱۰۱ هارون، ٦٤، ٧٠، ٩٧، ١٢٢، ١٢٧، ١٢٨ محمّد بن يحيى الأزديّ، ١٠١ هاشم البحرانق. ١٤٠ محمد رضا طاهر آل فرج الله النجفيّ، ٣٢ ياقوت الحمويّ. ٢٩ محمّد صدّيق، ١٩

# محتويات الكتاب

.

| ۷        | مقدّمة المركز        |
|----------|----------------------|
| 1)       | المقذمة              |
| ))<br>)) | حول المؤلَّف والكتاب |
| N        | نسبه ونسبته وأُسرته  |
| 12       | نشأته العلميَّة      |
| ۱٥       |                      |
| ۱۸       | آثاره العلمية        |
| 11       | هذا الكتاب           |
| ۲۲       | إلى الخلود           |
| ۲۲       | شكر وثناء            |

## سابقات الغدير

| ۲۷ | سابقات الغدير |
|----|---------------|
| ۲۷ | الحادثة       |
| ۲۸ | توأترها       |
| ۲۸ | المۇرّخون     |

## محتويات الكتاب 🔹 ١٧٥)

| ۲۹                                           | المحدّثون:                                                                                                                                                                                                   |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳.                                           | المفسّرون                                                                                                                                                                                                    |
| ۳.                                           | المتكلَّمون                                                                                                                                                                                                  |
| ۳۱                                           | اللغويون                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۱                                           | الحديث عبر العصور:                                                                                                                                                                                           |
| ۳۱                                           | كتب الغدير                                                                                                                                                                                                   |
| ۳۳                                           | طرفة                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۳                                           | سابقة «الغدير»                                                                                                                                                                                               |
| ٣٤                                           | هذا الكتاب                                                                                                                                                                                                   |
| معنى حديث الغدير                             |                                                                                                                                                                                                              |
|                                              |                                                                                                                                                                                                              |
|                                              | -                                                                                                                                                                                                            |
| مرکز ترتی ترکی بیزیر میلی ۲۷                 | -                                                                                                                                                                                                            |
|                                              | كلام الفخر الرازي وجوابه                                                                                                                                                                                     |
| ٤٠                                           | كلام الفخر الرازي وجوابه<br>[المولى: هو المطاع ووليّ الأ                                                                                                                                                     |
| ٤٠٤٣                                         | كلام الفخر الرازي وجوابه<br>[المولى: هو المطاع ووليّ الأ<br>توضيح السقوط                                                                                                                                     |
| ٤٠<br>٤٣<br>٥٣                               | كلام الفخر الرازي وجوابه<br>[المولى: هو المطاع ووليّ الأ<br>توضيح السقوط<br>تنييه                                                                                                                            |
| ٤٠٤٣                                         | كلام الفخر الرازي وجوابه<br>[المولى: هو المطاع ووليّ الأ<br>توضيح السقوط<br>تنييه<br>وهم وإزاحة                                                                                                              |
| ٤٠<br>٣                                      | كلام الفخر الرازي وجوابه<br>[المولى: هو المطاع ووليّ الأ<br>توضيح السقوط<br>تنييه<br>وهم وإزاحة<br>الأدلة على أولوية مذهب الإماه                                                                             |
| ٤٠<br>٤٣<br>٥٣<br>٦٩                         | كلام الفخر الرازي وجوابه<br>[المولى: هو المطاع ووليّ الأ<br>توضيح السقوط<br>تنييه<br>وهم وإزاحة<br>الأدلة على أولويّة مذهب الإماه<br>اعتراف عمر بن الخطّاب                                                   |
| ٤٠<br>٣                                      | كلام الفخر الرازي وجوابه<br>[المولى: هو المطاع ووليّ الأ<br>توضيح السقوط<br>تنييه<br>وهم وإزاحة<br>وهم وإزاحة<br>الأدلة على أولويّة مذهب الإماه<br>اعتراف عمر بن الخطّاب                                     |
| ٤٠<br>٣٧<br>٣٩<br>٩٤<br>٩٤<br>٩٤<br>٩٨<br>٩٨ | كلام الفخر الرازي وجوابه<br>[المولى: هو المطاع ووليّ الأ<br>توضيح السقوط<br>تنييه<br>تنييه<br>وهم وإزاحة<br>وهم وإزاحة<br>الأدلة على أولويّة مذهب الإماه<br>اعتراف عمر بن الخطّاب<br>أولي الأمر هم أهل البيت |

# (١٧٦ 🔶 معنىٰ حديث الغدير

| 114 | حديث «عليّ مع الحقّ»          |
|-----|-------------------------------|
| 17. | انقلاب الأمّة بعد النبيَّ ﷺ   |
| 177 | كلمة الخليفة في البيعة        |
| 179 | دعاء النبيّ لعليٌّ يوم الغدير |
| ١٣٣ | حديث في فضل الغدير            |
| ١٣٤ | خاتمة                         |
| ١٣٤ | البحث حول رواية موضوعة        |

| رسالة كشف الستر والأستار عن وجه زيارة الزوّار |                          |              |
|-----------------------------------------------|--------------------------|--------------|
| ١٤٥                                           |                          | زيارة القبور |
| ١٤٧                                           | اء والإشارة إلى شهادتهم. | ثناء الأصفيا |
| ١٤٩                                           |                          | الشفاعة والا |
| ١٥٢                                           | اح لصاحب القبر           | خفض الجنا    |
| ١٥٤                                           | القبَّة في المشاهد       | بناء الحرم و |

## القهارس

| 115 | الآيات القرآنية  |
|-----|------------------|
| ۱٦٨ | الأحاديث الشريغة |
| 179 | الأعلام          |
| ١٧٤ | محتويات الكتاب   |

چکیدہ

غدير، پديده ميارك و حادثه خجستهاى در تاريخ اسلام است كه دين خدا را به كمال رساند. اثر حاضر با محو «غدير»، موضوعات زيسر را پـژوهش كسرده است: سابقات الغدير، معنى حديث الغدير، رساله كشف الـستر والاستار عسن وجه زيارة الزوار.

مؤسسة بوستان كتاب



مؤسسه بوستان کتاب (مرکز چاپ و نشر دفتر تبلیغات اسلامی حوزهٔ علمیّهٔ قم) پرافتخارترین ناشر برگزیدهٔ کشور نشانی دفتر مرکزی: ایران، قم، اول خیابان شهدا، نبش کوچهٔ ۱۷، ص پ: ۹۱۷ تلفن: ۹۸۲۵۱۷۷۴۳۴۲۶+ ، فاکس: ۹۸۲۵۱۷۷۴۲۱۵۴+ ، پخش: ۹۸۲۵۱۷۷۴۳۴۶۶

معنا حديث غدير

آية الله سيد مرتضى خسروشاهى تحقيق سيد هادى خسروشاهى مرز تحية تشكيبيتر الله بسب وى

بوستاي

1348

#### Abstract

Ghadir which perfected the religion of God is a blessed and auspicious event in the history of Islam. This work, focused on Ghadir, studies issues as below:

The background of al-Ghadir, the meaning of the hadith of al-Ghadir, treatise of unveiling the pilgrims' aim of pilgrimage.

The Publisher



#### Būstān-e Ketāb Publishers

Frequently selected as the top publishing company in Irān, Būstān-e Ketāb Publishers is the publishing and printing house of the Islāmic Propagation Office of Howzeh-ye Elmīyeh-ye Ghom, Islāmic Republic of Irān. P.O. Box: 37185-917 Telephone: +98 251 774 2155 Fax: +98 251 774 2154 E-mail: <u>info@bustaneketab.com</u> Web-site: www.bustaneketab.com

# The Meaning of the Hadith of al-Ghadir

## Ayatollah Morteza al-Khosroshahi

Forward and Research: al-Sayyid Hadi al-khosroshahi



### Būstān-e Ketāb Publishers 1386/2008